
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 11

Artikel: Jean-Jacques Rousseaus "Devin du village"

Autor: Conradin, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161789

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


durch sie an uns herangetragenen Herausforderung? Bezüghch der älteren Musik

sind viele Entscheidungen zwar vorgeformt, doch immer, auch bei noch
so bekannter Musik, geht es um Erfahrungen und Begegnungen, die, wenn sie

recht geschehen, Entscheidungscharakter haben. Solche Erfahrungen gleichen
dem wahren Spiel, dem Spiel im tiefsten Sinne des Wortes, von dem Gadamer
schreibt: «Das Spiel ist es, das spielt, indem es den Spieler in sich einbezieht...
Das Spiel der Sprache selbst (für die wir hier Musik zu setzen wagen — das

Spiel der Musik selbst also), die uns anspricht, vorschlägt, zurückzieht, fragt
und in der Antwort sich selbst erfüllt: wir sind als Verstehende in ein
Wahrheitsgeschehen einbezogen und kommen gleichsam zu spät, wenn wir wissen

wollen, was wir glauben sollen» (a. a. O., S. 465).
Auf diese Weise, vom persönUchen Engagement, vom Mit-Dabei-Sein her

können, bei allem Wissen um die Relativität, Bedingtheit und Vorläufigkeit
der Werturteile, persönhche Wertung und wissenschafthche Haltung eine
legitime, verantwortbare und zugleich verantwortungsvolle Verbindung miteinander

eingehen.

Jean-Jacques Rousseaus «Devin du village»

HANS CONRADIN

Im Sommer 1730 unternimmt der achtzehnjährige Jean-Jacques Rousseau von
Annecy aus eine Fußwanderung in die Umgebung dieser Stadt. Er schreibt
darüber im vierten Buch seiner Confessions folgendes: «Die Morgenröte schien
mir eines Tages so schön, daß ich mich rasch ankleidete und eilte, das Feld zu
gewinnen, um die Sonne aufgehen zu sehen. Ich kostete diesen Genuß mit
all seinem Reiz, die Erde war in ihrem schönsten Schmuck, bedeckt mit Kräutern

und Blumen, die Nachtigallen schienen fast am Ende ihres Gesanges sich
darin zu gefallen, ihn noch zu verstärken. Alle Vögel entboten im Konzert ihr
Lebewohl dem Frühhng und priesen die Geburt eines schönen Sommertages1. »

Diese Worte enthüllen schlicht und innig Rousseaus Liebe zur Natur. Die Natur

war die große Trösterin dieses namenthch in späteren Jahren von so manchen

Zweifeln und so großer Bangnis geplagten Menschen.

1066



Im 18. Jahrhundert erfährt die allerdings schon früher begonnene Wandlung

im Verhältnis des Menschen zur landschaftbchen Natur eine besondere

Steigerung. Die Natur ist jetzt nicht mehr das Gefährliche, Schreckhche, Ver-
abscheuungswürdige ; mehr und mehr empfindet man sie als Quell unverbrauchter

Kräfte, von dem sich der Mensch besonders weit entfernt hat, und aus dem
es wieder zu trinken gilt. Rousseau ist nicht der erste, der von landschaftlichen
Schönheiten begeistert ist. Gerade die Schweizer stellen schon seit geraumer
Zeit eine recht ansehnhche Zahl von Naturbewunderern. Conrad Gesner im
16. Jahrhundert, Johann Jakob Scheuchzer im 17./18. Jahrhundert sind hier
zu nennen. Im Laufe des 18. Jahrhunderts schwillt die Naturbegeisterung
mächtig an. Sie findet in Albrecht von HaUer und Salomon Geßner bedeutsame

Vertreter. Keiner aber hat die Schönheiten der Landschaft so beredt
verkündet wie Jean-Jacques Rousseau. Im 17. und noch im 18. Jahrhundert
erweist sich der Mensch als Herr gegenüber der Natur, die er nach seinem Willen
gestaltet. Diese Einstellung zeigt sich auch auf dem Gebiet des künstlerischen
Schaffens. Der geometrisch angelegte barocke Garten ist Zeuge dafür. Rousseau

— und damit gehört er zu den Kündern eines neuen Naturempfindens —
liebt vor allem unberührte und wilde Landschaften. «Ich brauche Gießbäche,
Felsen, Tannen, dunkle Wälder, Berge, bergauf und bergab holpernde Wege,
Abgründe neben mir, daß ich Angst bekomme2. » In diesen Worten wird der
Wunsch Rousseaus nach einer vom Menschen unberührten Landschaft sichtbar.

Er sehnt sich nach der Landschaft in ihrer reinen Gotterschaffenheit.
Aber nicht die unberührte Landschaft als solche ist Rousseaus dringendstes

Anliegen. Sie ist für ihn Bild, Gleichnis tieferer Seinsschichten. Rückkehr des

Menschen zur Natur — damit meint Rousseau: Rückkehr des Menschen zu
seiner eigenen Natur, Rückkehr des Menschen zu sich selbst. Natur aber
bedeutet für Rousseau den Zustand der Dinge, wie sie Gott geschaffen hatte.
Natur des Menschen heißt der Mensch in seiner ursprüngbchen Gotterschaffenheit.

Gott aber ist gut. So ist auch das von Gott Geschaffene im Zustande
seiner Unberührtheit gut. Also ist auch der Mensch in seiner Ursprünglichkeit
gut.

Der Wesensinbegriff der Natur des Menschen besteht in seiner «conscience»
— in seinem Gewissen. Es ist das Richtmaß für sein sittliches Urteilen und
Handeln. Das Gewissen wird nicht durch Lernen erworben. Es ist angeboren.

Den Weg zu sich selbst aber findet der Mensch am leichtesten in ländlicher
StiUe. In den Reveries du promeneur solitaire, einem in seinem Ausgewogensein
von Lebendigkeit und Abgeklärtheit bezaubernden Alterswerk, beschreibt
Rousseau auf Grund eigener Erfahrung — er gedenkt hier seines zweimonatigen

Aufenthaltes auf der Petersinsel im Bielersee während des Herbstes 1765 —¦
diesen Weg. Um in das Seeleninnere zu gelangen, ist es günstig, sich in die
Landschaft zu begeben, etwa an einen See zu gehen, ein Boot zu besteigen, es

in den See hinaustreiben zu lassen, hingestreckt auf dem Boden dieses Bootes

1067



zu hegen, die Augen zum Himmel gekehrt. Dann fallen die Beziehungen zur
Welt, die Seele wird frei von Vorurteilen, von «passions». Was zurückbleibt,
ist die reine Existenz und das Fühlen derselben. Nun erklingt die Stimme des

Gewissens. Der Mensch hat zur «simplicité», zur Natur, das heißt zu sich
selbst in seiner Gotterschaffenheit zurückgefunden.

Dürfen wir vielleicht dieses «Zurück zur Natur» auffassen als Versuch
Rousseaus, dem Menschen einen Weg zur «Persona» zu weisen: nämlich zur
«Maske», die vom Transzendenten durchtönt wird? Ist doch die «conscience»
die «immortelle et céleste voix» — die unsterbliche und himmhsche Stimme,
die im Menschen ertönt. Sie ist «instinct divin3».

Rousseau bezeichnet die «conscience» auch als «sentiment». Die «raison»
läßt uns das Gute erkennen, die «conscience» läßt es uns lieben. Sittliche
Fragen werden durch das Gewissen besser gelöst als durch das Licht der
Vernunft4. Das sind zentrale Sätze von Rousseaus Kritik an der «raison», am
Rationalismus seiner Zeit. Sie sind Wegmarken der um die Mitte des 18.
Jahrhunderts sich allmählich vollziehenden und auch in der französischen Literatur
sich spiegelnden Wendung vom Rationalismus weg zu einem gesteigerten
Interesse am menschlichen Fühlen, am menschlichen Herzen. Neben die «têtes

philosophiques» treten die «âmes sensibles6». Rousseau war eine «âme
sensible», die allerdings auch mit einem bedeutenden Denk- und sprachlichen
Ausdrucksvermögen ausgestattet war. So erkennt man, worin nach Rousseau
der Primat des Gefühls über die Vernunft besteht. Gleichwohl aber schreibt
er der letzteren weiterhin — und insofern mag er wieder als Rationalist
bezeichnet werden — höchste Aufgaben und Fähigkeiten zu.

Einer Rückkehr zur Einfachheit, zur Natur kommt am nächsten der ländliche

Mensch: der Hirte, der Landmann. Rousseau hat versucht, dieses Ideal
des einfachen, natürbchen Menschen an sich selbst zu verwirklichen. Auf der
Petersinsel träumt er nicht nur, er hilft auch seinen Gastgebern bei ihren
ländlichen Arbeiten. In den Confessions ist dieser Versuch, selbst ein natürlicher
Mensch zu werden, in ergreifender Lebendigkeit geschildert. Fast auf jeder
Seite verspürt man ein pochendes Menschenherz.

Einfache Landleute sind auch der Wahrsager, Colin und Colette, die drei
Hauptpersonen des Singspieles Le Devin du village. Seiner Besprechung wollen
wir uns nun widmen. Auch dieses Werk trägt zur Unsterbhchkeit von Rousseaus

Namen bei. Es ist ein Erzeugnis der vorgängig geschilderten Seelenhaltung

Rousseaus.
Die Musik hat Rousseau sein ganzes Leben hindurch begleitet, und zwar

nicht als gelegentlicher Zeitvertreib, sondern als Beruf und Berufung. Seine
musikalische Schulung war lückenhaft. Er hat nur wenig Fremdunterricht ge-

1068



nossen. Auch die musikahschen Kenntnisse, wie sein ganzes Wissen, seine

ganze Bildung überhaupt, erwirbt er sich zum größten Teil durch zähes, wenn
auch unsystematisches Selbststudium. Seine musikberufliche Tätigkeit — und
Rousseau hat eigentheh nur als Musiker eine einigermaßen regelmäßige
Berufstätigkeit ausgeübt — besteht in Gesangsunterricht während der jungen
Jahre und im Notenkopieren in späteren Jahren. Rousseau ist aber auch
Komponist und Musikschriftsteller. Er schreibt Opern, Kirchenmusik und einen
Band Romanzen. Als MusikschriftsteUer tritt er hervor vor allem durch seinen

Dictionnaire de musique (Genf 1767), der eine Umarbeitung und Erweiterung
seiner 1748—1750 für die große Enzyklopädie ausgearbeiteten Artikel über die
Musik darstellt. Aber auch in Aufsätzen und offenen Briefen versucht er, die

Aufgaben, Möglichkeiten, Grenzen der Musik, ihr Verhältnis zum Menschen

zu erkennen. Angesichts seiner lückenhaften musikahschen Schulung ist es

erstaunlich, einen wie bedeutsamen Platz die musikahschen und musikschriftstellerischen

Werke Rousseaus in der Musikgeschichte des 18. Jahrhunderts
einnehmen. Aber vielleicht ist es gerade deswegen Rousseau beschieden gewesen,
auch in der Musikentwicklung seines Jahrhunderts ein Wort mitzusprechen.
Unbefangen-spontan tritt er der Musik gegenüber. So erkennt er ihr Wesen
und Anliegen.

Einem Fünklein von Genie, welchen Begriff er im Dictionnaire de musique

eine bis weit ins 19. Jahrhundert vorausschauende Wesensbestimmung ange-
deihen läßt, verdanken wir den Devin du village, die bedeutendste seiner
Kompositionen. An seiner Wiege standen die landschaftliche Natur, das menschliche
Herz und — wenigstens anscheinend — die italienische Musik. Rousseau
konzipierte die wichtigsten Szenen in Text und Musik im Frühsommer 1752 unter
den Parkbäumen von Passy, einem Stadtteil von Paris. — Während der
Aufführung des Werkleins am 18. Oktober 1752 in Fontainebleau in Anwesenheit
des Königs Ludwig XV. vernimmt Rousseau, der dem König gegenübersitzt,
das Flüstern der Damen : « Das ist reizend. Jeder Ton spricht hier zum
Herzen6. » Er sieht viele Zuschauerinnen weinen — und er weint selbst. — Als
Rousseau den Devin dichtete und komponierte, weilte er bei seinem Freund
Mussard, der in Passy ein Haus besaß. Mussard liebte die itahenische Musik.
Rousseau unterhielt sich mit ihm besonders über die Opere buffe, die er während
seines Aufenthaltes in Venedig von 1743—1744 gehört hatte. Bei aller
Spontaneität stand hinter der Entstehung des Devin die vor allem nachts angestellte
Überlegung, wie man für Frankreich ein Bühnenstück in Entsprechung zu den
italienischen Opere buffe schreiben könnte.

Namenthch das Verhältnis Rousseaus zur landschaftlichen Natur und zum
menschbchen Herzen gibt auch dem Devin selbst in Bühnenbild, Text und
Musik sein Gepräge. Schauplatz des Devin ist das Dorf, die Landschaft. Das

tragende Element des Stückes ist die Liebe zwischen Colin und Colette. Durch
einen kleinen Seitensprung Colins wird sie gefährdet. Der Dorfwahrsager führt

1069



die beiden jungen Menschen wieder zusammen — und dies nur auf Grund
seiner durch Lebenserfahrung genährten Kenntnis des menschbchen Herzens.

— Mittelpunkt des Devin du village ist der Mensch, der fern von den Verführungen

der Stadt unmittelbar der Landschaft gegenübersteht, der deshalb rein
und innig fühlt und die Sprache des Herzens noch zu sprechen vermag. Wahrsager,

Cohn und Colette sind für Rousseau Menschen mit « simplicité », sie sind

von der « conscience » geleitete Menschen.
Die Darstellung der Landschaft wird der Szenerie, dem Bühnenbild unseres

Singspiels überbunden. In Text und Musik wird das ländhche Menschentum
festgehalten. Der Text ist nicht kunstvoll. Er besteht nur aus schlichten Sätzen.

Das Gepräge ländlichen Menschentums teilt sich auch der Musik mit. Sie ist
einfach, kunstlos, schlicht und frisch. Die Singstimme führt. An manchen Stellen

blüht zarter Ausdruck empor. Von dieser Expressivität werden Air und
Rezitativ erfaßt. Auf dessen Gestaltung im Sinne der Übereinstimmung mit
dem affektbewegten sprachlichen Vortrag hat Rousseau besonderes Gewicht
gelegt. Er bemüht sich um das Rezitativ als Ausdruck von Gefühlen. Das ganze
Werk, besonders in der in Fontainebleau zur Darstellung gelangten Fassung,
nämlich ohne das später angehängte, aus Chören, Instrumentaltänzen,
Sologesängen bestehende «Divertissement final», ist dramatisch geschlossen7.

An der Wiege des Devin stand aber auch — wenigstens dem Anschein nach

— die itahenische Musik. Der Aufenthalt Rousseaus als Sekretär an der
französischen Gesandtschaft in Venedig läßt ihn an der itahenischen Musik mehr
und mehr Geschmack finden, während in seinem Verhältnis zur ehedem
verehrten französischen Musik eine Entfremdung eingetreten zu sein scheint. Mit
fast tragischer Deutbchkeit wird dieser Geschmackswandel in der
berühmtberüchtigten Lettre sur la musiquefrançaise (1753) sichtbar. Während der italienischen

Musik reiches Lob gespendet wird, muß die französische Musik heftigsten

Tadel über sich ergehen lassen. Dieser Brief brachte denn auch die « querelle

des bouffons» dem Siedepunkt nahe. Die Initialzündung dazu hatte die

Aufführung der itahenischen Buffo-Oper La serva padrona von Giovanni
Battista Pergolesi seit dem 1. August 1752 in der «Académie royale de musique»
in Paris gegeben. Diese wirkte aufwühlend auf die Öffenthchkeit. Es bildeten
sich eine proitalienische und eine profranzösische Partei. Rousseau gehörte zur
ersteren. Diese vereinigte die fortschrittlich Gesinnten unter ihre Fahnen, so
die Enzyklopädisten, wie d'Alembert, Diderot, Grimm, aber eben auch Rousseau.

Die letztere bestand aus konservativ eingestellten Geistern. Die Freunde
der italienischen Musik bezogen in der Opéra Posto im « coin de la reine » und
die Freunde der französischen Musik im «coin du roi». — Rousseau hat zur
Zeit der Schaffung seines Devin die Serva wohl kaum schon gekannt. Die
Hauptteile des Devin entstanden einige Wochen vor der Aufführung der Serva

im Jahre 1752. Ob er der Aufführung dieses Werkes in Paris im Jahre 1746

beigewohnt hat, ist fraghch. Wohl hat er sein Intermède in der Erinnerung an

1070



die itahenischen Opern geschrieben, die er in Venedig gehört hatte. Aber die
Serva gehörte nicht zu diesen.

Ein Vergleich des Devin mit der Serva ist nicht unzweckmäßig, da doch die
letztere ein typischer Vertreter der italienischen Obera buffa ist und da sie (mit
anderen itahenischen Intermezzi) und der Devin während mehrerer Monate in
Paris gleichzeitig zur Aufführung gelangten. Beide Bühnenwerke distanzieren
sich von der Obera seria, von ihrem Pathos, von ihrer Virtuosität. Es wird an
Stelle der Arie das Liedhafte gesucht, und zwar besonders im Ausdruck. Der
gesamte vokale und instrumentale Aufführungskörper wird in beiden Werken
stark vermindert. In Inhalt, sprachlicher Ausdrucksweise und Musik wird das

Volknahe erstrebt. Aber hier zeigen sich nun erstaunlicherweise auch
Unterschiede zwischen Serva und Devin. Der Gesamtton der Serva ist vorwiegend
scharf, angriffig, spöttisch. Der Devin ist mehr gemüthaft, schlicht, rührend.
In ihm zeigt sich überraschenderweise nur wenig Itahenisches. Rousseau macht
vielmehr der französischen Musik seine Reverenz, so in den Airs, die vom
Geist der volkstümhchen französischen Chansons durchdrungen sind. In den
Rezitativen nähert er sich der französischen großen Oper. Gewiß zeigt die
Ouvertüre italienischen Zuschnitt, sie ist in der Substanz aber durchaus
französisch. — Wie reimt sich das alles mit der ein Jahr später erscheinenden
Lettre r Es reimt sich schlecht. Es existiert aber ein viel weniger bekanntes,
um 1750 verfaßtes Schriftstück von Rousseau. Und dort heißt es unter anderm,
daß die italienische Musik ihm wohl gefalle, ihn aber nicht rühre. Die französische

Musik rühre ihn. Ihr gibt er —- sechs Jahre nach dem Venedig-Aufenthalt
— den Vorzug. Wir fragen: Gab es nur in Paris einen «Krieg» zwischen
italienischer und französischer Musik? Gab es ihn nicht auch in der Seele
Rousseaus? Hier deuten sich möghcherweise noch nicht gänzhch aufgehellte
Schwierigkeiten an. Stand nicht doch eher die französische Musik, vielleicht in
italienischer Maskierung, an der Wiege unseres Singspiels?

Der Devin stellt in der Geschichte der Opéra comique insofern einen wichtigen
Markstein dar, als er in Wort und Musik eine Originalschöpfung Rousseaus ist.
In den früheren Werken der Opéra comique, den sogenannten Vaudeville-
Komödien, wird die Musik von anderswoher bezogen. Der zärthche, empfindsame

(aber nie sentimentale) Ton des Devin wird in den auf ihn folgenden
Zeiten in entscheidender Weise der Opéra comique das Gepräge verleihen.

Opera buffa und Opéra comique wirkten in ihrer Frische und Volksnähe um
die Mitte des 18. Jahrhunderts befreiend. Im Gegensatz dazu empfand man
die Opern Jean-Philippe Rameaus, dem es um 1750 endlich gelungen war,
seinen Erfolg als Opernkomponist zu festigen, in ihrem hohen Pathos und
erhabenen Einherschreiten als Verkörperung aristokratischer Etikette und somit
als drückende Last. So erklärt es sich, daß Rameau, der bedeutendste Vertreter
der französischen großen Oper im 18. Jahrhundert, seine Kunst von sehen der
Buffonisten und des Devin als aufs schwerste gefährdet ansehen mußte. Damit

1071



wird in Paris aber auch das Klima geschaffen, das etwa zwanzig Jahre später
den Werken Christoph Willibald Glucks einen gewaltigen Erfolg ermöglichen
sollte. In dessen Werken sah Rousseau auf dem Gebiete der Oper das erfüllt,
was ihm als Musiker versagt war, was er als Denker aber schon Jahre vorher
geahnt hatte. Für Gluck — er hat dies in Briefen und Vorworten ausgesprochen

— steht im Mittelpunkt der Oper die dramatische Handlung, der alle

Künste sich unterzuordnen haben. Träger dieser Handlung ist der Mensch in
seiner reinen Menschhchkeit, jenseits aller Geziertheit und alles national und
zeitlich Gebundenen, der Mensch, der große Leidenschaften groß und einfach
ausdrückt. Die Oper wird zum Musikdrama. Kern desselben ist aber der
Mensch in seiner freien Natürlichkeit. Um diesen hat der Schriftsteller-
Philosoph Rousseau ein Leben lang gekämpft, und ihn hat er, wenn auch in
bescheidenen Dimensionen, in seinem Devin künstlerisch einzufangen versucht.

Zum tieferen Verständnis des Devin und seiner geschichtlichen Stellung ist
es vielleicht nützlich, auch einen Bhck auf Rousseaus Musikanschauung zu
werfen. Diese läßt sich ganz kurz in der Forderung zusammenfassen, daß die
Musik Sprache der Gefühle des menschlichen Herzens zu sein habe und dieses

ansprechen solle. Das Mittel hierzu ist vor allem die Melodie. Und so verstehen

wir, daß für Rousseau, den Anwalt des menschlichen Herzens, die Melodie das

vornehmste Organ der Musik ist.
Die Melodie steht über Akkordik und Harmonik, die nach Rousseau eine

rein klangliche Erscheinung sind. Das bedeutet jedoch nicht, daß er die
Harmonik puristisch hätte ausschließen wollen. Sind doch seine eigenen Melodien
durchaus nach harmonisch-akkordischen Gesetzen aufgebaut. Sie bedürfen
einer harmonischen Begleitung, die er ihnen, wenn auch meist nur in schlichtester

Satzart, stets gegeben hat. Rousseau fordert die Synthese von Melodie
und Harmonie unter Führung der Melodie. Er prägt den Begriff der «unité
de mélodie». Darunter versteht er nicht nur die Melodie als Einzelstimme,
sondern als Prinzip, das ganzheitlich das Wesen eines Musikstückes zu
bestimmen habe. Diese «unité de mélodie» mutet wie eine Konzeption des

klassischen Stiles an, der doch eine Synthese von melodischem und akkordisch-
harmonischem Prinzip darstellt, wobei das letztere in den Bewegungszug des

ersteren hineingenommen wird. Die Prägung des Begriffs der «unité de
mélodie » durch Rousseau ist das Symptom einerWandlung im musikalischen Satz,
die schon früh im 18. Jahrhundert einsetzt und um 1750 herum besonders an
Intensität zunimmt: nämlich des Übergangs vom Barock zur Klassik. Nun
verstehen wir erst die Polemik Rousseaus gegen die «belles finesses de l'art», die

«imitation», die «contrefugues» in seiner Lettre ä Grimm (1752). Bereits 1737
hatte sich Johann Sebastian Bach ähnhche Vorwürfe von sehen Johann Adolf
Scheibes gefallen lassen müssen. Rousseau fordert NatürUchkeit der Musik —
und Annehmbchkeit. Ist doch seinem Dafürhalten nach die Musik «l'art de

combiner les sons d'une manière agréable à l'oreille». Scheibe und Rousseau

1072



sind Künder des klassischen Stiles und darüber hinaus der Musik bis gegen
1900. Der Barock ist kunstvoll, und sein Gefühlsausdruck vollzieht sich nach
festen Gesetzen. Klassik und Romantik bringen spontanen Gefühlsausdruck und
sinnlich-klangliche Schönheit. Das hat aber schon Rousseau von der Musik
gefordert. — Diese « unité de mélodie » versucht Rousseau — wie er das

ausdrücklich selber sagt — in seinem Devin zu verwirklichen.
Im Laufe des 18. Jahrhunderts wendet man sich mehr und mehr von der

Vernunft hin zum menschbchen Herzen. Um 1800 herum nach Durchlaufen
der Empfindsamkeit, des Sturms und Drangs und der Klassik durchbricht man
seine Schranken. Das Wunderreich der Romantik tut sich auf—so gerade auch
in zarten Blüten in der französischen Literatur um 1800. Rousseau hat diese

Wende in seinen Schriften mit lauter Stimme verkündet, im Devin du village
hat er sie mit dem Griffel des Dichters und den Farben des Musikers zart
angedeutet.

1 Deutsch nach Alfred Biese: Die Entwickelung des Naturgefühls im Mittelalter und in
der Neuzeit, 2. Auflage. Veit & Co., Leipzig 1892, S. 338f. 2 Jean-Jacques Rousseau:
Confessions, Part. I, Liv. IV, deutsch von Alfred Semerau, Berlin o. J. [1920]. Fischer-Bücherei,
1961, S. 143. 'Oeuvres complètes de J.-J. Rousseau, hg. von P. R. Auguis. Dalibon, Paris
1824, Tome IV: Emile, livre IV, S. I96f. 4Oeuvres complètes. 1825, Tome XXI: Les
Rêveries du promeneur solitaire, Quatrième promenade, S. 197. 5Daniel Mornet: Histoire
générale de la littérature française. Larousse, Paris 1925, S. 160. 6Jean-Jacques Rousseau:
Confessions, Part. II, Liv. VIII, deutsch von Semerau, S. 3o6f. 'Auf diese «Urform» stützt
sich unser Aufsatz. In ihr gelangte der Devin im Jahre der 250. Wiederkehr von Rousseaus

Geburtstag, 1962, auch in Zürich zur Aufführung. Die Interpreten waren Mitglieder der «Zürcher

Kammeroper». Armin Brunner, der Leiter derselben, verwendete allerdings das am
Ende des Divertissement final und somit des ganzen Devin stehende Air «Allons danser sous
les ormeaux... » (für Solostimme und Chor) als Abschluß auch seiner Aufführungen. Vgl.
übrigens das «Avertissement », das Rousseau der gedruckten Partitur seines Devin vorangestellt

hat.

1073


	Jean-Jacques Rousseaus "Devin du village"

