
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 11

Artikel: Verantwortung der Sozialwissenschaften

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161784

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verantwortung der Sozialwissenschaften

OLOF GIGON

Gerne benutze ich die Erlaubnis der Redaktion, zu den im Maiheft 1965 pubü-
zierten Ausführungen des Grafen Krockow, die als Antwort auf meinen in
demselben Hefte erschienenen Aufsatz über « Soziologie als Erbin der Ethik? »

geschrieben wurden, SteUung zu nehmen. Dies scheint mir auch notwendig
zu sein. Denn in der Antwort des Grafen Krockow begegnet eine nicht
unbeträchtliche Anzahl von Mißverständnissen, die hinweggeräumt werden
müssen, wenn eine fruchtbare Diskussion in Gang kommen soll.

Vor allem Uegt es mir daran, zwei Punkte mit aller Entschiedenheit
richtigzustellen.

Fürs erste wird dem Gegner der von Graf Krockow vertretenen Soziologie
die Behauptung zugeschoben, die Soziologie mache es zu ihrem Berufe,
unentwegt Probleme zu erfinden, Probleme also, die in WirkUchkeit gar nicht
existierten und vor denen der Gegner am Uebsten die Augen schUeßen möchte :

statt auf seine eigene Bündheit den Problemen gegenüber aufmerksam zu werden,

beschuldige der Gegner vielmehr die Soziologie, sie beraube immer neue
Bereiche gewissermaßen ihrer sozialen Unschuld.

Es ist mir vöUig unklar, wen der Verfasser mit diesen Worten anvisiert. Ich
selbst fühle mich jedenfalls in keiner Weise betroffen. Es muß also wohl eine

Verwechslung vorUegen. Nichts Uegt mir ferner als zu behaupten, die Soziologie

habe die Probleme, mit denen sie sich befasse, künstUch geschaffen.
Selbstverständlich existieren diese Probleme und haben den Anspruch darauf,
mit aller SachUchkeit verhandelt zu werden. Die Einwände, die meiner
Überzeugung nach gegen die Soziologie erhoben werden müssen, Uegen auf einer
andern Ebene. Einerseits annektiert die von Graf Krockow vertretene Soziologie

bestimmte Probleme, zu deren Lösung nicht sie, sondern die Philosophie
zuständig ist, und andererseits bleiben viele Lösungen ihrer eigenen Probleme
unbefriedigend, weil sie nicht das allseitige Erhellen geschichtUcher
Tatbestände, sondern das Beweisen bestimmter Doktrinen im Auge haben.

Was den ersten Punkt anlangt, so ist daran zu erinnern, daß Graf Krockow
im Gefolge von Hobbes und Locke einen scharfen Schnitt zieht zwischen
denjenigen Werten, die im geseüschaftUchen und poUtischen Handeln verwirkhcht
werden sollen, und den anderen, die den je persönUchen Glauben angehen,
«welcher in die Innerhchkeit des Individuums gebannt werden soll». Die

993



Werte der ersten Kategorie werden umschrieben als das elementare Interesse,
in dem aüe Menschen übereinkommen können, nämlich miteinander in Sicherheit

und, soweit möghch, in Wohlstand zu leben. Es ist mir nicht im geringsten
darum zu tun, diese Werte etwa lächerhch zu machen. Man tut aber diesen

Werten kein Unrecht, wenn man sie sine ira et studio dem Bereiche des

Biologischen, nämüch dem allgemeinen Interesse am physischen Überleben unter
mögUchst günstigen Bedingungen zuweist. Es ist weiterhin nicht zu bestreiten,
daß die Distinktion zwischen Interessen, in denen alle Menschen übereinkommen

können, und anderen, besonderen Interessen, die in die Innerhchkeit des

Individuums gebannt werden sollen, eine Rangordnung von Werten
überhaupt darstellt, wobei diejenigen Werte, auf die es geschichtüch ankommt und
für die man sich einzusetzen hat, evident über denjenigen stehen, in denen der
einzelne es halten kann wie er es wiü, vorausgesetzt, daß er sie in seine
Innerlichkeit gebannt hält. Man tut dieser Rangordnung wiederum kein Unrecht,
wenn man feststellt, daß nach der Meinung des Grafen Krockow die Werte
der ersten Kategorie die täghche Arbeit des Menschen in der Gesellschaft zu
orientieren haben, während die Werte der zweiten Kategorie sich mit der
Rolle einer unverbindlichen Freizeitbeschäftigung begnügen müssen.

Aber da muß nun mit größtem Ernste die Frage erhoben werden, woher
die Soziologie grundsätzhch das Recht nimmt, Werte zu setzen (denn daß sie

dies, allem Gerede von Wertfreiheit zum Trotze, faktisch dauernd tut, liegt auf
der Hand; dies zu bestreiten wäre wirklich lächerlich), und was sie zweitens

legitimiert, eine derartige Rangordnung von Werten aufzustellen und für allein
verbindüch zu erklären. Dies ist nämUch nicht ihr Geschäft, sondern dasjenige

jener Wissenschaft, die nach dem Wesen des Wertes, des Handelns und des

Menschen zu fragen hat.
Die Philosophie wird denn auch nicht umhin können, festzustellen, daß das

physische Überleben zwar ein hoher Wert, aber keineswegs der höchste von
aüen ist. Wäre er dies, so hätte es unter anderem auch keinen 20. Juli 1944
und 1956 keinen Ungarnaufstand gegeben, Ereignisse, zu denen Männer sich

zusammentaten, nicht um in Sicherheit und, soweit mögUch, in Wohlstand
zu überleben, sondern weil ihr persönUches Überleben unwichtig schien gegenüber

dem, was sie die Ehre ihrer Nation, ihre kulturelle Tradition und schließlich

auch ihren christlichen Glauben nannten. Da standen also Werte auf dem

Spiele, die diese Männer nach Graf Krockow zweckmäßigerweise in ihre
Innerlichkeit hätten bannen müssen.

Ich darf das Problem noch etwas anders beleuchten. Ich hatte in meinem
Aufsatz Stellung genommen gegen R. F. Behrendts Glossen über die Grabrede
des Perikles, die bei Thukydides zu lesen ist. Das Selbstbewußtsein, das sich
in dieser Grabrede ausspricht, hatte Behrendt als Muster engsten kollektiven
ZentraUtätseffektes bezeichnet. Graf Krockow billigt diese Charakterisierung,
allerdings mit einer leichten Einschränkung, von der bei Behrendt selbst nichts

994



zu lesen ist. Doch nicht darauf kommt es an, auch nicht auf die absonderüche

Anschuldigung, der Gegner der Soziologie halte nur die eigene Lebensweise
für vortreffüch und bezweifle im Grunde, ob hinter den Bergen auch
«Menschen» wohnen. Über sie gleich nachher.

Im Augenbhck denke ich nur daran, wie verlockend es wäre, die Herren
Soziologen einzuladen, sich im Geiste in den Gegensatz zwischen dem Athen
des Perikles und dem von ihm bekämpften Sparta zu versetzen. Jenes Athen hat
Äschylus, Sophokles und Euripides, hat Sokrates und die Bauten der Akropoüs
hervorgebracht. Sparta war ein primitiver Landsknechtsstaat, der einzige reine
Sklavenhalterstaat des klassischen Griechenland, barbarisch in der Lebensform
und von ausgesprochen totaUtären Tendenzen. Wenn die Soziologen konsequent

sind, werden sie behaupten, es sei weltgeschichtüch schbeßUch völUg
irrelevant, ob sich der Geist Athens oder der Geist Spartas durchgesetzt habe.
Sie mögen es auch irrelevant nennen, ob dreihundert Jahre später Rom oder

Karthago sich durchgesetzt hat. Dann sollten sie aber auch den Mut finden
und es irrelevant nennen, ob 1945 Hitler oder die Westmächte gesiegt haben...
Von der These, daß nur das biologische Überleben ein Wert sei, für den
gearbeitet und gekämpft werden müsse, bis zum Zynismus dessen, der sich

mit jedem Regime arrangiert, wenn es ihm nur persönUche Sicherheit und,
soweit mögUch, Wohlstand verschafft, ist der Schritt gar nicht so groß, wie es

zunächst den Anschein hat.
Hobbes und Locke reichen eben doch nicht aus, um der Soziologie diejenige

philosophische Basis zu verschaffen, deren sie bedarf, wenn sie von Werten

und von richtigem und falschem Verhalten zu reden sich entschüeßt.
Was zweitens die Probleme betrifft, die unbestreitbar in den Kompetenzbereich

der Soziologie fallen, so wird man ein Befremden darüber nicht los,
wie einseitig und doktrinär sie in den Darlegungen des Grafen Krockow
behandelt werden.

Als nächstgelegene Stichworte seien genannt: Mobilität, Egalität, Freiheit.
Man kann sich sehr wohl eine Soziologie vorstellen, in der diese Phänomene

adäquat, also in der Form der Bestandesaufnahme und der Analyse untersucht
werden. Jedes dieses Phänomene würde sich als Teilstück einer Polarität
erweisen; und das Zusammen- und Gegeneinanderwirken von MobiUtät und
Stabilität, von EgaUtät und InegaUtät, endUch von Wille zur Freiheit und
Wille zur Bindung Ueße sich durch die ganze Geschichte wie durch die Gegenwart

hindurch verfolgen. Jeder Historiker, aber auch jeder Beobachter des

täglichen Lebens vermöchte dazu eine Fülle von Material beizusteuern. Wir
gelangten dadurch zu wertvollsten Einsichten in das Wesen des Menschen

überhaupt, der geschichtlich immer wieder in eben diesen Polaritäten tätig ist.
Diesen Einsichten verschließt man sich aber, wenn man von vornherein

dekretiert, daß Mobilität, Egalität und Freiheit als Werte, dagegen Stabihtät,
Inegahtät und Bindung als Unwerte anzusehen seien: die Mobihtät und ihre

995



Genossen werden ohne Umschweife als die zur AUeinherrschaft berufenen
Kräfte der Zukunft, die anderen als die zu überwindenden Mächte der
Vergangenheit bezeichnet. Doch so einfach hegen die Dinge nun wirkhch nicht.
Wir werden auf Einzelheiten gleich noch einmal zurückkommen. Hier ist nur
festzuhalten, daß eine derart simphstische Schwarzweißmalerei zwar dem

Journalisten zuweilen verstattet ist; der Wissenschaftler jedoch sollte sie
vermeiden.

Wir lassen dies vorläufig auf sich beruhen und wenden uns dem zweiten
bedauerlichen Mißverständnis zu, das Graf Krockow unterlaufen ist. Es
betrifft das Verhältnis der Soziologie zur Geschichte auf der einen, zur Biologie
auf der andern Seite. Der Gegner der Soziologie glaubt, wie Graf Krockow
es darstellt, an die Naturhaftigkeit und Naturwüchsigkeit aües Gegebenen; er
erklärt zur unveränderüchen Naturkonstante, was in Wahrheit nur das Produkt
je besonderer soziokultureüer Verhältnisse ist. Woraus sich nach Graf Krockow
ergibt, daß gerade der Gegner biologistisch denke, der Soziologe hingegen
historisch, da er die grundsätzUche Veränderbarkeit aller menschUchen Lebensformen,

die Variabihtät aües Humanen erkannt habe. Und im Eifer des

Gefechtes zögert Graf Krockow nicht, die Meinung des Gegners in die Geschichte
«individueller und kollektiver Neurosen» einzureihen...

Abermals muß ich mich fragen, wen eigentUch Graf Krockow mit dieser
recht massiven Attacke im Auge hat. Im Ancien regime hat es sicherhch
Erbauungsschriften gegeben, die dem Leser empfahlen, sein kummervolles und
bedrängtes Leben als naturgegeben und gottgewolltes Schicksal hinzunehmen.
Aber seither sind denn doch einige Generationen vergangen, und heute wird
man nicht leicht einen ernsthaften Historiker finden, der sich nicht klar darüber
wäre, daß alles menschhche, geschichtUche Handeln auf dem (äußerst
variablen) Zusammenspiel dreier Faktoren beruht: die Natur, die vorzugsweise
als Begabungsrichtung und Begabungsintensität in Erscheinung tritt, die
geschichtliche Tradition, zu der man auch die zeit-räumhche Umwelt zu rechnen
hat, in der der einzelne aufwächst, und endüch die persönUche, durch Belehrung

(und Aufklärung, wenn man dies Wort liebt) geförderte Einsicht. Aus
allen diesen Faktoren resultiert der Tatbestand, den ich dahin charakterisierte,
daß der Mensch weder so frei ist, wie es die Lehre von der MobiUtät annimmt,
noch so gebunden, wie es die zur Zeit beüebte These der unentrinnbaren
Determiniertheit der gegenwärtigen Entwicklung behauptet. Oder um es mit den

vom Grafen Krockow selbst zitierten Worten Alexis de Tocquevilles zu sagen :

«Die Vorsehung hat das Menschengeschlecht weder ganz unabhängig noch

völhg sklavisch geschaffen. »

Die SteUung des Soziologen ist in diesen Dingen seltsam widerspruchsvoll.
Auf der einen Seite zitiert er TocqueviUes Sätze über den rasch dahinfließenden
Strom der geschichthchen Entwicklung, der uns unaufhaltsam mitreißt; und
dadurch, daß er gerade diese Sätze zitiert, gibt er zu erkennen, daß für ihn die

996



gegenwärtige Entwicklung auf einen Zustand der Mobihtät, Egalität, Freiheit
und universalen Demokratie hin einen entschieden deterministischen Charakter

hat und sich durch die Bemühungen derer, die «rückwärtsgewandt» sind,
in keiner Weise aufhalten lassen wird. Auf der andern Seite jedoch bekennt er
sich zur «Variabihtät alles Humanen». Wenn dieser Begriff der Variabiütät
überhaupt einen Sinn haben soll, so muß er doch bedeuten, daß die geschichthchen

Dinge (wie ich es formuUerte) immer noch ganz anders herauskommen
können als man es erwartet. Die Soziologie des hier angesprochenen Typus
scheint im Grunde selbst noch nicht genau zu wissen, was sie vorzieht: die

unentrinnbare Determiniertheit einer geschichthchen Entwicklung, an der sie

selbst zu partizipieren beansprucht, oder die Freiheit des Menschen, die
Geschichte für sein Teil so zu gestalten, wie er will. Hier sei eine kurze Anmerkung

über TocqueviUe selbst eingeschaltet. TocqueviUe hat die Ereignisse von
1789 bis 1830 als eine ungeheure, weltgeschichthch entscheidende Veränderung
aller Dinge empfunden. Er hat sie interpretiert als das sichtbarste Teilstück
einer «révolution irrésistible», die mit den ersten Einbrüchen der Egahtät in
die mittelalterUche Gesellschaft begann und in die egalitäre Demokratie
amerikanischen Typs einmünden wird. Die Richtigkeit und Fruchtbarkeit dieser

Perspektive hat sich in den letzten hundert Jahren so vielfältig bestätigt, daß

es nicht nötig ist, darauf näher einzutreten. Wohl aber ist gegen den allzu
unbekümmerten Gebrauch, den die Soziologie von ihr zu machen geneigt ist, auf
die Grenzen aufmerksam zu machen, die sie sich bei TocqueviUe selbst impUzite
und expUzite setzt. ImpUzite ist die Evidenz des Prozesses der EgaUsierung
dadurch eingeschränkt, daß er für uns erst mit dem Hochmittelalter beginnt. Die
Idee der Egalität ist aber sehr viel älter. Sie kristallisiert sich im Laufe des 6.

und 5. Jahrhunderts vor Christus in Athen und entfaltet sich schheßlich so weit,
daß im 4. Jahrhundert vor Christus Aristoteles erklären konnte, eine andere
Staatsform als die der radikalen Demokratie sei heutzutage eigentUch nicht
mehr denkbar. Und gerade in der Zeit des Aristoteles begann die Rückbildung
der Demokratie, die auf verschlungenen Wegen zum spätrömischen Kaisertum
führte, das dann seinerseits durch das germanische Heerkönigtum überlagert
wurde. Es gibt also auch Prozesse der Zerstörung der Egahtät — und wer mit
der Variabihtät alles Humanen rechnet, tut gut, solche Prozesse nicht außer
acht zu lassen. ExpUzite ist der Prozeß der EgaUsierung dadurch problemati-
siert, daß er bei TocqueviUe keineswegs mit einem gradlinigen, freudig zu
bejahenden Fortschritt gleichgesetzt wird. Im Gegenteil: Tocquevilles
großartige Leistung besteht ja gerade darin, daß er so früh die Gefahren erkannt
hat, die dem Geiste und der Kultur vom EgaUtarismus und von der
uneingeschränkten Herrschaft der Majoritäten her drohen. Und inmitten der
heraufziehenden Demokratie bleibt die Hoffnung, daß der Mensch diesen Gefahren
niemals völhg ausgehefert ist, sondern daß ihm ein Spielraum bleibt, zwar
nicht unbegrenzt, aber doch weit genug, um das Ärgste zu verhüten.

997



Was im übrigen an den Darlegungen des Grafen Krockow der Ergänzung
und Korrektur bedarf, ist vor allem seine Interpretation dreier zentraler
Probleme.

Da ist zunächst das Problem der Mobihtät, das mit einer merkwürdig
doktrinären Einseitigkeit angegriffen wird. Schon die beiden Beispiele, die er
heranzieht, die Gummibäcker und die Lehrlingszüchterei, mögen zwar an
einzelnen Orten eine gewisse Aktualität besitzen : sie sind aber nicht allgemein
gültig und gehen am Kerne des Problems vorbei.

Jeder Historiker weiß, daß die Berufswahl zu allen Zeiten vom absoluten
und relativen Bedürfnis mitbestimmt gewesen ist. Es gibt immer wieder
Berufe, die im Laufe der Jahrhunderte obsolet werden und aussterben: es gibt
auch in der jeweiligen Situation Berufe, die vorübergehend Mangelware,
andere, die überfüllt sind. Die Berufswahl hat sich immer zwar nicht nur, aber

auch nach diesen Gegebenheiten zu richten gehabt. Natürlich hat es auch

immer wieder Fehlentscheidungen gegeben, die zu mühsamen Umschulungen
nötigten. Man darf aber zuversichtlich behaupten, daß dergleichen
Fehlentscheidungen nicht die Regel sind. Aus ihnen die allgemeine Forderung
abzuleiten, daß der junge Mensch von vornherein eine so breite Ausbildung erfahren

soll, daß er zur Ausübung der verschiedensten Berufe fähig wird, ist völlig
verfehlt. Gewiß hat ein angemessenes Maß von Allgemeinbildung noch
niemandem geschadet. Aber wir wissen schließlich auch, daß die Leistungsfähigkeit

des Menschen begrenzt ist und daß die berufhche Leistung auf jedem
Gebiete nun einmal auf einem spezifischen Können, also auf dem Spezialistentum

beruht und nicht auf der Allgemeinbildung. Das mag bedauerhch sein,
läßt sich aber schlechterdings nicht ändern. Wer sich so ausbilden läßt, daß

er später mühelos vom Elektriker zum Drucker, vom Drucker zum Apotheker
und von diesem wiederum zum Autobusschaffner hinüberwechseln kann, von
dem ist zu vermuten, daß er in keinem dieser Berufe mehr als durchschnittliche
Leistungen wird zustande bringen können. Ich bin bereit, mich widerlegen zu
lassen, sehe aber nicht recht, wie dies möglich ist.

Graf Krockow bezeichnet weiterhin nicht ohne Emphase die Bevölkerungsmobilität

als einen fundamentalen Tatbestand der modernen Gesellschaft,
eine Tatsache also, die da sei und über deren Wünschbarkeit gar nicht mehr
diskutiert werden könne. Ich bin dessen gar nicht so sicher. Die statistischen

Erhebungen, die mir zur Verfügung stehen (Bericht der Eidgenössischen
Kommission für Nachwuchsfragen vom i. Mai 1963, S. 191 ff.), zeigen, daß die
MobiUtät zwischen Arbeitern und Landwirten einerseits, Akademikern anderseits

sich in Dimensionen bewegt, die auf den ersten Bhck überaus bescheiden
wirken. Und wenn überall «Nachwuchsförderung» betrieben wird, so kann
dies ja nur bedeuten, daß die soziale Mobilität längst noch nicht jenes Ausmaß
erlangt hat, das von den Nachwuchsförderern als wünschbar erachtet wird.
Eine gewisse Mobilität hat es selbstverständhch zu allen Zeiten gegeben, und

998



daß sie heute zugenommen hat, wird kein Kenner der Verhältnisse leugnen —
oder auch nur bedauern. Die Frage ist aber erstens, ob man sie den Kräften
der Beharrung gegenüber über ein gewisses Maß hinaus steigern kann, und
zweitens, ob es nicht ein Optimum der Mobilität gibt, über das hinaus man sie

nicht künsthch steigern soll. Denn darauf sollte man sich als Wissenschaftler
denn doch nicht einlassen, die Kräfte der MobiUtät schlechthin als positiv und
die Kräfte der Beharrung schlechthin als negativ zu betrachten. Um es auf
eine kurze Formel zu bringen: ein vernünftiges Maß an Mobilität erleichtert
die Anpassung an wechselnde Verhältnisse, und ein vernünftiges Maß an
Stabilität erhöht ohne Zweifel die spezifische Leistung.

Man möchte gerne wissen, wie sich die Soziologie letzten Endes entscheidet.
SchUeßUch ist es bekannt, daß der Mensch, der zehn Sprachen zu sprechen

vermag, in der Regel keine einzige von den zehn gut sprechen kann. Man kann
nicht beides zugleich woUen. Wird die Soziologie für die durch zehn Sprachen
durchlaufende Mobihtät optieren wollen — aber dann auch bereit sein, den
Preis dafür zu bezahlen, der in der faktisch absinkenden Leistung besteht?

Nicht anders steht es mit der Egalität, die dem Grafen Krockow so sehr

am Herzen hegt und deren Werthaftigkeit ihm über jeden Zweifel erhaben zu
sein scheint. Daß sie einen Wert darstellt, werden auch wir gerne zugeben. Die
Hauptfrage ist hier, wie weit sie in der geschichtlichen Welt überhaupt
verwirkhcht werden kann. Mit summarischen Äußerungen über die Wünschbarkeit

der Egahtät in allen Bereichen ist es nicht getan. Schon eine einfache
Überlegung zeigt, daß sie in einzelnen Sektoren verhältnismäßig leicht, in
anderen schwer und in noch anderen überhaupt nicht durchgesetzt werden
kann, wenn man nicht zu den bedenklichsten totalitären Maßnahmen seine

Zuflucht nehmen will. Die Diskriminierung nach Stand (im Sinne des Ancien
régime), Geschlecht und Konfession ist verhältnismäßig leicht zu überwinden,
mindestens im ganzen gesehen. Noch leichter sollte es in der heutigen Situation
bei der rein materiellen Diskriminierung möglich sein. Der moderne Staat hat
die Mittel in der Hand, um zu erreichen, daß das Kind des Armen durch eine
noch so anspruchsvolle Berufsausbildung finanziell nicht mehr belastet wird
als das Kind des Reichen. Und daß der moderne Staat in dieser Hinsicht im
allgemeinen guten Willens ist, darf man behaupten.

Aber dann werden die Probleme rasch sehr viel schwieriger. Denn wie sollen

die Ungleichheiten in der Begabung (nach Art und Intensität) überwunden
werden, wie soll die subjektive Neigung des einzelnen mit der (nicht immer,
aber doch öfters) objektiv feststellbaren Begabung zur Deckung gebracht
werden, wie soll die Inegalität aufgehoben werden, die zwangsläufig durch den

Gegensatz zwischen dem Leistungswillen des einen und der Leistungsunwil-
hgkeit des andern entsteht? Wie soll endUch die Umwelt des jungen Menschen

so gestaltet werden, daß seine Ausbildungschancen dadurch befördert und
nicht etwa gemindert werden? Die Soziologie redet vielfach vom «echolosen

999



Milieu», in dem viele junge Leute aufwachsen und das der Nachwuchsförderung

oft so schwere Hindernisse in den Weg legt. Man möchte gerne wissen,
wie sie dieses Hindernis dauerhaft zu beseitigen gedenkt. Wie will man es

verhindern, daß etwa ein wohlsituierter Rechtsanwalt oder Metzgermeister seinem
Sohne, der gerne Musiker, Gärtner oder Ägyptologe werden möchte, alle nur
denkbaren Schwierigkeiten in den Weg legt? Hier stoßen wir überall an Grenzen

der Chancengleichheit, die praktisch unaufhebbar sind.
Davon ganz abgesehen zeigt die Diskussion gerade der letzten Jahre, daß

eine übermäßige Konzentration auf die Chancengleichheit aller unvermeidUch
auf eine Bevorzugung der minder Begabten und minder Leistungswilhgen
gegenüber den Leistungswilhgen und Leistungsfähigen hinausläuft. Wir geraten
da vor dieselbe Alternative wie im Falle der MobiUtät: Die große Leistung
kommt nur zustande bei einem bestimmten Maße an Stabilität (also Möglichkeit

der Spezialisierung) und bei einer Erhöhung der Ausbildungschancen für
die Begabten und Leistungswilhgen. Wer zu diesen Einbrüchen in das Prinzip
der Mobihtät und Egalität sich nicht entschließen kann, wird gezwungen sein,
auf die Ermöghchung großer Leistungen zu verzichten. Die Alternative ist
übrigens von TocqueviUe in seiner Analyse der amerikanischen Demokratie
auch schon gesehen worden.

Endlich ein letzter Punkt. Graf Krockow bezichtigt recht unverblümt
seinen Gegner, er habe die Einstellung, nur die eigene Lebensweise für vortrefflich

zu halten und im Grunde zu bezweifeln, ob hinter den Bergen auch
«Menschen» wohnen, nur weil diese «anders» sind als man selbst ist. Er
scheint für sich und seine Wissenschaft in Anspruch zu nehmen, fremde
Lebensformen unbedingt zu respektieren und ihnen gleiches Recht zuzubilligen
wie der eigenen. Ich gestehe, nicht recht zu begreifen, wie sich diese Haltung
mit dem ausdrücklichen Bekenntnis des Verfassers zu Mobilität, Egahtät und
pluraüstischer Demokratie vereinigen läßt. Er geht ja sogar so weit, zu erklären,

daß die Soziologie überhaupt nur auf dem Boden demokratischer
Grundprinzipien gedeihen könne. Daß sie in Diktaturen nicht gedeihen kann,
versteht sich von selbst. Auch Geschichtsschreibung, Philosophie und Theologie
haben es unter dem Nationalsozialismus schwer gehabt und haben es unter dem
Kommunismus noch schwerer. Aber schUeßUch gibt es nicht nur egahtäre
Demokratien hier und Diktaturen des nationalsoziahstisch-kommunistischen
Typs dort. So einfach sind die Dinge auch in diesem Sektor nicht. Was
geschieht mit den geschichtlich gewachsenen Monarchien und Feudalaristokratien,

wie sie es da und dort noch in außereuropäischen Zonen geben mag?
Was geschieht mit bestimmten Formen autoritärer Regierung, die nicht unbesehen

mit den Diktaturen des genannten Typus gleichgesetzt werden können?
Oder wie denkt die Soziologie über eine Theokratie, wie sie in Tibet bestand,
bevor die chinesischen Eroberer eindrangen Nehmen wir den Grafen Krockow
beim Worte, so besteht sehr entschieden der Eindruck, daß er es ist, für



den die egaUtäre Demokratie die einzig vortreffliche Lebensform darstellt,
außer der es kein Heil gibt. Man wäre versucht, noch einen kleinen Schritt
weiter zu gehen. Der Historiker wird kaum umhin können, festzusteUen, daß

die besondere Schätzung der Begriffe Mobilität und EgaUtät zunächst aus-
schließUch aus den besonderen Verhältnissen eines bestimmten Landes resultiert,

nämhch der Vereinigten Staaten. Dort ist die Mobihtät tatsächlich eine
der Voraussetzungen des allgemeinen Gedeihens, und dort hegen die
Voraussetzungen, um das Prinzip der Egahtät zur Herrschaft zu bringen, so günstig
wie in keinem andern Lande der Erde. Aber das sind besondere Voraussetzungen.

Europa ist anders. Niemand wird den Amerikanern, denen wir wirtschaftlich

und miUtärisch so viel verdanken, das Recht auf ihre eigene Lebensform
streitig machen wollen. Umgekehrt jedoch kann es nicht gut gehen, wenn eine

bestimmte Soziologie glaubt, ein aus amerikanischen Verhältnissen abstrahiertes

Modell einer demokratisch egahtären Lebensform für die ganze Welt als

verbindlich erklären zu müssen. Doch möchte ich mich auch da gerne belehren
lassen. Wenn die Soziologie tatsächlich bereit ist, fremde Lebens- und
Staatsformen in ihrer Besonderheit gelten zu lassen, also auch Staatsformen mit
geringer Mobihtät und Egalität, so wäre damit für die Klärung der Situation
meines Erachtens viel gewonnen.

Eine Erklärung

In den Aufsätzen des Maiheftes scheinen mir die beiderseitigen Positionen klar
und eindeutig zum Ausdruck gekommen zu sein; an ihnen kann der
unbefangene Leser sich jederzeit orientieren. Demgegenüber enthält die Rephk von
Herrn Professor Gigon nichts grundsätzhch Neues; ich möchte deshalb auf
eine Duplik verzichten. Mit bloßer Polemik ist niemandem gedient und gegen
gewisse «Mißverständnisse» ohnehin nicht anzukommen.

Christian Graf von Krockow

IOOI


	Verantwortung der Sozialwissenschaften

