Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 11

Artikel: Verantwortung der Sozialwissenschaften
Autor: Gigon, Olof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161784

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verantwortung der Sozialwissenschaften

OLOF GIGON

Gerne benutze ich die Erlaubnis der Redaktion, zu den im Maiheft 1965 publi-
zierten Ausfiihrungen des Grafen Krockow, die als Antwort auf meinen in
demselben Hefte erschienenen Aufsatz iiber « Soziologie als Erbin der Ethik? »
geschrieben wurden, Stellung zu nehmen. Dies scheint mir auch notwendig
zu sein. Denn in der Antwort des Grafen Krockow begegnet eine nicht
unbetrichtliche Anzahl von MiBBverstindnissen, die hinweggeriumt werden
miissen, wenn eine fruchtbare Diskussion in Gang kommen soll.

Vor allem liegt es mir daran, zwei Punkte mit aller Entschiedenheit richtig-
zustellen.

Fiirs erste wird dem Gegner der von Graf Krockow vertretenen Soziologie
die Behauptung zugeschoben, die Soziologie mache es zu ihrem Berufe, un-
entwegt Probleme zu erfinden, Probleme also, die in Wirklichkeit gar nicht
existierten und vor denen der Gegner am liebsten die Augen schlieBen mochte:
statt auf seine eigene Blindheit den Problemen gegeniiber aufmerksam zu wer-
den, beschuldige der Gegner vielmehr die Soziologie, sie beraube immer neue
Bereiche gewissermafBen ihrer sozialen Unschuld.

Es ist mir vollig unklar, wen der Verfasser mit diesen Worten anvisiert. Ich
selbst fiihle mich jedenfalls in keiner Weise betroffen. Es muB3 also wohl eine
Verwechslung vorliegen. Nichts liegt mir ferner als zu behaupten, die Sozio-
logie habe die Probleme, mit denen sie sich befasse, kiinstlich geschaffen.
Selbstverstindlich existieren diese Probleme und haben den Anspruch darauf,
mit aller Sachlichkeit verhandelt zu werden. Die Einwinde, die meiner Uber-
zeugung nach gegen die Soziologie erthoben werden miissen, liegen auf einer
andern Ebene. Einerseits annektiert die von Graf Krockow vertretene Sozio-
logie bestimmte Probleme, zu deren Losung nicht sie, sondern die Philosophie
zustiandig ist, und andererseits bleiben viele Lésungen ihrer eigenen Probleme
unbefriedigend, weil sie nicht das allseitige Erhellen geschichtlicher Tatbe-
stinde, sondern das Beweisen bestimmter Doktrinen im Auge haben.

Was den ersten Punkt anlangt, so ist daran zu erinnern, daB3 Graf Krockow
im Gefolge von Hobbes und Locke einen scharfen Schnitt zieht zwischen den-
jenigen Werten, die im gesellschaftlichen und politischen Handeln verwirklicht
werden sollen, und den anderen, die den je persdnlichen Glauben angehen,
«welcher in die Innerlichkeit des Individuums gebannt werden soll». Die

993



Werte der ersten Kategorie werden umschrieben als das elementare Interesse,
in dem alle Menschen iibereinkommen konnen, nimlich miteinander in Sicher-
heit und, soweit moglich, in Wohlstand zu leben. Es ist mir nicht im geringsten
darum zu tun, diese Werte etwa licherlich zu machen. Man tut aber diesen
Werten kein Unrecht, wenn man sie sine ira et studio dem Bereiche des Bio-
logischen, nimlich dem allgemeinen Interesse am physischen Uberleben unter
moglichst ginstigen Bedingungen zuweist. Es ist weiterhin nicht zu bestreiten,
daB die Distinktion zwischen Interessen, in denen alle Menschen tibereinkom-
men konnen, und anderen, besonderen Interessen, die in die Innerlichkeit des
Individuums gebannt werden sollen, eine Rangordnung von Werten iiber-
haupt darstellt, wobei diejenigen Werte, auf die es geschichtlich ankommt und
fiir die man sich einzusetzen hat, evident iber denjenigen stehen, in denen der
einzelne es halten kann wie er es will, vorausgesetzt, daf3 er sie in seine Inner-
lichkeit gebannt hilt. Man tut dieser Rangordnung wiederum kein Unrecht,
wenn man feststellt, daBl nach der Meinung des Grafen Krockow die Werte
der ersten Kategorie die tigliche Arbeit des Menschen in der Gesellschaft zu
orientieren haben, wihrend die Werte der zweiten Kategorie sich mit der
Rolle einer unverbindlichen Freizeitbeschiftigung begniigen miissen.

Aber da muBl nun mit gr6Btem Ernste die Frage erhoben werden, woher
die Soziologie grundsitzlich das Recht nimmt, Werte zu setzen (denn daB sie
dies, allem Gerede von Wertfreiheit zum Trotze, faktisch dauernd tut, liegt auf
der Hand; dies zu bestreiten wire wirklich licherlich), und was. sie zweitens
legitimiert, eine derartige Rangordnung von Werten aufzustellen und fiir allein
verbindlich zu erkliren. Dies ist nimlich nicht ihr Geschift, sondern dasjenige
jener Wissenschaft, die nach dem Wesen des Wertes, des Handelns und des
Menschen zu fragen hat.

Die Philosophie wird denn auch nicht umhin kénnen, festzustellen, daf3 das
physische Uberleben zwar ein hoher Wert, aber keineswegs der héchste von
allen ist. Wire er dies, so hitte es unter anderem auch keinen 20. Juli 1944
und 1956 keinen Ungarnaufstand gegeben, Ereignisse, zu denen Minner sich
zusammentaten, nicht um in Sicherheit und, soweit moglich, in Wohlstand
zu iiberleben, sondern weil ihr persénliches Uberleben unwichtig schien gegen-
iiber dem, was sie die Ehre ihrer Nation, ihre kulturelle Tradition und schlieB3-
lich auch ihren christlichen Glauben nannten. Da standen also Werte auf dem
Spiele, die diese Minner nach Graf Krockow zweckmiBigerweise in ihre
Innerlichkeit hitten bannen miissen.

Ich darf das Problem noch etwas anders beleuchten. Ich hatte in meinem
Aufsatz Stellung genommen gegen R. F. Behrendts Glossen tiber die Grabrede
des Perikles, die bei Thukydides zu lesen ist. Das SelbstbewufBtsein, das sich
in dieser Grabrede ausspricht, hatte Behrendt als Muster engsten kollektiven
Zentralitatseffektes bezeichnet. Graf Krockow billigt diese Charakterisierung,
allerdings mit einer leichten Einschrinkung, von der bei Behrendt selbst nichts

994



zu lesen ist. Doch nicht darauf kommt es an, auch nicht auf die absonderliche
Anschuldigung, der Gegner der Soziologie halte nur die eigene Lebensweise
tiir vortrefflich und bezweifle im Grunde, ob hinter den Bergen auch «Men-
schen» wohnen. Uber sie gleich nachher.

Im Augenblick denke ich nur daran, wie verlockend es wire, die Herren
Soziologen einzuladen, sich im Geiste in den Gegensatz zwischen dem Athen
des Perikles und dem von ihm bekdmpften Sparta zu versetzen. Jenes Athen hat
Aschylus, Sophokles und Euripides, hat Sokrates und die Bauten der Akropolis
hervorgebracht. Sparta war ein primitiver Landsknechtsstaat, der einzige reine
Sklavenhalterstaat des klassischen Griechenland, barbarisch in der Lebensform
und von ausgesprochen totalitiren Tendenzen. Wenn die Soziologen konse-
quent sind, werden sie behaupten, es sei weltgeschichtlich schlieBlich véllig
irrelevant, ob sich der Geist Athens oder der Geist Spartas durchgesetzt habe.
Sie mégen es auch irrelevant nennen, ob dreihundert Jahre spiter Rom oder
Karthago sich durchgesetzt hat. Dann sollten sie aber auch den Mut finden
und es irrelevant nennen, ob 1945 Hitler oder die Westmichte gesiegt haben. . .
Von der These, daB3 nur das biologische Uberleben ein Wert sei, fiir den ge-
arbeitet und gekimpft werden miisse, bis zum Zynismus dessen, der sich
mit jedem Regime arrangiert, wenn es ihm nur persdnliche Sicherheit und,
soweit moglich, Wohlstand verschafft, ist der Schritt gar nicht so groB, wie es

zunichst den Anschein hat.

Hobbes und Locke reichen eben doch nicht aus, um der Soziologie dieje-
nige philosophische Basis zu verschaffen, deren sie bedarf, wenn sie von Wer-
ten und von richtigem und falschem Verhalten zu reden sich entschlieBt.

Was zweitens die Probleme betrifft, die unbestreitbar in den Kompetenz-
bereich der Soziologie fallen, so wird man ein Befremden dariiber nicht los,
wie einseitig und doktrinir sie in den Darlegungen des Grafen Krockow be-
handelt werden.

Als nichstgelegene Stichworte seien genannt: Mobilitit, Egalitit, Freiheit.
Man kann sich sehr wohl eine Soziologie vorstellen, in der diese Phinomene
addquat, also in der Form der Bestandesaufnahme und der Analyse untersucht
werden. Jedes dieses Phinomene wiirde sich als Teilstiick einer Polaritit er-
weisen; und das Zusammen- und Gegeneinanderwirken von Mobilitit und
Stabilitit, von Egalitit und Inegalitit, endlich von Wille zur Freiheit und
Wille zur Bindung lieBe sich durch die ganze Geschichte wie durch die Gegen-
wart hindurch verfolgen. Jeder Historiker, aber auch jeder Beobachter des
tiglichen Lebens vermdchte dazu eine Fiille von Material beizusteuern. Wir
gelangten dadurch zu wertvollsten Einsichten in das Wesen des Menschen
iiberhaupt, der geschichtlich immer wieder in eben diesen Polarititen titig ist.

Diesen Einsichten verschlieBt man sich aber, wenn man von vornherein
dekretiert, daB Mobilitit, Egalitit und Freiheit als Werte, dagegen Stabilitit,
Inegalitit und Bindung als Unwerte anzusehen seien: die Mobilitit und ihre

995



Genossen werden ohne Umschweife als die zur Alleinherrschaft berufenen
Krifte der Zukunft, die anderen als die zu {iberwindenden Michte der Ver-
gangenheit bezeichnet. Doch so einfach liegen die Dinge nun wirklich nicht.
Wir werden auf Einzelheiten gleich noch einmal zuriickkommen. Hier ist nur
festzuhalten, daB@ eine derart simplistische SchwarzweiBmalerei zwar dem
Journalisten zuweilen verstattet ist; der Wissenschaftler jedoch sollte sie ver-
meiden.

Wir lassen dies vorlaufig auf sich beruhen und wenden uns dem zweiten
bedauerlichen MiBBverstindnis zu, das Graf Krockow unterlaufen ist. Es be-
trifft das Verhiltnis der Soziologie zur Geschichte auf der einen, zur Biologie
auf der andern Seite. Der Gegner der Soziologie glaubt, wie Graf Krockow
es darstellt, an die Naturhaftigkeit und Naturwiichsigkeit alles Gegebenen; er
erklirt zur unverinderlichen Naturkonstante, was in Wahrheit nur das Produkt
je besonderer soziokultureller Verhiltnisse ist. Woraus sich nach Graf Krockow
ergibt, dal gerade der Gegner biologistisch denke, der Soziologe hingegen
historisch, da er die grundsitzliche Verinderbarkeit aller menschlichen Lebens-
formen, die Variabilitit alles Humanen erkannt habe. Und im Eifer des Ge-
fechtes zogert Graf Krockow nicht, die Meinung des Gegners in die Geschichte
«individueller und kollektiver Neurosen» einzureihen. . .

Abermals muf} ich mich fragen, wen eigentlich Graf Krockow mit dieser
recht massiven Attacke im Auge hat. Im Ancien régime hat es sicherlich Er-
bauungsschriften gegeben, die dem Leser empfahlen, sein kummervolles und
bedringtes Leben als naturgegeben und gottgewolltes Schicksal hinzunehmen.
Aber seither sind denn doch einige Generationen vergangen, und heute wird
man nicht leicht einen ernsthaften Historiker finden, der sich nicht klar dariiber
wire, daB alles menschliche, geschichtliche Handeln auf dem (duBerst va-
riablen) Zusammenspiel dreier Faktoren beruht: die Natur, die vorzugsweise
als Begabungsrichtung und Begabungsintensitit in Erscheinung tritt, die ge-
schichtliche Tradition, zu der man auch die zeit-riumliche Umwelt zu rechnen
hat, in der der einzelne aufwichst, und endlich die personliche, durch Beleh-
rung (und Aufklirung, wenn man dies Wort liebt) geforderte Einsicht. Aus
allen diesen Faktoren resultiert der Tatbestand, den ich dahin charakterisierte,
daB der Mensch weder so frei ist, wie es die Lehre von der Mobilitit annimmt,
noch so gebunden, wie es die zur Zeit beliebte These der unentrinnbaren De-
terminiertheit der gegenwirtigen Entwicklung behauptet. Oder um es mit den
vom Grafen Krockow selbst zitierten Worten Alexis de Tocquevilles zu sagen:
«Die Vorsehung hat das Menschengeschlecht weder ganz unabhingig noch
vollig sklavisch geschaffen. »

Die Stellung des Soziologen ist in diesen Dingen seltsam widerspruchsvoll.
Auf der einen Seite zitiert er Tocquevilles Sitze iiber den rasch dahinflieBenden
Strom der geschichtlichen Entwicklung, der uns unaufhaltsam mitreiit; und
dadurch, daB} er gerade diese Sitze zitiert, gibt er zu erkennen, daf fir ihn die

996



gegenwirtige Entwicklung auf einen Zustand der Mobilitit, Egalitit, Freibeit
und universalen Demokratie hin einen entschieden deterministischen Charak-
ter hat und sich durch die Bemiithungen derer, die «riickwirtsgewandt» sind,
in keiner Weise aufhalten lassen wird. Auf der andern Seite jedoch bekennt er
sich zur «Variabilitit alles Humanen». Wenn dieser Begriff der Variabilitit
tiberhaupt einen Sinn haben soll, so muB et doch bedeuten, daB3 die geschicht-
lichen Dinge (wie ich es formulierte) immer noch ganz anders herauskommen
koénnen als man es erwartet. Die Soziologie des hier angesprochenen Typus
scheint im Grunde selbst noch nicht genau zu wissen, was sie vorzieht: die
unentrinnbare Determiniertheit einer geschichtlichen Entwicklung, an der sie
selbst zu partizipieren beansprucht, oder die Freiheit des Menschen, die Ge-
schichte fir sein Teil so zu gestalten, wie er will. Hier sei eine kurze Anmer-
kung iiber Tocqueville selbst eingeschaltet. Tocqueville hat die Ereignisse von
1789 bis 1830 als eine ungeheure, weltgeschichtlich entscheidende Verinderung
aller Dinge empfunden. Er hat sie interpretiert als das sichtbarste Teilstiick
einer «révolution irrésistible», die mit den ersten Einbriichen der Egalitit in
die mittelalterliche Gesellschaft begann und in die egalitire Demokratie ameri-
kanischen Typs einmiinden wird. Die Richtigkeit und Fruchtbarkeit dieser
Perspektive hat sich in den letzten hundert Jahren so vielfiltig bestitigt, da3
es nicht notig ist, darauf niher einzutreten. Wohl aber ist gegen den allzu unbe-
kiimmerten Gebrauch, den die Soziologie von ihr zu machen geneigt ist, auf
die Grenzen aufmerksam zu machen, die sie sich bei Tocqueville selbst implizite
und explizite setzt. Implizite ist die Evidenz des Prozesses der Egalisierung da-
durch eingeschrinkt, daB er fiir uns erst mit dem Hochmittelalter beginnt. Die
Idee der Egalitit ist aber sehr viel ilter. Sie kristallisiert sich im Laufe des 6.
und 5. Jahrhunderts vor Christus in Athen und entfaltet sich schlieBlich so weit,
daB im 4. Jahrhundert vor Christus Aristoteles erkliren konnte, eine andere
Staatsform als die der radikalen Demokratie sei heutzutage eigentlich nicht
mehr denkbar. Und gerade in der Zeit des Aristoteles begann die Riickbildung
der Demokratie, die auf verschlungenen Wegen zum spitrémischen Kaisertum
fithrte, das dann seinerseits durch das germanische Heerkonigtum iiberlagert
wutde. Es gibt also auch Prozesse der Zerstérung der Egalitit — und wer mit
der Variabilitit alles Humanen rechnet, tut gut, solche Prozesse nicht auBer
acht zu lassen. Explizite ist der ProzeB der Egalisierung dadurch problemati-
siert, daB er bei Tocqueville keineswegs mit einem gradlinigen, freudig zu be-
jahenden Fortschritt gleichgesetzt wird. Im Gegenteil: Tocquevilles groB-
artige Leistung besteht ja gerade darin, daB er so frith die Gefahren erkannt
hat, die dem Geiste und der Kultur vom Egalitarismus und von der uneinge-
schrinkten Herrschaft der Majorititen her drohen. Und inmitten der herauf-
ziehenden Demokratie bleibt die Hoffnung, da3 der Mensch diesen Gefahren
niemals vollig ausgeliefert ist, sondern daB ihm ein Spielraum bleibt, zwar
nicht unbegrenzt, aber doch weit genug, um das Argste zu verhiiten.

997



Was im ubrigen an den Darlegungen des Grafen Krockow der Erginzung
und Korrektur bedarf, ist vor allem seine Interpretation dreier zentraler Pro-
bleme.

Da ist zunichst das Problem der Mobilitit, das mit einer merkwiirdig dok-
triniren Einseitigkeit angegriffen wird. Schon die beiden Beispiele, die er
heranzieht, die Gummibicker und die Lehrlingsziichterei, mégen zwar an
einzelnen Orten eine gewisse Aktualitit besitzen: sie sind aber nicht allgemein
giiltig und gehen am Kerne des Problems vorbei.

Jeder Historiker weil3, daf} die Berufswahl zu allen Zeiten vom absoluten
und relativen Bediirfnis mitbestimmt gewesen ist. Es gibt immer wieder Be-
rufe, die im Laufe der Jahrhunderte obsolet werden und aussterben: es gibt
auch in der jeweiligen Situation Berufe, die voriibergehend Mangelware, an-
dere, die iiberfiillt sind. Die Berufswahl hat sich immer zwar nicht nur, aber
auch nach diesen Gegebenheiten zu richten gehabt. Natirlich hat es auch
immer wieder Fehlentscheidungen gegeben, die zu mithsamen Umschulungen
notigten. Man darf aber zuversichtlich behaupten, daf3 dergleichen Fehlent-
scheidungen nicht die Regel sind. Aus ihnen die allgemeine Forderung abzu-
leiten, daB der junge Mensch von vornherein eine so breite Ausbildung erfah-
ren soll, daB er zur Ausiibung der verschiedensten Berufe fihig wird, ist vollig
verfehlt. Gewil3 hat ein angemessenes Mall von Allgemeinbildung noch nie-
mandem geschadet. Aber wir wissen schlieBlich auch, daB} die Leistungsfihig-
keit des Menschen begrenzt ist und dall die berufliche Leistung auf jedem
Gebiete nun einmal auf einem spezifischen Konnen, also auf dem Spezialisten-
tum beruht und nicht auf der Allgemeinbildung. Das mag bedauerlich sein,
148t sich aber schlechterdings nicht dndern. Wer sich so ausbilden 1iB3t, dal3
er spiter mithelos vom Elektriker zum Drucker, vom Drucker zum Apotheker
und von diesem wiederum zum Autobusschaffner hiniiberwechseln kann, von
dem ist zu vermuten, daf} er in keinem dieser Berufe mehr als durchschnittliche
Leistungen wird zustande bringen kénnen. Ich bin bereit, mich widerlegen zu
lassen, sehe aber nicht recht, wie dies méglich ist.

Graf Krockow bezeichnet weiterhin nicht ohne Emphase die Bevolkerungs-
mobilitit als einen fundamentalen Tatbestand der modernen Gesellschaft,
eine Tatsache also, die da sei und tber deren Wiinschbarkeit gar nicht mehr
diskutiert werden konne. Ich bin dessen gar nicht so sicher. Die statistischen
Erhebungen, die mir zur Verfiigung stehen (Bericht der Eidgenéssischen Kom-
mission fiir Nachwuchsfragen vom 1. Mai 1963, S. 1911f.), zeigen, daB die
Mobilitit zwischen Arbeitern und Landwirten einerseits, Akademikern ander-
seits sich in Dimensionen bewegt, die auf den ersten Blick iiberaus bescheiden
wirken. Und wenn iiberall « Nachwuchsférderung» betrieben wird, so kann
dies ja nur bedeuten, daBl die soziale Mobilitit lingst noch nicht jenes Ausmal3
erlangt hat, das von den Nachwuchsforderern als wiinschbar erachtet wird.
Eine gewisse Mobilitit hat es selbstverstindlich zu allen Zeiten gegeben, und

998



daB sie heute zugenommen hat, wird kein Kenner der Verhiltnisse leugnen —
oder auch nur bedauern. Die Frage ist aber erstens, ob man sie den Kriften
der Beharrung gegeniiber iiber ein gewisses Mal3 hinaus steigern kann, und
zweitens, ob es nicht ein Optimum der Mobilitit gibt, iber das hinaus man sie
nicht kiinstlich steigern soll. Denn darauf sollte man sich als Wissenschaftler
denn doch nicht einlassen, die Krifte der Mobilitit schlechthin als positiv und
die Krifte der Beharrung schlechthin als negativ zu betrachten. Um es auf
eine kurze Formel zu bringen: ein verniinftiges Mal3 an Mobilitit erleichtert
die Anpassung an wechselnde Verhiltnisse, und ein verniinftiges Ma3 an
Stabilitit erhoht ohne Zweifel die spezifische Leistung.

Man méchte gerne wissen, wie sich die Soziologie letzten Endes entscheidet.
SchlieBlich ist es bekannt, dal3 der Mensch, der zehn Sprachen zu sprechen
vermag, in der Regel keine einzige von den zehn gut sprechen kann. Man kann
nicht beides zugleich wollen. Witrd die Soziologie fiir die durch zehn Sprachen
durchlaufende Mobilitit optieren wollen — aber dann auch bereit sein, den
Preis dafiir zu bezahlen, der in der faktisch absinkenden Leistung besteht?

Nicht anders steht es mit der Egalitit, die dem Grafen Krockow so sehr
am Herzen liegt und deren Werthaftigkeit ihm tiber jeden Zweifel erhaben zu
sein scheint. DaB sie einen Wert darstellt, werden auch wir gerne zugeben. Die
Hauptfrage ist hier, wie weit sie in der geschichtlichen Welt iberhaupt ver-
wirklicht werden kann. Mit summarischen AuBerungen iiber die Wiinschbar-
keit der Egalitit in allen Bereichen ist es nicht getan. Schon eine einfache
Uberlegung zeigt, daB sie in einzelnen Sektoren verhiltnismiBig leicht, in
anderen schwer und in noch anderen iberhaupt nicht durchgesetzt werden
kann, wenn man nicht zu den bedenklichsten totalitiren MaBnahmen seine
Zuflucht nehmen will. Die Diskriminierung nach Stand (im Sinne des Ancien
régime), Geschlecht und Konfession ist verhiltnismiBig leicht zu iiberwinden,
mindestens im ganzen gesehen. Noch leichter sollte es in der heutigen Situation
bei der rein materiellen Diskriminierung moglich sein. Der moderne Staat hat
die Mittel in der Hand, um zu erreichen, daf} das Kind des Armen durch eine
noch so anspruchsvolle Berufsausbildung finanziell nicht mehr belastet wird
als das Kind des Reichen. Und daBl der moderne Staat in dieser Hinsicht im
allgemeinen guten Willens ist, darf man behaupten.

Aber dann werden die Probleme rasch sehr viel schwieriger. Denn wie sol-
len die Ungleichheiten in der Begabung (nach Art und Intensitit) iiberwunden
werden, wie soll die subjektive Neigung des einzelnen mit der (nicht immer,
aber doch Ofters) objektiv feststellbaren Begabung zur Deckung gebracht
werden, wie soll die Inegalitit aufgehoben werden, die zwangsliufig durch den
Gegensatz zwischen dem Leistungswillen des einen und der Leistungsunwil-
ligkeit des andern entsteht? Wie soll endlich die Umwelt des jungen Menschen
so gestaltet werden, daB seine Ausbildungschancen dadurch beférdert und
nicht etwa gemindert werden? Die Soziologie redet vielfach vom «echolosen

999



Milieu», in dem viele junge Leute aufwachsen und das der Nachwuchsférde-
rung oft so schwere Hindernisse in den Weg legt. Man mochte gerne wissen,
wie sie dieses Hindernis dauerhaft zu beseitigen gedenkt. Wie will man es ver-
hindern, daB etwa ein wohlsituierter Rechtsanwalt oder Metzgermeister seinem
Sohne, der gerne Musiker, Girtner oder Agyptologe werden méchte, alle nur
denkbaren Schwierigkeiten in den Weg legt? Hier stoen wir iiberall an Gren-
zen der Chancengleichheit, die praktisch unaufhebbar sind.

Davon ganz abgesehen zeigt die Diskussion gerade der letzten Jahre, daB3
eine iibermiBige Konzentration auf die Chancengleichheit aller unvermeidlich
auf eine Bevorzugung der minder Begabten und minder Leistungswilligen ge-
geniiber den Leistungswilligen und Leistungsfihigen hinausliuft. Wir geraten
da vor dieselbe Alternative wie im Falle der Mobilitit: Die groBe Leistung
kommt nur zustande bei einem bestimmten Maf3e an Stabilitit (also Méglich-
keit der Spezialisierung) und bei einer Erh6hung der Ausbildungschancen fiir
die Begabten und Leistungswilligen. Wer zu diesen Einbriichen in das Prinzip
der Mobilitit und Egalitit sich nicht entschlieBen kann, wird gezwungen sein,
auf die Ermoglichung grofBer Leistungen zu verzichten. Die Alternative ist
ibrigens von Tocqueville in seiner Analyse der amerikanischen Demokratie
auch schon gesehen worden.

Endlich ein letzter Punkt. Graf Krockow bezichtigt recht unverblimt sei-
nen Gegner, er habe die Einstellung, nur die eigene Lebensweise fir vortreff-
lich zu halten und im Grunde zu bezweifeln, ob hinter den Bergen auch
«Menschen» wohnen, nur weil diese «anders» sind als man selbst ist. Er
scheint fiir sich und seine Wissenschaft in Anspruch zu nehmen, fremde Le-
bensformen unbedingt zu respektieren und ihnen gleiches Recht zuzubilligen
wie der eigenen. Ich gestehe, nicht recht zu begreifen, wie sich diese Haltung
mit dem ausdriicklichen Bekenntnis des Verfassers zu Mobilitit, Egalitit und
pluralistischer Demokratie vereinigen 14t. Er geht ja sogar so weit, zu erkli-
ren, daB3 die Soziologie tiberhaupt nur auf dem Boden demokratischer Grund-
prinzipien gedeihen kénne. DaB sie in Diktaturen nicht gedeihen kann, ver-
steht sich von selbst. Auch Geschichtsschreibung, Philosophie und Theologie
haben es unter dem Nationalsozialismus schwer gehabt und haben es unter dem
Kommunismus noch schwerer. Aber schlieBlich gibt es nicht nur egalitire
Demokratien hier und Diktaturen des nationalsozialistisch-kommunistischen
Typs dort. So einfach sind die Dinge auch in diesem Sektor nicht. Was ge-
schieht mit den geschichtlich gewachsenen Monarchien und Feudalaristokra-
tien, wie sie es da und dort noch in auBereuropiischen Zonen geben mag?
Was geschieht mit bestimmten Formen autoritirer Regierung, die nicht unbe-
sehen mit den Diktaturen des genannten Typus gleichgesetzt werden kénnen?
Oder wie denkt die Soziologie iiber eine Theokratie, wie sie in Tibet bestand,
bevor die chinesischen Eroberer eindrangen? Nehmen wir den Grafen Krockow
beim Worte, so besteht sehr entschieden der Eindruck, daB er es ist, fiir

1000



den die egalitire Demokratie die einzig vortreffliche Lebensform darstellt,
auBler der es kein Heil gibt. Man wire versucht, noch einen kleinen Schritt
weiter zu gehen. Der Historiker wird kaum umhin kodnnen, festzustellen, dal3
die besondere Schitzung der Begriffe Mobilitit und Egalitit zunichst aus-
schlieBlich aus den besonderen Verhiltnissen eines bestimmten Landes resul-
tiert, nimlich der Vereinigten Staaten. Dort ist die Mobilitit tatsichlich eine
der Voraussetzungen des allgemeinen Gedeihens, und dort liegen die Voraus-
setzungen, um das Prinzip der Egalitit zur Herrschaft zu bringen, so giinstig
wie in keinem andern Lande der Erde. Aber das sind besondere Voraussetzun-
gen. Europa ist anders. Niemand wird den Amerikanern, denen wir wirtschaft-
lich und militirisch so viel verdanken, das Recht auf ihre cigene Lebensform
streitig machen wollen. Umgekehtt jedoch kann es nicht gut gehen, wenn eine
bestimmte Soziologie glaubt, ein aus amerikanischen Verhiltnissen abstrahier-
tes Modell einer demokratisch egalitiren Lebensform fur die ganze Welt als
verbindlich erkliren zu miissen. Doch méchte ich mich auch da gerne belehren
lassen. Wenn die Soziologie tatsichlich bereit ist, fremde Lebens- und Staats-
formen in ihrer Besonderheit gelten zu lassen, also auch Staatsformen mit ge-
ringer Mobilitit und Egalitit, so wire damit fiir die Klirung der Situation
meines Erachtens viel gewonnen.

Eine Erklirung

In den Aufsitzen des Maiheftes scheinen mir die beiderseitigen Positionen klar
und eindeutig zum Ausdruck gekommen zu sein; an ihnen kann der unbe-
tangene Leser sich jederzeit orientieren. Demgegeniiber enthilt die Replik von
Herrn Professor Gigon nichts grundsitzlich Neues; ich méchte deshalb auf
eine Duplik verzichten. Mit bloBer Polemik ist niemandem gedient und gegen
gewisse « MiBverstindnisse» ohnehin nicht anzukommen.

Christian Graf von Krockow

I00I



	Verantwortung der Sozialwissenschaften

