
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 10

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

KLASSIKER DES PROTESTANTISMUS

Der Weg einer geistigen, aber doch tief in
den Lauf konkreter Geschichte eingebundenen

Bewegung konstituiert in jedem Fall eine
Fülle von überliefertem Gedankengut, dessen

Inhalt den Nachkommenden, sofern sie

an den Zielen und Absichten dieser Bewegung

noch existentiell interessiert sind, in
mannigfachster Weise zum Problem werden
kann. In solcher Konstellation ist Tradition
in ihrem geistigen Grundbestand nie das

Alte, dessen man sich leichthin entschlüge,
sondern deren innerster Kern ist dann
zumeist — als Vorgegebenes — auch die Urge-
stalt dessen, was einst den Charakter der
Vorbildlichkeit vorwies. Der Anspruch des
Überlieferten kann sogar absolut sein, wenn
sich darin die Dignität ewiggültiger, göttlicher

Heilswahrheit selber kundgibt, ein
Phänomen, welches das Wesen aller Religionen
ausmacht. Das Christentum beispielsweise
ist ohne je-jetzigen Rekurs auf die
Heilsgeschehnisse, von denen es sich herleitet, gar
nicht zu denken. Sein Leben in einem nennbaren

und direkten Bezug zur offenbarten,
göttlichen Heilswirklichkeit zu halten, ist
vornehmliche, christliche Aufgabe, ist die
Authentizität, in welcher der Christ zu leben

gewillt ist. Die Forderung nach einer
«Ecclesia semper reformanda» in aUen christlichen

Bekenntnissen ist, geschichtlich gesehen,

weitgehend identisch mit dem Postulat
nach einer gottunmittelbareren Kirche, wie
sie nur aus dem Traditionsgut ¦— als vorbildliche

Urkirche — bekannt sein kann. Auch
ein Phänomen wie der Protestantismus, dem
in den Augen der alten, katholischen Kirche
vielfach der Makel allzu progressiver
Tendenzen anhaftete, ist nur als «reformatio» in
seinen reinsten Absichten faß- und erklärbar.
Daß diese Absichten nicht leere Tendenzen
bleiben, sondern sich in neuen Formen und
Haltungen der Frömmigkeit und Spiritualität

konkretisieren, ja geradezu eine neue
Form der Orthodoxie hervorrufen, ist ein
bemerkenswertes und erstaunliches Phäno¬

men, das alle Beachtung verdient. Dieses

Schauspiel gleichsam in unmittelbaren
Zeugnissen nochmals vor einem weiteren Kreis
von Interessierten aufzuführen, hat der Verlag

Carl Schünemann in einer Buchreihe
unternommen, die sich mit der schlichten
Überschrift Klassiker des Protestantismus
empfiehlt1. Von den acht geplanten Bänden sind
inzwischen sieben erschienen, so daß das

anspruchsvolle Unternehmen durchaus schon
im ganzen gewürdigt werden darf.

Es lag nahe, das reiche Schrifttum
protestantisch-reformatorischer Geistigkeit seiner
zeitlichen Entstehung nach zu organisieren,
so daß der historische Moment, in dem die
Texte geschrieben wurden, den Anteil hat,
der ihm zukommt. Eine systematisch gegliederte

Blütenlese dieser theologischen Texte
wäre in diesem Fall, wo es galt, die
Wandlungen reformatorischer Frömmigkeit
darzustellen, über eine falsche Erbaulichkeit ohnehin

nicht hinausgekommen.
Der erste Band der Reihe mit dem

Thema: Wegbereiter der Reformation, der
hinsichtlich Autorenauswahl gleichzeitig der
heikelste und der interessanteste werden
dürfte, steht noch aus. Die schwierigste
Aufgabe aber hat Franz Lau, der Leipziger
Kirchenhistoriker, bestreiten müssen. Der von
ihm betreute zweite Band: Der Glaube der

Reformatoren, impliziert das Pensum einer
Darstellung Luthers, Zwinglis und Calvins
in Quellenzeugnissen auf knapp 500 Seiten.

Jeder wohlmeinende Rezensent unterläßt es

hier, beispielsweise das Fehlen gewisser, ihm
notwendig scheinender Texte zu reklamieren
und bescheidet sich mit dem Lob dessen, was
da sauber und klar in neuhochdeutsche
Schriftsprache gebracht vorliegt. Es handelt
sich um eine wirklich brauchbare Einführung

in Denken und Frömmigkeit der drei
großen Reformatoren mit trefflichen
Einleitungen zu den einzelnen Reformatoren und
zu den einzelnen, ausgewählten Stücken. Bei
Luther ist die Auswahl trotz des rund hun-

980



dertbändigen Angebots der Weimarer
Luther-Ausgabe dadurch leichter gemacht, daß
Luther es liebte, sich in knappen Streit- und
Programmschriften zu religiösen Fragen zu
äußern. Die Frömmigkeit betreffende Stücke
(zum Beispiel über das Leiden Christi, über
das Sterben, über die Sakramente, über
Gehorsam, Gebet und gute Werke) sind da

klug gemischt mit Texten, welche die
zumindest europäische, auch historisch bedeutsame

Sprengkraft von Luthers Gedankengut
deutlich machen (die 95 Thesen, Ein Sermon
über Ablaß und Gnade, An den christlichen
Adel deutscher Nation usw.). Zwinglis
verhaltenere, mehr humanistisch geprägte, aber
weniger in die Breite wirkende Erscheinung
kommt in einer FüUe ausgewählter Texte
zur Darstellung, welche Maria, das Evangelium

und das Gesetz, den Glauben und Christus,

das Priestertum und anderes zum
Gegenstand haben. Daß sich Lau bei Calvin auf
Auszüge aus der «Institutio religionis chri-
stianae» beschränkt, liegt nicht nur daran,
daß Calvin (wie auch Zwingli) Luthers
Frühsermonen nichts Adäquates zur Seite zu
stellen hat, sondern auch daran, daß die
«Institutio» das in sich geschlossenste Werk
Calvins ist und darum auch am meisten über
die ihm eigene Frömmigkeit aussagen kann.

In dem von Robert Stupperich herausgegebenen

dritten Band: Reformatorische
Verkündigung und Lebensordnung kommen die
Reformatoren der zweiten Linie zu Wort (die
darum nicht zweitrangig zu sein brauchen).
Ein Melanchthon und Martin Bucer sind
neben Luther und Zwingli entscheidende
Träger der deutschen Reformation, die faute
de mieux in diesen Band aufgenommen werden

mußten. — Gelehrte, aber auch Frauen
und Männer des Volkes nahmen Luthers
Anregungen begeistert auf. Die Art, wie sich
in Deutschland damals eine Kirche neben der
alteingesessenen bildete, wird in diesem Band
deutlich. Selbstverständlich waren es die
Männer um Luther selbst, die als erste seinen
Ruf aufnahmen und weitergaben, Männer
wie Melanchthon, Bugenhagen, Brießmann,
Justus Jonas und Nikolaus von Amsdorff.
Die reformatorische Verkündigung griff
aber auch in den oberdeutschen Raum
über, wo Johann Brenz, Martin Bucer und

Wolfgang Capito für die oberdeutschen
Reichsstädte eine einheitliche Ausrichtung in
Glaubensdingen bewirkten. Sie alle sind in
diesem Band mit kleinen Schriften oder kurzen

Texten vertreten, neben einer Reihe von
Streitschriften oft zufälligerer Provenienz.
Den Basler Oekolampad und den Zürcher
Bullinger sehen wir dann schon in Konfrontation

mit der großen Gefahr der sich
konstituierenden Kirche, mit den Täufern und
Schwärmern. Es ist ein Vorteil dieses Bandes,

daß neben theologisch und
frömmigkeitsgeschichtlich relevanten Texten auch
verschiedene Stücke von kulturgeschichtlicher

Bedeutung, die sich abzeichnende
konkrete Lebensordnung betreffend, aufgenommen

worden sind. Sie zeigen, wie sehr die
Reformation auch den profanen Bereich der
Staatlichkeit und Gesittung zu durchdringen
vermochte.

Neuland betritt Heinold Fast in dem von
ihm betreuten vierten Band, der vielsagend
mit dem Titel : Der linke Flügel der Reformation
überschrieben ist. Gemeint ist mit diesem
«linken Flügel der Reformation» die nicht
geringe Zahl von Schwärmern, Wiedertäufern,

Antitrinitariern — religiöse Gruppen
von Spiritualisten verschiedenster Art —,
die mit ihren Reformbestrebungen entweder
außerhalb der Landeskirchen blieben oder

von den sich festigenden Landeskirchen
ausgeschieden wurden. Die Form der «radikalen
Reformation», die sich diese Gruppen als

Ziel stellten, wurde vielfach von einer kon-
fessionalistisch eingestellten Forschung
unterdrückt und blieb daher auch meistens
unverstanden. Jetzt, da die konfessionelle
Voreingenommenheit das Urteil nicht mehr zu
trüben vermag, kann auch der Reichtum und
die Originalität dieser nebenkirchlichen
Strömungen wieder sichtbar werden. Auch
gewisse sozialkritische Töne in diesen
Flugschriften dürften gerade heute auf Verständnis

stoßen. Namen wie Hans Denck, Caspar

von Schwenckfeld, Sebastian Franck (von
dessen Werk eine Gesamtausgabe endlich in
Vorbereitung ist) und Thomas Müntzer sind
auch heute schon mit Recht ins aUgemeine
Bewußtsein gedrungen und bilden einen
besonderen Anreiz, sich diese Sammlung von
Originaldokumenten, die noch kaum von

981



den Theologen genügend zur Kenntnis
genommen sind, anzusehen.

Der fünfte Band: Der Protestantismus des

ly. Jahrhunderts, von Winfried ZeUer, dem
Marburger Kirchenhistoriker, redigiert,
bringt die Glaubenszeugnisse einer Zeit, die
durch den Dreißigjährigen Krieg historisch
und durch Gegenreformation und
Reformorthodoxie religiös gekennzeichnet ist. AUerdings

weit entfernt davon, eine Zeit relativer
Einmütigkeit und Spannungslosigkeit zu
sein, ist sie vielmehr durch schwere religiöse
Krisen und die sehr oft nutzlosen Versuche,
ihrer Herr zu werden, charakterisiert. In der
Überwindung dieser Krisen bricht ein neuer
Frömmigkeitstypus durch, der nicht
unerheblich mitgeprägt ist durch die Neuentdek-
kung wesentlicher Teile der altdeutschen Mystik

und durch die Wiederaufnahme und
Weiterführung schwärmerischer Bestrebungen.

Verbunden damit ist der Aufbruch
einer spezifischen Laienmystik (Jakob Böhme)

oder einer pansophisch gerichteten
Theologie vielfach esoterischer Art (Andreae
und die Rosenkreutzer, Weigel). Im
Zentrum jedoch steht die sich theologisch
etablierende Orthodoxie, deren spürbarer
Nachteil ihre wahrheitsbezogene Trockenheit

und das Verfehlen einer warmen
Frömmigkeit ist. Der sich daraus trotz allem
herausbildende Frömmigkeitstypus des
protestantischen Späthumanismus ist geprägt von
einem optimistischen Selbstbewußtsein, von
dem her nach den Errungenschaften der
Reformation im Hinblick auf den Menschen
selbst gefragt wird. Einzelne Namen
aufzuführen, die in diesem reichhaltigen Band
vertreten sind, würde zu weit führen.

Das Zeitalter des Pietismus — Band VI
unserer Reihe — wurde von Martin Schmidt
und Wilhelm Jannasch bearbeitet, beides

ausgewiesene Kenner der Materie (ein
Kompliment übrigens an den Herausgeber
Ch. M. Schröder, der zur Bearbeitung aUer

Bände ausschUeßlich ausgewiesene Fachleute
herangezogen hat!). Das Zeitalter des Pietismus,

etwa vom Ende des Dreißigjährigen
Krieges bis Mitte des 18. Jahrhunderts
reichend, ist nicht nur kirchengeschichtlich,
sondern zuhöchst auch geistesgeschichtlich
von außerordentlicher Bedeutung. Die ganze

moderne Persönlichkeitskultur, aber auch die
deutsche Dichtung von Klopstock bis
Goethe (vgl. «Die Bekenntnisse einer schönen

Seele», Buch VI in «Wilhelm Meisters
Lehrjahren») ist ohne die Erschließung des

Gefühls und der persönlich feststeUbaren

Echtheit der empirisch erfahrenen Gläubigkeit,

wie sie die pietistische Erweckungsbe-
wegung mit sich brachte, nicht zu verstehen.
Der Ernst der Wahrheitsfrage tritt im Pietismus

— in Reaktion zur Orthodoxie —
zurück zugunsten des selbstverantworteten
Bekenntnisses. Die Texte, welche die Herausgeber

präsentieren, machen das anschaulich.
Gemäß ihrem historischen Gewicht erfahren
Spener und August Hermann Francke
besondere Berücksichtigung. Aber auch Gottfried

Arnolds « Kirchen- und Ketzerhistorie »

ist reich ausgewertet. Bengel, Oetinger, Ter-

steegen und Wesley sind durch charakteristische

Stücke einprägsam vertreten, während

Nikolaus Ludwig Graf von Zinzendorf
— als der große ökumenische Christ — mit
Recht ein Löwenanteil des Bandes zugesprochen

wurde.
Wolfgang Philipp hat den siebten Band

— Das Zeitalter der Aufklärung — ediert.

Philipps Einführung skizziert ein faszinierendes

Bild der Aufklärung in geistes- und
theologiegeschichdicher Absicht. Vor dem

Hintergrund des Erbes von Mittelalter,
Renaissance, Reformation und Barock (das in
seiner Vielfalt wichtiger Unterstrom des

Aufklärungszeitalters ist) lassen sich drei
Bestrebungen dingbar machen : die Physiko-
theologie, die Neologie und der Rationalismus.

Im Zeichen der biblischen Ciaritas
Claritatum wird hier in Anlehnung und
Nachfolge des britischen Bibelchristentums
der Brunoisch-Kopernikanische Weltschock
im Sinn einer neuen Welttotalität mit
optimistischen Perspektiven überwunden. Die
Flut der Dokumente machte eine Auswahl
sicher nicht leicht. PhiUpp hat denn auch eine

Menge kurzer Textausschnitte zu einem
imponierenden Bild der Epoche zusammengestellt:

Physikotheologen, Philosemiten,
Christus-Doxologen, Neologen und
Rationalisten oder ganz einfach Gottergriffene
(wie Hamann, Lavater, Klopstock usw.) sind
hier zu einem eindrücklichen Stelldichein

982



versammelt, und dem Leser wird sehr deutlich

bewußt, wie wenig einUnig und simpel
die Epoche der Aufklärung geistesgeschichtlich

zu erkennen ist.
Auch der letzte und achte Band, der dem

Protestantismus im ip. und 20. Jahrhundert
gewidmet ist, wurde von Wolfgang Philipp in
nun schon gewohnt subtiler Weise eingeleitet
und redigiert. Nahezu zwei Jahrhunderte
verlangten hier einen theologiegeschichtlichen
Test. Klassik, IdeaUsmus, Romantik und
die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts mit
orthodoxen, liturgischen und sogar «häretischen»,

vor allem aber auch sozial-gesellschaftlichen,

dann auch — allmähUch ins
20. Jahrhundert übergreifenden — personali-
stischen, konservativen, weltmissionarischen,
historisierenden, dialektisierenden und
existentialistischen Tendenzen beschwören
nachhaltig eine bisher kaum beachtete, aber
sicher feststellbare Wiederkehr barocktheologischer

Haltungen. Das Geschehen ist mit
den geistes-, kultur- und philosophiege¬

schichtlichen Ereignissen untrennbar
verbunden. Das bezeugen die Texte unmißverständlich.

Der christUche Sozialismus ist
ohne Marx und Engels so wenig verständlich

wie Bultmann ohne Heidegger. Es ist
ein fragenreiches, äußerst komplexes Bild,
mit dem dieser letzte, abschließende, unsere
eigene Zeit charakterisierende Band den Leser

entläßt. «Die protestantische Zukunft»,
die Philipp mit Texten Eliots, Niebuhrs und
Toynbees zu entwerfen sucht, ist selbst wieder

ein Zeugnis für die Verschiedenheit der

Denkformen, in denen der moderne
Protestantismus sich vor dem Evangelium zu
bewähren sucht.

Alois Haas

1 Klassiker des Protestantismus,
herausgegeben von Christel Matthias Schröder,
8 Bände, Sammlung Dieterich Bd. 266—273
(bisher erschienen: Bd. II—VIII). Verlag
Carl Schünemann, Bremen 1962—1965.

SAKRALE KUNST UND CHRISTENTUM

Eine mit seltener Klarheit und Nüchternheit
geschriebene Analyse der rehgiösen Kunst
legt Karl Ledergerber in der Reihe der
DuMont-Dokumente vor1.

Die Kunst objektiviert den Geist der Zeit.
An diese heute anscheinend gründlich
vergessene Tatsache hält sich Ledergerber, wenn
er zeigt, daß die religiöse Kunst in ihrer
Wandlung nur von der gelebten Religiosität
der jeweiligen Epoche her verständlich sein
kann. Die Untersuchung gilt also der Wandlung

des Lebensgefühls, in dem das ReUgiöse
miteinbeschlossen liegt, und das sowohl in
Glaubensformen als auch in der Kunst seinen
Niederschlag findet.

Ledergerber unterscheidet zunächst die
sakrale Kunst von der religiösen. Sakrale
Kunst hat eine durch religiöse Lehre und
Formen verbundene Gemeinschaft zur
Voraussetzung, reUgiöse Kunst hingegen das re¬

Ugiöse Erlebnis des einzelnen. Letztere ist
somit an keine Form-Konvention gebunden,
sie kann vielmehr der freie Ausdruck eines

einmaligen individuellen Gefühls sein.
Sakrale und religiöse Kunst kommen zur
Deckung zu Zeiten, in denen sich der Künstler

als Repräsentant der religiösen Gemeinschaft

fühlt. Er gestaltet dann künsderisch
die in der Gemeinschaft herauskristaUisierte

religiöse Glaubensform.
Das Profane ist nur zum Sakralen ein

Gegensatz, nicht aber zum ReUgiösen.
Profanes steht außerhalb des Heiligen, ist Vorhof
des HeUigen, während das Sakrale das
kultisch GeheiUgte meint. Der sakrale Bereich
liegt jenseits des Natürlichen und MenschUchen,

er ist eine aus Offenbarungsbericht und
Glaubensüberlieferung entstandene kultische
Uberwelt. Es ist der Kult, der das Sakrale

vom Profanen trennt. Das Religiöse indessen

983



erhebt sich über Kult und Tradition, sucht
unmittelbar Zugang zum Göttlichen, ist
nicht oder nicht nur an kultische Formen
gebunden und trennt nicht Leben und
ReUgion; es sucht vielmehr auch den Alltag zu
heiligen. So kann das Religiöse auch in der
profanen Kunst transparent werden, wie
Ledergerber es am Beispiel Van Goghs zeigt.

Sakralkunst gab es bereits in der
archaisch-mythologischen Welt der Antike,
wie es sie auch in nichtchrisdichen Religionen

gibt.
Die Entstehung des Mysteriumkultes

begünstigt die sakrale Kunst. Der Zwang zur
Geheimhaltung (Verfolgungen), aber auch
das Bedürfnis, das Heilige in seinem
ursprüngUchen Geheimnis zu bewahren, sind
die Wurzeln des Geheimkultes, des sakralen
Mysteriums. Die öffendiche Anerkennung,
die das Christentum unter Kaiser Konstantin
erfuhr, beschleunigt die Heranbildung kultischer

Formen; aus dem nur für Eingeweihte
erlebbaren Mysterium wird öffentlicher
kirchUcher Kult, die bis dahin nur für wenige
gültige sakrale Kunst wird zur offizieUen.
Die Sorge um die Reinheit des Glaubens läßt
dann auch dem Künstler vorschreiben, was
er als religiöses Sinnbild darstellen darf; es

war beispielsweise ein Konzil (in TruUo 691),
das anordnete, auf Ikonen anstelle des Lammes

Christus in menschUcher Gestalt zu malen.

Die Ikonenmalerei bewahrt bis heute die
damals festgelegten Formen.

Mit der Entdeckung von Mensch und
Natur für die Kunst in der Renaissance

begann das Erlebnismäßige sich vom Sakralen
in steigendem Maße zu lösen. In einem letzten,

großangelegten Versuch wollte das
Barock das Gesamtleben dem Religiösen
zurückerobern und schuf eine Sakral-IUusion,
die die Zwiespältigkeit von geistiger und
kirchUcher ReUgiosität auf die Spitze trieb.
Seine Zeit hat denn auch die echt religiösen
Kunstaussagen nicht verstanden (Greco,
Rembrandt).

An der Zwiespältigkeit leidet die reUgiöse
Kunst heute noch. Mit der Gestaltung des

MenschUchen entstand eine neue, von tradi-
tioneUer SakraUtät verschiedene Ausdrucks-
mögUchkeit für das ReUgiöse, die aUerdings
der christUchen Kunst nur dann zu gültigen
Aussagen verhelfen kann, wenn es Künstler
gibt, die aus dem unmittelbaren religiösen
Erlebnis zu schöpfen fähig sind. Die
traditionelle, von vielen kirchUchen Würdenträgern

leider allzu sehr begünstigte Linie führt
geradezu zur Entleerung der sakralen Kunst;
manche Maler schrecken sogar vor der
Gestaltung des menschUchen Antlitzes zurück,
und die überhandnehmende Sucht zur
Abstraktion in der sakralen wie profanen Kunst
versucht nur das Versiegen der Erlebnisquellen

zu vertuschen. Ledergerber weist das

Mißverständnis religiöser Kunst auch am
modernen Kitchenbau sehr eindrückUch auf;
nur der Architekt, der das heutige Lebensgefühl

erfaßt hat, kann die ReUgiosität der
Gegenwart auch im Kirchenbau auf gültige
Weise zum Ausdruck bringen, wie etwa Le
Corbusier in Ronchamp.

Zur Überwindung der kritischen Situation

sind Ansätze da, aber sie kann nicht nur
von der Kunst her erfolgen. Ledergerber
betont, daß die gegenwärtige heülose
Entwicklung der Kunst, und nicht nur der sakralen,

im ganzen ein theologisches, ja religiöses
Problem darsteUt. AUe, die um eine echte,
jenseits des Kultischen liegende Religiosität
bemüht sind, wissen es. Ledergerbers Buch
legt auch die Richtung mit aUer Deutlichkeit
klar, in der die reUgiöse Krise überwunden
werden kann: durch die vielenorts bereits
begonnene, durchgreifende Christifizierung
des Christentums.

Alexander Gosztonyi

•Karl Ledergerber: Kunst und ReUgion
in der Verwandlung, DuMont-Dokumente,
Texte und Perspektiven. Verlag M. DuMont
Schauberg, Köln 1961.

984



EINE JANACEK-MONOGRAPHIE

Der mährische Komponist Leos Janäcek
(1854—1928) ist bis heute einer der umstrittensten

Tonschöpfer der neueren Musik.
Stets sind ihm beschränkte Phantasie,
technische Primitivität und mangelndes Formgefühl

vorgeworfen worden. Diese Einwände
sind vor aUem dann verständüch, wenn man
Janäcek — wie dies unsachHcherweise meist
geschehen ist — einseitig nur mit der großen
westeuropäischen Tradition vergleicht und
ihn nicht als genialen Außenseiter, bei dem
verwirrende Eigenheiten wesentlich stilbildend

geworden sind — akzeptiert. Begreif-
Uch, daß Janäcek erst in seinen letzten
Lebensjahren die ihm gemäße Anerkennung
gefunden hat.

Es ist das Verdienst von Hans Hollander,
der dem Schüler- und Freundeskreis des

Komponisten angehörte und heute als
Musikdozent in England wirkt, daß er in seiner

Monographie LeosJandïek — Leben und Werk
die oft gerügten Eigenschaften an Janäceks
musikalischem Idiom nicht einfach negiert,
sondern ihre Wurzeln aufzeigt und nachzuweisen

versucht, wie sie sich in eigenwiUiger
Umformung zu einem höchst persönUchen
Stil konzentriert haben1. Das Buch ist zweiteilig

angelegt: der erste Teil schildert in vielen

Einzelfakten diesen so wenig spektakulären

Lebensweg; der zweite Teil gibt in
oftmals eingehenden Analysen die Entwicklung
des Komponisten unter dem Aspekt von
Folklore und Stil einerseits und andrerseits

von verschiedenen Werkgattungen wie Oper,
Vokal-, Orchester- und Kammermusikwerk
wieder.

ZumLeben : — In minutiöser Beschreibung
wird der Weg aus der Kindheit im
ärmlichgedrückten MiUeu zur Orgelschule in Prag
und zum Studium am KönigUchen
Konservatorium in Leipzig wiedergegeben. Als
Chordirigent und Gründer der Orgelschule
in Brunn machte Janaòek diese Stadt zum
eigentlichen Musikzentrum Mährens; der
einsetzende Dvoïâk-Kult wurde von ihm
gestützt; heftige Kritikerfehden verbitterten
ihm das Leben und verhinderten fur Jahre
die regionale Ausbreitung seiner Musik. Erst
in der Mitte seiner Dreißigerjahre drang das

nationale Element in seiner Musik durch;
der einstige Traditionalist beinahe HansUck-
scher Prägung beschäftigte sich mit dem
Sammeln mährischer VolksUeder. Den ersten
Triumph erlebte der fast 50jährige mit seiner

OperJenufa in Brunn ; trotzdem wurde sie am
Prager Nationaltheater abgelehnt und
erzielte dort erst 1926 — nachdem sie in Wien
einen durchschlagenden Erfolg errungen
hatte — eine begeisterte Premiere; Aufführungen

in BerUn und New York legten den
Grund für Janäceks späteren Weltruhm.
Überaus subtil wird das Verhältnis zu den
beiden für Janâèeks Leben bedeutsamen
Frauen geschildert: das zu seiner Ehefrau
Zdenka Schulz, der sich Janäcek wegen ihres
deutsch-städtischen Wesens zusehends
entfremdete, und das zu seiner Freundin Kamilla
Stößlowa, welche zur einzigen Vertrauten in
seinen letzten Lebensjahren wurde. Überzeugend

wird die « Klärung » und vielleicht auch
«Verwestlichung» seiner letzten Werke —
wie der Sinfonietta, des Concertino und des

Zweiten Streichquartetts — zu einem eigenen

Klassizismus im Zusammenhang mit seiner

Lebenssituation dargesteUt; trotzdem
mag man den Vergleich mit dem spätenVerdi
nicht ohne weiteres hinnehmen.

Zum Werk: — In einzelnen Untersuchungen

wird das folkloristische Element in
Janäceks Tonsprache dargelegt: Es ist meist
sprachrhythmisch bezogen; dies erklärt
einerseits, warum seine Vokalwerke zahlenmäßig

überwiegen, andrerseits, weshalb
hauptsächlich seine Orchesterwerke über den

Ursprungsraum hinauszuwirken vermochten,

denn durch die Übertragung der Vokalwerke

mußten deren Wort-Ton-Beziehungen
zerstört werden und übersetzt weitgehend
unverständlich bleiben. Häufige rhythmischmetrische

Wechsel, melodische Formeln und
Ostinatofiguren, die lydische Quart und eine
schwebende Tonalität, aber auch — real oder
übertragen — die Klangfarben von Zimbeln
und Dudelsack werden an vielen Einzelbeispielen

als Belege eines folkloristisch genährten

Musikertums angeführt; überzeugend
wird erwiesen, daß dabei einerseits die

Formung kontrastierend-variierend bUeb und

985



auf durchführungsmäßig-kontrapunktische
Elemente verzichtet werden mußte, und daß
andrerseits Janâèek auch in seiner avanciertesten

Harmonik die Tonalität nicht verließ,
weil das Volkslied stets tonal-modal gebunden

ist. Beim Aufzeigen der Entwicklung in
Janäceks neun voUendeten Opern wird auch
dessen RussophiUe deutlich, die sich neben
literarischen Bezügen — zu Ostrovsky in
Katia Kabanova und zu Dostojewsky in Aus
einem Totenhaus — auch in seiner ParaUelität
zu Mussorgskis Dramatik äußert. Aufschlußreich

für die eigenartige SteUung Janäceks
sind auch die Besprechungen der kleineren
Formen: die Chorwerke, die Kammermusik
und die Klavierstücke; gerade an diesen tra-
ditioneUerweise «genrehaften» Kompositionen

zeigt sich die Originalität dieses Komponisten.

Wie bei ihm sich keine deutUchen
Vorläufer aufzeigen lassen, so hat er
bezeichnenderweise auch keine eigentUche Schülerschaft

gehabt.
Die vorUegende Monographie gibt nicht

nur dem Fachmusiker instruktive Einblicke
in Janäceks Entwicklung, sondern bleibt
auch für den interessierten Liebhaber
verständlich. Eigene Einsichten werden
geschickt verbunden mit den Vorarbeiten einer
allerdings bruchstückhaft vorUegenden und
meist nur tschechisch überlieferten Literatur
(bekanntlich hat sich Max Brod als einer der
ersten nachhaltig für Janäceks Musik eingesetzt).

Ausgiebige Notenbeispiele und
ausgewählte Photographien und Faksimilereproduktionen

halten diese Arbeit von abstrakter
Lehrhaftigkeit fern. Ein Literatur- und ein
Werkverzeichnis, welches nicht nur die
voUendeten, sondern auch die unvollendeten und
bloß geplanten Werke erwähnt,
vervollständigen diese Arbeit, die zu einem Grundstein

der künftigen Janâcek-Forschung werden

dürfte.
Rolf Urs Ringger

1 Hans Hollander : Leos Janâéek — Leben
und Werk. Atlantis-Verlag, Zürich 1964.

986


	Bücher

