
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 10

Artikel: Gesprochene Dichtung

Autor: Krättli, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gesprochene Dichtung

ANTON KRÄTTLI

Ob wir bessere Leser seien als die lesekundigen Menschen vergangener Zeiten,

wage ich nicht zu entscheiden. Zu unsern Gunsten spricht die Menge des

Übungsstoffes, der tägüche Umgang mit Geschriebenem und Gedrucktem; an
Gelegenheiten, die Kunst des Lesens zu verfeinern, fehlt es uns in der Tat
nicht. Aber zu Gunsten der Alten spricht, daß sie ihre weniger zahlreichen
Texte sorgfältig und bedächtig zur Hand nahmen. Was ihnen an schneUer

Fertigkeit abgehen mochte, scheint mir mehr als aufgewogen durch die Kraft
der Teilnahme, die sie dem schriftlich Aufgezeichneten entgegenbrachten.
Enthalten wir uns also heber eines vorschneUen Urteils Nur in einem — meiner

Meinung nach freilich hochwichtigen Brauche stehen wir der lesenden Antike
ohne Zweifel nach : wir pflegen nicht mehr laut zu lesen. Sich mit einem Buch
in eine Ecke zu setzen und es andern oder auch bloß sich selber mit Muße
vorzulesen, das ist mindestens im deutschen Sprachbereich schon immer selten
gewesen. Undenkbar, daß man es heute natürUch und richtig fände, wenn einer

ganz für sich und ohne andere Zuhörer mit Ausdruck läse. Man fände es im
Gegenteil merkwürdig und wäre geneigt, den Kopf zu schütteln.

Indessen gab es eine Zeit, da war es gerade umgekehrt. Über einem Buche,

gar über einer Dichtung stumm zu sitzen, ja nicht einmal die Lippen zu bewegen,

erregte im Altertum Aufsehen und rief nach Erklärung. Man spürt das

Staunen in Augustins Worten, wenn er von Bischof Ambrosius erzählt: «Wenn
er aber las, ghtten die Augen über die Seiten, und das Herz spürte der Bedeutung

nach, Stimme aber und Zunge ruhten. Oft, wenn wir zugegen waren,
haben wir ihn auf diese Weise lesen gesehen. » Ein derartiges Verhalten

fiel auf. Augustin sucht es damit zu erklären, daß sich Ambrosius den aufdringlichen

Fragen der Zuhörer entziehen woüte, oder daß er vielleicht eines
Halsleidens wegen so vöUig von der übUchen Art, zu lesen, abgekommen war.
Fast entschuldigend erwägt er diese Möghchkeiten; denn dem Uterarisch
Gebildeten mußte das fast unheimliche Schweigen des verehrten Lesers als ein
Bruch mit den würdigsten Traditionen erscheinen. Wort und Sinn, die bisher
eine sinnlich-geistige Einheit gebildet hatten, faüen für ihn in diesem
ungewohnten Brauche auseinander. Des Klangs und der rhythmischen Bewegung
entkleidet, dringt das Geschriebene nun ins Bewußtsein, und die Kunst der
Sprache trennt sich hier von der Musik, der sie angeschlossen war. Die Dichtung,

soweit sie nicht für die Bühne bestimmt ist, verstummt in der Folge.
«Lesen» bedeutete dem Altertum soviel wie «sprechen». Im Lateinischen

ist «legere et audire» ein stehender Ausdruck, und das griechische MÇtç,

963



lateinisch « dictio », wird deutsch am besten mit « Redeweise » wiedergegeben.
Die Selbstverständlichkeit des lauten Lesens ist an zahlreichen Stellen aus der
Literatur zu belegen. Gregor von Nazianz sagt einmal, so oft er die
Klagegesänge Jeremias lese, stocke seine Stimme. Was also, selbst im einsamsten

Umgang mit Büchern, im Altertum natürlich war, ist damit allein schon
hinreichend erwiesen. Vollends ist in der Antike kein Unterricht in der Sprache
und in der Dichtkunst zu denken ohne die sorgfältigste Pflege der Vortragskunst.

Der Abbé du Bos macht in der von Lessing übersetzten Abhandlung
über die theatralischen Vorstellungen der Alten die Anmerkung, daß in den
ältesten Zeiten «die Profession, die Musik zu lehren, mit der Profession, die
Grammatik zu lehren, verbunden gewesen und von einem und ebendemselben
Lehrmeister getrieben worden». Die Kunst, dichterische Texte zu lesen,
bestand vornehmlich in der Kunst, sie korrekt und schön vorzutragen. Ledighch
den Inhalt oder die Ideen eines Sprachkunstwerks aufzunehmen und dann zu
glauben, man habe den Dichter verstanden, blieb späteren Zeiten vorbehalten.
Denn daß die Dichtung ihrem Wesen nach Sprache ist, also auch Klang und
Rhythmus, schloß eine andere Art der Aufnahme und des Verständnisses im
Altertum aus.

Heute aber ist es dahin gekommen, daß wir es gerade noch als dramaturgischen

Trick gelten lassen, wenn eine Bühnenfigur eine Stelle aus einem Buch
oder einen Brief mit vernehmücher Stimme hest: auf andere Weise, so meinen
wir, kann dem Pubhkum und den Mitspielern im Stück der Inhalt eines Schreibens

nicht mitgeteilt werden. Unsere größten Dichter indessen waren sich der

Ursprünglichkeit und Notwendigkeit des lauten Lesens immer bewußt. Eben
darum fällt Hamlet dem Polonius auf, weil er zwar in ein Buch vertieft scheint,
aber seine Lippen nicht bewegt und stumm bleibt. Wie heißt es denn im

Verzeiht! Ich hört' euch deklamieren;
Ihr last gewiß ein griechisch Trauerspiel.

Und in einem Brief an Schiller schreibt Goethe am 7. JuU 1796 im Hinbhck
auf eine Kritik an «Alexis und Dora», daß es «unsern Hörern und Lesern»
eigentlich an der Aufmerksamkeit fehle. Den Hörern und Lesern also, wie man
sieht, in durchaus gerechter Reihenfolge.

Wir aber begnügen uns zumeist damit, einen Text durch die Augen aufzufassen

und auf stumme Weise vom Inhalt Kenntnis zu nehmen. Die tieferen
Bereiche, die der Klang, der Rhythmus und die Melodie erschheßen, bleiben
unausgelotet ; die Klanggestalt dämmert vielleicht aus der Zeichenschrift auf,
aber da klingt nicht das ganze Orchester in seiner vollen Herrhchkeit. Daß
vollends die Wissenschaft von der Dichtung auf klanghche Verwirkhchung
ihres Gegenstandes glaubt verzichten zu können, bleibt nicht ohne beklagenswerte

Folgen. Schon früh haben einzelne diesen Umstand gegeißelt. Adam
Müller, eine Zeitlang der Gefährte und journalistische Partner Kleists, findet

964



in seinen «Reden über die Beredsamkeit und deren Verfall in Deutschland»
bewegte Worte dafür. Beklagenswerte Wirkungen erblickt er zum Beispiel
darin, daß wissenschafthche Autoren niemanden ansprechen, sondern in sich
hineinreden. Der deutsche Gelehrte baue, wenn er schreibe, ein Gebäude von
Chiffren, sinnreich, aber einsam, unerwärmend, unerfreulich, ohne Antwort
oder Erwiderung von irgend einer Seite her. Die schöne Literatur werde in
Deutschland dem Papier nicht mißgönnt ; denn während alle Drucke von
Corneille und Racine untergehen könnten und nichtsdestoweniger die Werke
selbst vollständig fortleben würden in der ÜberUeferung der Mitbürger, werde
in Deutschland ein Text ganz einfach dechiffriert und dann verschluckt. Die
deutsche Literatur gehöre darum weder zu den toten noch zu den lebendigen
Literaturen: sie sei eine stumme. In seinen zehn Vorlesungen für Hörer aller
Fakultäten, die unter dem Titel « Geschichte des deutschen Verses » in Buchform

erschienen sind, weist Wolfgang Kayser darauf hin, daß in den Jahrhunderten

seit der Erfindung der Buchdruckerkunst und besonders auch durch
die allgemeine Schulpflicht das Ohr zugunsten des Auges vernachlässigt worden

sei. Kayser glaubt sogar, gewisse Vorgänge in der Versgeschichte seien

aus dem Umstand zu erklären, daß wir nicht mehr über ein so feines und
geschultes Sprachgehör verfügen wie die Menschen anderer Jahrhunderte und
anderer Kulturen. Wunderbare MögUchkeiten sind uns jedoch durch das Radio
und die Schallplatte geschenkt. Wenn einzelne Studios dazu übergegangen
sind, statt der zurechtgemachten Bearbeitungen den reinen Wortlaut einer

Dichtung durch ausgezeichnete Sprecher vortragen zu lassen, und wenn bereits
ein ansehnliches Repertoire an vorzüghehen Sprechplatten vorliegt, so erweckt
dieser Umstand die begründete Hoffnung, daß die gesprochene Dichtung wieder

gehört wird. Das Hörspiel vollends dürfte im Zeitalter des Fernsehens noch
entschiedener als bisher seinen Auftrag wahrnehmen, rein aus dem Wort heraus

zu gestalten und zu wirken.
Es gibt in neuerer Zeit eine Reihe von Forschungsarbeiten und Versuchen,

welche die verschüttete Quelle wieder freilegen möchten. Da ist Gustav
Beckings grundlegende Untersuchung «Der musikalische Rhythmus als

Erkenntnisquelle» (1928), die sich die methodischen Voraussetzungen erarbeitet.
Gerhard Storz geht in seinem Buch «Sprache und Dichtung» (1957) den
elementaren Beziehungen von Sprache und Bewegung, Sprache und Rhythmus,
Sprache und Melos nach. Und Christian Winkler gibt in seinem Werk
«Gesprochene Dichtung» (1958) Textdeutungen und Sprechanweisungen für den

Schulgebrauch.
Daß wir eine wesentliche Dimension des Sprachkunstwerks verlieren,

wenn wir eine Dichtung nicht aufklingen lassen, wird in der Regel ohne
weiteres zugegeben. Ich brauche zur Begründung dieser Feststellung nicht erst
weit auszuholen. Vor allem sind die lautmalerischen oder lautcharakteristischen
Qualitäten bestimmter Texte durchaus noch bekannt. «Zierlich ist des Vogels

965



Tritt im Schnee»: Der Reiz dieses Verses erschöpft sich ja nicht im InhaltU-
chen. Die kurze Folge von i und e verwirkhcht im Lauthchen und im
Rhythmischen einen Vorgang. Nicht so sehr, weil es uns mitgeteilt wird, vielmehr
weil es gerade so küngt, sehen wir den Vogel im Schnee hüpfen. Aber natürlich

nur, wenn wir laut lesen. Es ist auch keine Spielerei, wenn verschiedene
Autoren feststehen, daß wir den Vokalen Farben zuordnen: dunkles, tiefes
Blau dem U zum Beispiel, sattes Rot dem O, helle Farbe dem I. Es ist durchaus
nicht gleichgültig, welche Vokale in einer Rede vorwiegen. Je nachdem färben
sie ihren Charakter, machen sie schneidend oder sanft und mischen in ihr
Freude und Traurigkeit. Nur wenn wir uns einem Text mit ganzem Ohr
zuwenden, übt er seine ganze Macht.

Daß wir es in der Dichtung, und durchaus nicht nur im Gedicht, mit
rhythmisch gegliederten Gebilden zu tun haben, liegt nicht ganz so offen
zutage. Dafür nämhch schwindet das Gefühl zuerst, wenn wir lesen, ohne zu
sprechen. Die schwerelose Sprache des NovaUs, dieses absatzlose FUeßen im
Unendlichen, kann sich indessen nicht mitteilen, wenn wir ledigUch darauf aus
sind, was der Dichter sagt, nicht aber darauf, wie er es sagt. Die harte Hast der
Novellen Kleists wirkt durch die Unerbitthchkeit, mit der die rhythmischen
Schläge erfolgen. Wollten wir nur den Inhalt etwa einer kleinen Erzählung
wie «Das Bettelweib von Locamo» zur Kenntnis nehmen, losgelöst von der

einmahgen sprachhchen Gestalt, in der sie uns der Dichter gibt, wir würden
nicht gefesselt.

Wer hat noch ein lebendiges Gefühl für den Tempowechsel in dichterischen
Texten, die doch viel eher zu verstehen wären als Partituren denn als schriftliche

Zeichen stummer Mitteilung? Zwar enthält die Notenschrift der Rede
keine Hinweise über Gangart, Verzögerung und Beschleunigung, tragende
Schwere und überstürzte Folge. Wenn wir aber dem künstlerischen Willen
gerecht werden wollen, dann gilt es im Lesen zweifellos die werkgetreuen
Tempi zu erspüren und zwischen Allegro und Andante wohl zu unterscheiden.
Am ehesten ist diese Kunst noch lebendig auf den Bühnen. Einen großen
Regisseur erkennt man auch daran, daß er die Tempowechsel eines dramatischen
Werks beachtet und in seine Inszenierung einbezieht. Die Franzosen, die ihre
klassischen Dichter noch im Gehör haben, sind darin unübertroffene Meister.
An hervorragenden Inszenierungen der Comédie Française kann man studieren,

welche Wirkungen von einer abwechselnden Folge rascher und langsamer
Szenen ausgeht, wie die innere Gestalt eines Werkes erst sichtbar wird, wenn
die richtigen Tempi gegeneinanderstehen. Die Zeit ist ja das Element nicht
nur der Musik, sondern ebenso auch der Sprache und der Dichtung. Wie die
Zeit eingeteilt, verzettelt oder zusammengerafft ist durch den Bogen des

Dialogs, das macht nicht nur den ästhetischen Reiz einer Bühnendichtung aus:
das ist ein Teil ihres Wesens so gut wie der Wechsel von leisen und lauten
Partien, die Steigerung der Tonstärke oder ihr plötzüches Absinken.

966



In mannigfaltigen Wendungen umkreisen Dichter und Kritiker die
Beziehungen zwischen Dichtung und Musik. Aber diese Versuche bleiben meist in
Andeutungen stecken. Sie sprechen etwa von der Musikalität einer Rede;
Begriffe wie Melodie oder Harmonie dienen oft zur Charakterisierung eines

sprachlichen Kunstwerks. Handelt es sich dabei um vergleichende Bezeichnungen,

mit denen man etwas zu umschreiben versucht, wofür keine besonderen

Begriffe bestehen? Worin nämhch im einzelnen in der Dichtung zum
Ausdruck kommt, was wir der Musik vergleichen oder der Musik gleichsetzen
könnten, das lassen diese Formuüerungen doch eher in der Schwebe. Allenfalls
bleibt dann die Vorstellung bestehen, man beschreibe damit lautmalerische
Quahtäten oder die stimmungsmäßige Wirkung des Sprachklangs.

Aber einzelne Aussprüche weisen darüber weit hinaus. Man denke etwa an
Schiller, der in der Rezension von Matthisons Gedichten und in einer Klopstock

gewidmeten Fußnote seiner Abhandlung über naive und sentimentalische

Dichtung über die Annäherung der Dichtung an die Musik sehr genaue
Angaben macht. Man denke an Thomas Mann, der im «Tristan», im «Zauberberg»

und im «Doktor Faustus» (um nur ein paar Beispiele zu nennen) sich

vom Geiste der Musik inspirieren läßt und ausdrücklich den Bau der Erzählung
einen musikahschen nennt. Das ist wohl nicht mehr nur vergleichsweise gesagt.
Auch nicht der Klang tonmalerisch gesetzter Worte ist gemeint, nicht das Auf
und Ab von Vokalen, nicht der Schmelz einzelner Tonfolgen in Wörtern: es

geht hier zweifehos um die innere Struktur und um die Gesetze der Komposition.
Damit freihch betreten wir ein Gebiet, das noch wenig erforscht ist. Es

fehlen dazu die methodischen Grundlagen. Beckings Schlagfiguren etwa, eine
außerordenthch fruchtbare Entdeckung, bewähren sich vor allem an einer
kurzen Satzfolge. Den weiter gespannten Bogen der Komposition erfassen sie

nicht. Vielleicht vermögen uns die Dichter selber den Weg zu weisen. In
einem Vortrag Hermann Brochs («Dichten und Erkennen» 229) findet sich
die folgende Stelle : «Wir wissen, daß auch hier (in der Dichtung) eine Kontrapunktik

am Werke ist, daß die Architektur des Dichtwerkes von ebenso
großem Gewicht ist wie die einer Sonate, aber wir haben noch lange keine
Harmonielehre, die dieser Mannigfaltigkeit gerecht werden könnte, und wir werden

sie niemals haben. Die Nachschübe aus der Gefühlssphäre, aus dem
Irrationalen sind hier viel diffuser als bei der Musik, die — so sonderbar es khngen
mag — von hier aus gesehen einer wesenthch rationaleren Sphäre angehört.
Die Dichtung ist traumhaft, die Musik ist es nicht. »

Sofern wir uns nicht schon durch Brochs Überzeugung entmutigen lassen,
daß sich die Formgesetze des Romans, über den er in diesem Vortrag spricht,
niemals in einer Lehre niederschlagen werden, kann uns sein Hinweis von
Nutzen sein. Aufder Suche nach inneren formalen Strukturen dürfen wir uns
nicht ausgerechnet an Sprachkunstwerke halten, die ihrem Wesen nach der

Gefühlssphäre angehören. Die Musikahtät des Lyrischen zum Beispiel ist vor

967



allem Stimmung, ist romantische Offenheit. Im Grunde genommen zählt für
den Lyriker nur der Augenbhck. Eben gerade keine Folge, keine Vorbereitung,

Durchführung, Wiederaufnahme von früher Verlautetem findet im
lyrischen Gedicht statt. Ganz anders verhält es sich dagegen mit den Gebilden der

«poésie pure », der strengen Formkunst. Ganz anders auch mit den rationaleren

Gattungen des Dramas, der Novelle und wohl auch des Romans.

1794 veröffentlichte Schiher in der Jenaischen Literaturzeitung eine
Rezension der Gedichte Matthisons, in der uns die folgende Stelle begegnet:

«Wir unterscheiden in jeder Dichtung die Gedankeneinheit von der

Empfindungseinheit, die musikahsche Haltung von der logischen, kurz wir verlangen,

daß jede poetische Komposition neben dem, was ihr Inhalt ausdrückt,
zugleich durch ihre Form Nachahmung und Ausdruck von Empfindungen sei

und als Musik auf uns wirke. » Auch diese rigorose Analyse des Dichterischen
sucht also nach Strukturen jenseits der Gedanken und Inhalte. Schiller denkt
an Wirkungen, wie wir sie etwa an den Oden Klopstocks beobachten können,
wo sich die Bewegung von den Gewichten des Inhalthchen zu lösen sucht. Das

Wort, der Laut, die Länge, die Kürze und nicht zuletzt die Pausen, weitgehend
befreit von konkreten Bedeutungen, ghedern und formen hier Dichtungen in
jenem musikahschen Sinne, den Schiller wohl im Auge hat.

Aber Stellen wie die hier beispielshalber zitierten Äußerungen Brochs und
Schillers bleiben theoretisch, werfen neue Fragen auf und stürzen uns in
Widersprüche. Sie sind reichlich unbestimmt, wenn man sie mit dem vergleicht, was
Heinrich von Kleist zu der Wechselbeziehung Dichtung-Musik zu sagen hat.
Wenn wir es nicht an jedem seiner Werke ablesen könnten, wie sehr ihn der
Geist der Musik beherrschte, so müßten wir uns dennoch überzeugen lassen

durch die zahlreichen Aussprüche und Eigenheiten, die von ihm überhefert
sind. Hat man diese Aussprüche jemals ernst genug genommen? Oft wird
zitiert, Kleist habe im Generalbaß die wichtigsten Aufschlüsse über die Dichtkunst

enthalten geglaubt. Im Hinbhck auf das, was zum Beispiel Wieland
berichtet, kommt dieser merkwürdigen Äußerung die allergrößte Bedeutung zu.
Der alte Wieland erzählt über seinen Gast, den jungen Heinrich von Kleist:
«Unter mehreren Sonderlichkeiten, die an ihm auffallen mußten, war eine
seltsame Art der Zerstreuung, wenn man mit ihm sprach, so daß zum Beispiel
ein einziges Wort eine ganze Reihe von Ideen in seinem Gehirne wie ein

Glockenspiel anzuziehen schien, und verursachte, daß er nichts weiter von
dem, was man ihm sagte, hörte und also auch mit der Antwort zurückblieb. »

Der Generalbaß ist eine Folge von Baßnoten, von denen jede einzelne einen
bestimmten Akkord verlangt. Auf Kleist scheinen ein Wort oder ein Satz wie
der Generalbaß gewirkt zu haben : er mußte in der Sprache, in den Gedanken
den dazugehörigen Akkord greifen. Wer dächte hier nicht auch an seine

Ausführungen über die allmähliche Verfertigung der Gedanken beim Reden?

Dort lesen wir denn auch, im Tone der erwiesenen Tatsache vorgetragen, den

968



Satz : «Aber weil ich doch irgend eine dunkle Vorstellung habe, die mit dem,
was ich suche, von fern her in einiger Verbindung steht, so prägt, wenn ich
nur dreist damit den Anfang mache, das Gemüt, während die Rede fortschreitet,

in der Notwendigkeit, dem Anfang nun auch ein Ende zu finden, jene
verworrene Vorstellung zur völligen Deutlichkeit aus, dergestalt, daß die
Erkenntnis, zu meinem Erstaunen, mit der Periode fertig ist. » In der Notwendigkeit,

dem Anfang auch ein Ende zu finden! Auch aus formalen Gründen,
offensichtlich, damit der Ausschlag des Pendels nach der einen durch einen

Schwung nach der andern Seite ausgeglichen werde. Man weiß zu berichten,
Kleist habe noch so vertieft sein mögen in seine Studien, so oft sein jüngerer
Bruder eine Melodie zu singen angehoben und in der Mitte abgebrochen habe,
so oft habe sie Kleist ohne Zweifel weitergesungen.

Wenn diese Anekdoten, die an freilich belanglosen Gegenständen zeigen,
wie Kleists Phantasie arbeitete, Schlüsse auf die Schaffensweise des Dichters

gestatten, dann müssen der thematische Bau, das Spiel mit Motiven und ein

ausgeprägter Sinn für Steigerungen und rhythmische Entsprechungen in den
Werken nachzuweisen sein. Die Interpretation müßte versuchen, diese Strukturen

freizulegen, und vor allem müßte der Leser sein Gehör dafür schärfen.
Der Satz aus der kleinen Abhandlung über die allmähliche Verfertigung der
Gedanken beim Reden ist in seiner charakteristischen syntaktischen Aufgliederung

ein instruktives Beispiel. Der Bau dieser beim ersten Lesen so kompliziert

wirkenden Periode bestätigt schon äußerlich, was sie dem Gehalte nach

aussagt. Ihr Auftakt ist wie ein offenes Gefäß : «Weil ich eine dunkle Vorstellung

habe», so beginnt der Satz, und alsbald rankt sich um das Thema
«dunkle Vorstellung» eine aufsteigende Girlande von Anfängen: «die mit
dem, was ich suche, von fern her in einiger Verbindung steht, so prägt, wenn
ich nur dreist damit den Anfang mache». Bis hieher ist alles Vorbereitung,
geöffnet nach einer ersehnten, noch unbekannten Entsprechung. Die dunkle
Vorstellung, der Wechsel auf die Zukunft gleichsam, ist betont und variiert.
Wie die aufsteigenden Strahlen eines Wasserspiels schießen diese Anfänge in
den Raum des Satzes empor. Der oberste Punkt, wo sich die Richtung ändert
und der dem Aufstieg entsprechende Fall beginnt, ist bezeichnet durch das

isolierte Subjekt, «das Gemüt». Aber keine Rede davon, daß es von hier
nun rasch und auf kürzestem Wege dem Ende zuginge. Wiederum ranken sich
Girlanden um den Stamm des Satzes, Einschiebsel, die den Variationen des

Anfangs offensichtlich rhythmisch die Waage halten: «während die Rede
fortschreitet, in der Notwendigkeit, dem Anfang nun auch ein Ende zu finden».
Vor dem «dergestalt» wäre der Gedanke eigentheh fertig geformt; jetzt folgt
gleichsam die Koda, und sie wiederholt noch einmal verkürzt den Bewegungsablauf

des Ganzen: «daß die Erkenntnis mit der Periode fertig ist», und das

ist wiederum in der Mitte durch eine Fermate akzentuiert, damit jenes «zu
meinem Erstaunen » den Mittel- und Höhepunkt des Ganzen deutlich markiere.

969



Kein Zweifel, dieser kompüzierte Satz Kleists ist in seiner Klanggestalt
ausgewogen und wohlproportioniert. Sein Aufbau ist nach Gesetzen der
Entsprechung geghedert. Dem ruhigen Fluß der Rede stehen auch hier, wie in
Kleists Prosa überhaupt, Einschiebsel entgegen, und die gewaltsame Trennung
von Wortgruppen, die zusammenhängen, erweckt zunächst den Eindruck, hier
seien die unbehauenen Brocken aus dem Steinbruch der Sprache übereinander-
geschichtet. Indessen sind es wohl eher der Wille zur Symmetrie und zur
Entsprechung sowie das rhythmische Gefühl, die hier gemeinhin Verbundenes
trennen. Kleist gestaltet nach kompositorischen Gesetzen, die — wie wir noch
sehen werden — außerhalb der reinen Logik der Inhalte hegen können.

Die Verluste, die uns daraus entstehen, daß wir lesen, ohne zu sprechen,
sind groß. Den Zugang zu den vordergründigen Klangwirkungen der Sprache
werden wir leichter zurückgewinnen als das Gefühl für die verborgenen
Klangfiguren, die ein sprachliches Kunstwerk auszeichnen. Die Äußerungen
Hermann Brochs und Friedrich Schillers, die hier als Beispiele für viele ähnhche
Hinweise genannt werden, vermögen uns zwar auf die Spur zu setzen. Aber
aüein die tägliche Übung und die äußerste Aufmerksamkeit können uns
erschließen, was sich darin andeutet. Es braucht daraus am Ende keine Formenlehre

der Dichtung zu entstehen. Aber vieUeicht vermag ein Interpretationsversuch

besser als alle theoretischen Erörterungen zu zeigen, worum es dabei

geht.
Kleists Spukgeschichte «Das Bettelweib von Locamo» verdankt ihre

atemraubende Wirkung ganz der Sprache. Es läßt sich nachweisen — Emil Staiger
hat es in einer seiner Studien in «Meisterwerke deutscher Sprache» überzeugend

getan —, daß sie bis in Einzelheiten des Satzbaus und der WortsteUung
auf den unausweichlichen Bezug von Ursache und Folge aufgebaut ist. Jeder
Versuch etwa, durch eine Inhaltsangabe auch nur annähernd ihre Spannung
zu vermitteln, muß scheitern. Denn die Begebenheit, die Kleist erzählt, ist fast
banal: Ein Marchese heißt eine Bettlerin, die in seinem Schloß Aufnahme
gefunden hat, von ihrem Strohlager aufstehen und sich hinter den Ofen begeben.
Die Frau stürzt dabei, verletzt sich schwer und stirbt an den Folgen. Später
spukt es in dem Schloß. Der Marchese kann es aus diesem Grunde nicht
verkaufen, und da er um jeden Preis die Unhaltbarkeit des hartnäckigen Gerüchts
feststehen will, muß er nach dreifacher Prüfung wider seinen Willen den Spuk
anerkennen. Aus Verzweiflung darüber steckt er sein Besitztum in Brand und
geht in den Flammen unter. Diese einfache Geschichte erzählt Kleist auf eine

Weise, daß den Zuhörer das Grauen ankommt. Wir sagen mit Bedacht «den

Zuhörer»; denn diese kleine Erzählung ruft nach dem gesprochenen Wort.
Gewiß ist es auch die zwingende Schärfe der Bezüge, die uns den Atem

raubt. Weder Stimmungsmalerei noch eigentUch erschreckende Überraschungen

setzt der Dichter ein, um das Grauen groß werden zu lassen. Einzig und
aüein die allmähliche Entwicklung einer tödlichen Gewißheit, auf die alles ab-

970



zielt, scheint diese Wirkung hervorzurufen. Wir können uns, durch Staigers
Hinweise geführt, davon überzeugen, daß die Hypotaxe, Kleists an die Grenzen

des sprachlich Möghchen führende Belastung der Sätze mit Funktionalität,
aus der dichterischen Mitte des Ganzen heraus zu verstehen ist.

Aber nun stört innerhalb einer so konsequenten und überdies ja leicht
überbückbaren Dichtung ein Befund, der dieser Deutung jäh zu widersprechen
scheint. Das Zimmer nämhch, in welchem der Marchese das Bettelweib so
herzlos herumkommandiert, scheint nicht identisch mit dem Raum, in dem es

später umgeht. Die Sterbeszene des Bettelweibs spielt in einem Zimmer, in
dem der Marchese seine Büchse nach der Jagd aufzubewahren pflegt, also da,

wo der Waffenschrank steht. Der Spuk aber rumort in einem « sehr schön und
prächtig» eingerichteten Gastzimmer. Für den florentinischen Ritter, der das

Schloß kaufen möchte, und für die Bettlerin, der man Stroh unterschüttete,
hätte man doch schwerlich den gleichen Raum zur Verfügung gesteUt. Die
Unsicherheit in der Bestimmung des Schauplatzes ist jedenfalls zu Beginn der

Erzählung offensichtlich. Überdies steht nun auch eben am Anfang befremdlich

in einem Satze unmittelbar nebeneinander, der Schloßherr habe bei der
Rückkehr von der Jagd das Zimmer, in dem er seine Büchse abzusetzen

«pflegte, zufäUig» betreten. «Pflegte» und «zufälUg» sind ein Widerspruch;
denn wenn es sich um den Raum handelt, in dem der Waffenschrank steht,
kann man es nicht Zufall nennen, wenn der Marchese nach der Jagd seine

Büchse dort versorgt. Hans M. Wolff schUeßt aus den Unstimmigkeiten, die
sich hier nachweisen lassen, daß sich an dieser Stehe eine Naht befinde und eine

frühere mit einer späteren, erweiterten Fassung nicht völlig verschmolzen sei.

Aber wie reimt es sich nun zusammen, daß wir einerseits vom fugenlosen
Guß des Ganzen fast restlos überzeugt sind und bis ins grammatische Detail
hinein verfolgen können, wie genau es der Dichter mit allem nimmt, was

Folgen hat; daß wir aber anderseits eine Umstimmigkeit zugeben müssen, die
nichts Geringeres als die für unsere Geschichte doch wesenthche Einheit des

Schauplatzes betrifft? Wenn es Kleist, wie wir doch wohl glauben müssen,
darauf ankommt, die unheimliche Folgerichtigkeit zu zeigen, mit der die Folgen

der Tat den Frevler erreichen, und wenn er im letzten Satz ausdrücklich
bestätigt, das aües habe sich in dem Zimmer abgespielt, in welchem der
Marchese einst die Bettlerin angefahren, so erscheint es als rätselhaft, wenn im
Verlauf der Erzählung von scheinbar zwei verschiedenen Räumen die Rede ist.

Es gibt freiUch hörenswerte Erklärungen für diese Verlegenheit. Dahin
gehört die bemerkenswerte Beobachtung, Kleist zeige sich gegenüber aU dem

gleichgültig, was keine Folge habe. Die Schilderung einer örthchkeit halte ihn
eben nicht auf. Dazu paßt auch genau, daß dieser Dichter offensichtlich keine
besondere Sorgfalt auf die Wahl seiner Adjektive legt, die er meist paarweise
und gleichsam zur Wahl anbietet. In der Tat dürfen wir, in Kenntnis dieser
charakteristischen Eigenheit, den Dichter nicht dabei behaften, daß er das

971



Zimmer nicht allzu genau beschreibt und selbst Zweifel an der Identität des

betreffenden Raumes wenigstens am Anfang der Erzählung aufkommen läßt.
Aber zu der im ganzen Werk waltenden Konsequenz steht das doch im klaren
Widerspruch. Wenn Kleist ausschließlich jene tödhche Abrechnung im Auge
hat, wenn ihn die Unerbittlichkeit fesselt, durch die eine Tat zum furchtbaren
Ende führt, dann bleibt mindestens schwer verständhch, daß er diese Lücke
offen ließ. Sie bhebe ein Kunstfehler, wie Wolff anzunehmen geneigt ist. Aber
dürfen wir dabei stehen bleiben? Müßte man nicht prüfen, ob vielleicht aus

kompositorischen Gründen gerechtfertigt sei, was vom inhaltlich-logischen
Gesichtspunkte aus verfehlt erscheint?

Betrachtet man die Erzählung einmal vorwiegend als einen gesprochenen
Bericht, der mit gespannter Aufmerksamkeit anzuhören ist, so ergibt sich etwa
die folgende Gliederung. Der erste Abschnitt, drei Sätze umspannend, setzt
ein Thema: der Schauplatz (am Fuße der Alpen) und der unbeherrschte Befehl
des Marchese werden knapp gegeben. Der zweite Abschnitt, wiederum drei
Sätze umspannend, berichtet, wie der florentinische Ritter mitten in der Nacht
Gespenstergeräusche hört. Da der Spuk sich unverkennbar auf den letzten
Gang der Bettlerin bezieht, wirkt dieses zweite Thema wie ein Echo auf das

erste, wie ein Gegenthema, dem das erste rief. In Umfang und Dreiteilung ist
es auf das erste abgestimmt. Dann folgt ein Zwischenspiel, das den Spott des

Marchese und die Abreise des Ritters enthält. In beiden vorbereitenden
Abschnitten und in diesem Zwischenspiel ist knapp und klar die Exposition
gegeben, aus der Hauptteil und Schluß hervordrängen. Natürlich geht es wohl
nicht an, den vierten und größten Teil der Erzählung ledighch als Durchführung

des in der Exposition gegebenen Themenmaterials zu verstehen. Jede
sprachliche Äußerung ist zuerst und vor allem Mitteilung; unsere Versuche

mögen immerhin andeuten, daß in unserem kleinen Beispiel unverkennbar
eine kompositorische Struktur die Mitteilung gliedert. Wenn der Marchese

übrigens in drei Nächten gegen das Unheimhche ankämpft und zuletzt wider
seinen Willen erkennen muß, daß der Spuk keine Täuschung ist, so heße sich
das auch in einem einzigen Satz berichten. Kleist setzt aber in höchst wirkungsvoller

Steigerung dreimal an und entwickelt so den Widerstreit von Thema
und Gegenthema, von unbedachter Handlung und unwahrscheinlicher Folge,
in gleichsam musikalischer Art. Wenn die Durchführung ihr Ziel erreicht, setzt
unmittelbar, am Tempowechsel erkennbar, das Finale ein: der kurze Bericht
über des Marchese Verzweiflung und Ende.

Dieser Aufbau der kleinen Erzählung «Das Bettelweib von Locamo», den
wir aus dem Text selbst herausspüren, läßt es nun als möghch erscheinen, daß

kompositorische Erfordernisse auf Einzelheiten des Inhaltes und des
Ausdrucks zurückgewirkt haben. Ist es vielleicht möghch, die Unstimmigkeit in
den Raumbezeichnungen aus der Struktur des Ganzen zu erklären? Abschnitt
eins, das erste Thema, greift eine scheinbar belanglose und vom Urheber ganz

972



gewiß nicht wichtig genommene Handlung aus dem selbstherrhchen Leben
des Marchese heraus. In Ton und Wortwahl gibt sich dieser erste Abschnitt
unverbindhch, allgemein und harmlos. Erst dadurch, daß in Abschnitt zwei
nun die genaue Folge unheimhch sich einstellt, zwar als absurde und jedenfalls
nicht bewiesene Spukerscheinung, gewinnt an Bedeutung, was im ersten
Abschnitt berichtet worden ist. Die Bewegung, die damit vollzogen wird, führt
vom Unverantworteten, Beiläufigen und Gedankenlosen zur strengen Konsequenz,

vom belanglosen Gewirr des Lebens zur unausweichlichen Folge einer
einzelnen Tat. Genau das ist das Grundmotiv der Erzählung. Und hier nun
ist eine merkwürdige Wahrnehmung anzufügen, die uns beim lauten Lesen
überfäht.

Es fällt auf, wie oft in diesem kurzen Prosatext das Wort «Zimmer»
vorkommt. In den zwanzig Sätzen, aus denen die ganze Erzählung besteht, findet
es sich nicht weniger als sechzehnmal, eine Zahl, die uns verbietet, darin bloß
eine stihstische Nachlässigkeit zu sehen, etwa einen Verstoß gegen die Forderung

nach Wortvariation. Vielmehr scheint es doch, Kleist verwende das Wort
«Zimmer », das für den Marchese im Ablauf der Ereignisse eine fatale Bedeutung

gewinnen wird, wie ein musikalisches Thema. Sehr aufschlußreich ist es

nun aber, wie die Vokabel, die den Schauplatz der Geschichte im engeren
Sinne nennt, dem Ablauf der angedeuteten Bewegung — vom Unbestimmten
zum Bestimmten — angepaßt wird.

Zum erstenmal erklingt sie beiläufig im ersten Satz: «ein Schloß mit hohen
und weitläufigen Zimmern ». Da ist der Raum noch weit, unbegrenzt fast und
läßt seine Bewohner frei sich bewegen und atmen. In einem dieser Zimmer nun
hegt eine Bettlerin, und wie der Marchese «zufälhg» — wie es heißt — da

eintritt, geschieht, was ihn in der Folge zugrunde richten wird. Dem unverbindlichen

Charakter des ganzen ersten Abschnitts entspricht es, daß hier das Wort
«zufällig» steht. Immerhin wird jetzt schon ein einzelner Raum aus der
weitläufigen Zimmerflucht herausgehoben. Der Schritt von der allgemeinen
Erwähnung herrschaftlicher Räumlichkeiten zur genauen Bezeichnung eines
bestimmten Raumes wiederholt sich im zweiten Abschnitt, im Gegenthema.
Zuerst wird auf das « obenerwähnte Zimmer » zurückgewiesen. Kurz darauf
versichert der Gast, daß es «in dem Zimmer» spuke, und Schritt für Schritt
wird jetzt der Schauplatz abgegrenzt durch die Bezeichnung des Zimmerwinkels

und der Richtung «quer durch das Zimmer». Im ersten und im zweiten
Abschnitt steht so die unbestimmtere Angabe am Anfang, und mit jedem
Aufklingen der Vokabel «Zimmer » engt sich der Spielraum ein. Zweimal erleben
wir so die Bewegung vom bloß Angedeuteten zum unerbitthch Festgelegten :

es ist die Kurve, der die ganze Erzählung folgt.
Das Zimmer ist ein verfluchter Ort, ein Raum der Entscheidung. Wenn das

Wort im weiteren Fortschreiten der Erzählung anklingt, ist es jedesmal, wie
wenn das Unheimliche drohte, und zwar erwächst dieser Eindruck aus dem

973



Klang. Wir können nicht mehr überhören, daß von dieser an sich nicht besonders

klangvollen Vokabel, die fast monoton wiederkehrt, eine geradezu
verstörende Wirkung ausgeht. Ein Alltagswort wird unter den Händen eines Meisters

zum Stundenschlag, der den Marchese mit jeder Wiederkehr dem
Verhängnis näher drängt.

Wenn demnach feststeht, daß die Bewegung vom Unbestimmten zum
Bestimmten führt, dann dürfen wir wohl nicht am Anfang der Geschichte aus

inhaltlich-logischen Gründen eine unverwechselbare Bestimmung des

Schauplatzes fordern. Wenn das Wort «Zimmer » in der kurzen Erzählung sechzehnmal

aufkhngt und mit jedem Male unerbittücher den Schuldigen behaftet, dann
ist es verständhch, daß am Anfang unverbindhche Bestimmungen dabeistehen :

hoch und weitläufig, eines davon, zufälhg. Erst wenn der Spuk gemeldet wird,
verengern sich die Ausweichmöghchkeiten, und ganz zuletzt sieht sich der
Marchese gefangen, im Zimmer und in den Folgen seiner unbedachten Handlung.

In einem umfassenderen Sinne fügt sich diese Deutung des scheinbaren

Widerspruchs durchaus zwanglos an dieErgebnisse der stilkritischen und selbst
der logischen Interpretation. Wir stoßen auch von unserer Seite her auf den

Begriff der Konsequenz, vieUeicht jetzt mehr im Sinne von Gefälle, von
unausweichlich gerichteter Bewegung. Was aber dort im einzelnen nicht aufgehen
wollte wie die merkwürdige Unstimmigkeit in der Bezeichnung des Zimmers :

in der gesprochenen Dichtung erweist es sich als sinnfälüg.
Was hier umständhch beschrieben wurde, müßte durch Schulung und

Übung wieder ohrenfälhg werden. Die Verwendung musikaüscher Begriffe,
zu denen auch unsere Deutung Zuflucht nahm, ist gewiß in vielem fragwürdig
und doch wohl nur als vorläufige Hilfe zulässig. Es gibt zwar höchst interessante

Versuche, zum Beispiel gerade an Heinrich von Kleists Dramen
bestimmte musikahsche Formen nachzuweisen. VieUeicht lassen sich die
Beziehungen, die zwischen den beiden Künsten zweifellos bestehen, auf Grund
zahlreicher derartiger Untersuchungen deuthcher erkennen. Voraussetzung dafür
ist jedenfalls die Einsicht, daß Dichtung erst da ihre wahre Daseinsform
erlangt, wo sie verlautet, wo sie gesprochen und gehört wird. Entsprechungen
und Wiederholungen, Stauung und Lösen des rhythmischen Stromes, alle
diese Ghederungen der lebendigen Rede, die nur an der lautlich verwirkhchten
Dichtung überhaupt wahrgenommen werden können, zeichnen die Meisterwerke

jeder Gattung aus.
Was wir an der Erzählung «Das Bettelweib von Locamo» beobachten

konnten, ist in zweierlei Hinsicht besonders aufschlußreich. Wiederholung und
Variation eines lauthchen Themas, so bemerken wir, ist geradezu ein Urele-
ment dichterischer Gestaltung. Die ehrwürdigen Zeugnisse frühester Dichtung,

die Merseburger Zaubersprüche etwa, machen das seit jeher deuthch.
Unser Beispiel jedoch beweist, daß es sich dabei nicht bloß um eine Besonderheit

magischer Beschwörungsformeln handeln kann, sondern daß die Wieder-

974



kehr, die gleichsam Dauer im Wechsel gewährt, auch in anderen Gattungen
wesenthch ist. Zweitens werden wir auf den Umstand verwiesen, daß die

rhythmischen Strukturen so mächtig sein können, daß sie den logischen Sinn
einer Rede überspielen. Uns allen sind jene Kinderreime bekannt, in denen der

Rhythmus allein herrscht und die Bedeutung der Wörter aufgelöst ist. In der

Spannung zwischen dem sinnlosen Ringelspiel mit Worten und der nur
sachbezogenen prosaischen Rede steht offenbar die Dichtung, und keineswegs
haben etwa die epische Prosa oder das Drama weniger Anteil an dieser Spannung.

Vielleicht sind unsere hterarischen Zustände und unsere Sprachkultur in
weit stärkerem Maße durch den allgemeinen Brauch des stummen Lesens

beeinflußt, als wir anzunehmen geneigt sind. Viel war und ist von der Krise des

Romans die Rede. Die Gründe dieser Krise sind komplexer Natur. Die Wandlung

des Wirküchkeitsbegriffs und — damit verbunden — die Zweifel an der

Möghchkeit des Erzählens sind hier zu nennen, die Auflösung der traditionellen

Formen spielt hinein. Haben wir aber nicht auch das Verstummen der

Dichtung in den Katalog der Gefahren einzubeziehen, die den Roman bedrohen?

Oder denken wir an zeitgenössische Lyrik! Zu viele Gebilde zeitgenössischer

Lyrik nehmen sich zwar als graphisches Bild auf dem Papier recht hübsch
oder wenigstens interessant aus ; beim Versuch, sie laut zu lesen, zerflattern sie,
eine formlose Ansammlung von Wörtern. Wolfgang Kayser konstatiert
beispielsweise in Höllerers Sammlung «Transit », die den symptomatischen
lyrischen Bestand dieser Jahrhundertmitte zu geben verspricht, «einen seltenen
Tiefstand des Verses». Zum mindesten ist für weite Bereiche dieser Lyrik
charakteristisch, daß der Vers offensichtlich wenig ausgeprägt und der Zeilenfall

geradezu willkürlich gewählt ist. Das Gedicht ist nicht mehr von Prosa

zu unterscheiden, wenn man als Hörer nicht das Schriftbild vor Augen hat. Es
scheint mir kein ZufaU, daß wir im Gegensatz dazu in der zeitgenössischen
Dramatik stark ausgeprägte Tendenzen zur rhythmischen und kompositorischen

Ghederung bemerken können. Wiederholung und Entsprechung sind
hier ein zum Teil mit höchster Kunst verwendetes Gestaltungsmittel. Das
erneuerte Versdrama, die Handlungsparallelen oder die abgemessene Variation
bestimmter Situationen von Pirandello und Anouilh bis zu Wilder oder Beckett
sind darum lebendige Möghchkeiten des Theaters gebheben, weil das Theater
keine stumme, sondern gesprochene, lautlich verwirklichte Dichtung ist.

Das sind am Ende Vermutungen, nicht mehr. Ein Werturteil ist mit diesen

Hinweisen vielleicht erwogen, aber keinesfalls auch schon gerechtfertigt. Doch
soviel läßt sich ohne Bedenken sagen : Wir würden uns des feinsten und
wunderbarsten Instrumentes begeben, wenn wir beim Genuß und mehr noch bei
der kritischen Würdigung von Dichtung auf das Gehör verzichten wollten.
Der Interpret vollends verfehlt seinen Gegenstand, wenn er nicht vom Klang,
vom Tonfall und vom Rhythmus her angeweht wird von jenem geheimnisvollen

Geist, der das Ganze eines sprachlichen Kunstwerks beseelt.

975


	Gesprochene Dichtung

