Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 10

Artikel: Johannes Hus, Ketzer oder Martyrer? : Ein erdachtes Gesprach
Autor: Schaper, Edzard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161781

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johannes Hus — Ketzer oder Mirtyrer?
EIN ERDACHTES GESPRACH

EDZARD SCHAPER

Zweimal in der jingsten Vergangenheit haben international beschickte Fest-
und Feierlichkeiten und eine unerfreuliche Polemik zwischen weltlichen und
geistlichen Behorden und zwischen den Konfessionen die Aufmerksamkeit auf
die Stadt Konstanz am Bodensee gelenkt. Nicht daB es sich dabei um die Pro-
bleme der alten Reichsstadt im Linderdreieck zwischen der Schweiz, Deutsch-
land und Osterreich als kiinftiger Universititsstadt oder als den Ozt einer iippig
florierenden Spielbank gehandelt hitte. Alle Probleme galten Ereignissen in
ferner Vergangenheit, unter deren nun offenkundiger Ungerechtigkeit, wie der
heutige Oberbiirgermeister mit einer Art lokalpatriotischer Scham o6ffentlich
eingestand, ihre Bewohner eben noch litten. Damals, vor 550 Jahren, von 1414
bis 1418, tagte in Konstanz das grofe Konzil der Christenheit. Im Zeitalter des
unheilvollen Kirchenschismas mit drei sich einander befehdenden Pipsten be-
deutete es Volkerkonzil und Weltparlament zugleich und betrieb die seit lan-
gem ersehnte « Reform der Kirche an Haupt und Gliedern», was zunichst ein-
mal zu bedeuten hatte, daB man danach strebte, statt dreier Pipste einen neuen,
fiir alle Parteien und Vélker der Kirche annehmbaren, zu wihlen, und da man
neben vielen hochwichtigen, halb politischen, halb dogmatischen Traktanden,
welche die franzdsische Delegation einbrachte, iiber das Ketzertum zu Gericht
saB,-das sich namentlich in B6hmen und Mihren erhoben, doch sich von dort
aus schon nach Polen, Ungarn und Deutschland ausgebreitet hatte und fiir
dessen Urheberschaft vor allen anderen, Gleichgesinnten, der beim Konzil an-
wesende Prager Magister Johannes Hus angeklagt wurde.

Wir sind in letzter Zeit hiufig an Hus erinnert worden, ja. Aber warum ge-
denkt man seiner erst gerade jetzt? 500 Jahre, ein halbes Jahrtausend, scheint
als Zeitpunkt fiir ein Gedenken mehr einleuchtend zu sein!

Die Vorbereitungen zur soo-Jahrfeier fiir die Erofflnung des Konstanzer
Konzils und die Vorbereitungen zum Gedenktag an Johannes Husens Tod auf
dem Scheiterhaufen in Konstanz im folgenden Jahr wurden im Sommer 1914
buchstiblich von den Trompeten auseinandergeblasen, welche die Allgemeine
Mobilmachung zum Ersten Weltkrieg ankiindigten. . .

...Und in Prag wurde bei den damals besonders spiirbaren politischen
Spannungen zwischen dem tschechischen Volk und der 6sterreichischen Regie-
rung sogar verboten, auch nur einen Kranz am Hus-Denkmal niederzulegen.

947



Also, meinen Sie, ist Hus fiir die Tschechen eine politische Gestalt?

Ja. Eine politische und eine religiése. Und die wird er fir immer bleiben.
Sein Todestag auf dem Konzil von Konstanz wurde zum Nationalfeiertag der
chemaligen tschechoslowakischen Republik unter Jan Masaryk erhoben, und
man kann sagen, daB3 der Nationalismus des tschechischen Volkes sich seit der
bosartigen MiBhandlung Husens in Konstanz und seit seinem Opfertod dort
so entschieden und folgenschwer von der westlichen Welt abgewandt habe,
wie es geschichtliche Tatsache ist. Die westliche Welt und die rémische Kirche
haben den Tschechen nie eine angemessene Sithne fiir den Tod eines ihrer Ur-
eigenen und Besten angeboten.

War Johannes Hus nicht aber auch ein notorischer Deutschenfeind ?

Das ist eine Mir, die der deutsche Chauvinismus jahrhundertelang erfolg-
reich angeboten hat. Hus selbst hat gesagt, ihm sei ein guter Deutscher lieber
als ein schlechter Tscheche.

Aber er predigte doch bewuBt und ausschlieBlich tschechisch!

Ja. Und das war seines Amtes. Die Kanzel der Bethlehemskapelle in Prag,
von der er predigte und lehrte, war von einem reichen deutschen Kaufmann
eigens dotiert, damit dem gemeinen Volk das Wort Gottes in seiner Sprache
verkiindigt werde. Von dieser Dotation machte Hus Gebrauch und mul3te er
Gebrauch machen, sonst hitte er gegen die Stiftung verstoBen. Dal3 er, als
Hiretiker aus Prag aufs Land verbannt, wie Martin Luther von seinem Kur-
tirsten in Sicherheit auf die Wartburg gebracht, die Zeit dazu nutzte, eine ver-
bindliche tschechische Schriftsprache zu schaffen und die Heilige Schrift fur
das Volk in diese Sprache zu Ubersetzen. ..

...Das ist, mehr als hundert Jahre vor Luther, eine gut lutherische Tat,
nur daf sie damals dem tschechischen Volk zugute kam wie nachmals dem
deutschen. Ihr verdankt das tschechische Volk den Zugang zur Heiligen
Schrift in der tschechischen Zunge.

Warum aber die «Verbannung» aufs Land?

Die gehort zu Johannes Husens geistlicher Geschichte. Als Kind armer
Leute in Hussinetz geboren und nach seinem Geburtsort Hus genannt, was
im Tschechischen zugleich «Gans» bedeutet, war er als Student in Prag und
nachdem er verschiedene akademische Grade erworben und die Priesterweihe
erhalten hatte, zunehmend unter den EinfluB der reformatorischen Schriften des
englischen Theologen John Wiclef geraten. Dieser Oxforder Professor der Theo-
logie, zu Husens Lebzeiten schon gestorben, hatte einigen Tadel fiir seine
Schriften hinnehmen miissen, aber seine geistlichen Oberen hatten zu reali-
stisch von den weltlichen Schwichen ihrer Kirche gedacht, als daB sie ihn auf
den Scheiterhaufen hitten bringen oder ihm irgend einen Prozell hitten an-

948



hingen wollen. Ganz anders dagegen war, namentlich durch den Sturm von
Entriistung, den die Pariser Universitit, damals unter ihrem berithmten Kanz-
ler Jehan Gerson die bedeutendste der ganzen Welt, entfachte, die Reaktion
auf dem europiischen Kontinent. Von Paris aus verbreiteten sich rasch die
Scheiterhaufen fiir Wiclefs dogmatische und ekklesiologische Schriften.

Bis nach Bohmen?

Gerade dorthin. Denn Béhmen ist und war ja nicht nur ein Herzland
Europas, sondern stand damals durch dynastische Bande in engster Verbin-
dung mit England. Die Zahl der Bhmen, die in England studierten und eng-
lisches Ideengut nach B6hmen verpflanzten, war betrichtlich.

Hus also wiederholte nur, was Wiclef in England gelehrt und gepredigt
hatte?

Ja, mehr oder weniger. Er prigte Wiclef um, er erginzte ihn, er griff in
Wiclefs Schriften noch schlummernde Ideen auf und machte sie wach fur seine
Wirkungswelt und -zeit. Im iibrigen soll man nicht meinen, wie es gemeinhin
im Religionsunterricht gelehrt wird, die Fronde gegen das rémische Papsttum
und die romische Kirche sei mit der Reformation Martin Luthers explosions-
artig in die Welt eingetreten und habe sie verwandelt. Neue theologische
Theorien und die Sehnsucht nach Reformen in der entarteten Kirche durch-
ziehen von der Jahrtausendwende an alle Jahrhunderte. Selbst ein so glinzen-
der, allgemein anerkannter Geist wie Bernhard von Clairvaux hat Sitze ver-
fochten, fiir die andere auf den Scheiterhaufen kamen, und nach ihm wurde
vieles von dem, was er gesagt und gelehrt hatte, bald geistiges Allgemeingut,
fiir dessen Verkiindigung man nicht mehr auf den Holzsto3 zu steigen
brauchte.

Das klingt sonderbar. Worin liegt nun dann die Einzigartigkeit der Hus-
schen Verfehlung, fur die er sterben mufte, oder welche besonderen Umstinde
im Verein von Welt und Kirche bewirkten nun gerade gegen ihn das hirteste
Urteil? Er war doch, nachdem man von Rom aus den GrofBlen Kirchenbann
Uber ihn verhingt und tiber jeden Ort, der ihn beherbergte, das Interdikt ver-
kiindet hatte, freien Willens nach Konstanz gekommen?!

Um sich offentlich vor dem Konzil gegen den Verdacht der Ketzerei zu
verteidigen, ja.

BesaB3 er irgendwelche Sicherheiten dafiir, daB3 man ihm das auch gewihren
wirde?

Ja. Er besal3 einen Schutzbrief des koniglichen Protektors fir dieses Konzil,
Konig Sigismunds von Ungarn (deutscher Kaiser wurde er erst vierzehn
Jahre spiter), der ihm freies Geleit von Bohmen nach Konstanz und zuriick
nach B6hmen zusagte. |

949



Aber gerade der Charakter dieses Schreibens, ein echtes «freies Geleit» zu
sein, ist doch, soviel ich weil}, angezweifelt worden. Es soll sich mehr um eine
Art « Empfehlungsbrief» gehandelt haben.

Der Wortlaut, den wir kennen, ist eindeutig: freies Geleit und Empfehlung
zugleich, genau so wie der von Luthers Schutz- und Geleitbrief zum Reichstag
von Worms. Trotzdem muBte Luther von seinem kurfiirstlichen Gonner in
Sicherheit gebracht werden, und Kaiser Karl V., von Luthers Feinden dazu
Uberredet, das von ihm selbst gegebene «freie Geleit» zu miflachten und den
aufrithrerischen Monch gefangen zu setzen, hatte damals ablehnend erwidert,
er mochte am Jiingsten Tage nicht «wie sein Bruder Sigismund err6ten miis-
sen». Hus kam, im Auftrag Konig Sigismunds von béhmischen Edelleuten
zu seinem persdnlichen Schutz auf der weiten Reise geleitet, unter «freiem
Geleit», freien Willens nach Konstanz. Das geschah Anfang November 1414.
Der Konig, der damals noch in Speyer weilte, traf erst in der Weihnachtsnacht
ein. Wohl aber war der Papst schon angekommen: Johannes der Dreiund-
zwanzigste, von dem Husens bohmische Begleiter schon am Tage nach der
Ankunft die «heilige Versicherung» erhielten, ihrem Schiitzling solle kein
Haar gekriimmt werden. Er, der Papst, werde seine Hand {iber ihn halten,
«und wenn er auch meinen eigenen Bruder ermordet hitte», sagte er. Und
trotzdem. . .

Trotzdem wurde er auf Betreiben der Kardinile kurze Zeit nach seiner An-
kunft unter dem Vorwand, der Papst und etliche Kardinile wiinschten ihn zu
sprechen, in die zeitweilige Residenz des Papstes, die bischofliche Pfalz, ge-
lockt und am 28. November dort verhaftet, ohne daB} er auch nur ein einziges
Wort zu seiner Verteidigung hitte vorbringen kénnen. Der Papst entschul-
digte sich den béhmischen Begleitern Husens gegeniiber mit seiner zunehmen-
den Ohnmacht und der wachsenden Macht der Kardinile, gegen die er nichts
mehr auszurichten verméchte. Von Mitte November an war Hus jedenfalls
Gefangener «der Kirche», das heiBt der Kardinile, in den verschiedensten,
eigens fiir thn verstirkt gesicherten Gefingniszellen verschiedener Kloster
und eine Zeitlang auch im Gefingnisturm der bischoéflich-konstanzischen Fe-
stung Gottlieben jenseits des Rheins — heute auf Schweizer Gebiet.

Dieser etwas gar zu plotzliche Primat des Kardinalskollegiums {iber den
Papst mutet reichlich sonderbar an.

Er ist es — nach den geschichtlichen Tatsachen und Entwicklungen jener
Zeit — nicht. Vergessen Sie nicht, da3 Papst Johannes der Dreiundzwanzigste
schlieBlich auf diesem Konzil zur Abdankung gezwungen wurde und verklei-
det aus Konstanz flichen muBte, um spiter noch zwei Tage und zwei Nichte
lang das Gefingnis in Gottlieben mit Hus zu teilen. In der Geschichte der
romischen Kirche bedeutet das Konstanzer Konzil ja den Ubergang vom
péapstlichen Absolutismus zum synodalen Konziliarismus. Und der Sizilianer

93¢



Balthasar Cossa, wie der 23. Johannes mit weltlichem Namen geheiBen, bevor
er nach seiner Wahl zum Papst den Namen Johannes der Dreiundzwanzigste
angenommen hatte, war seinem sittlichen Ruf nach ein so befleckter Mann,
daB er spater aus der Liste der Pipste gestrichen wurde (obschon man ihn auch
vor dem Konklave nicht hatte als Tugendbold ansehen konnen). Die Zahl der
Vergewaltigungen, Giftmorde und Unterschlagungen, die man ihm nachwei-
sen konnte, ist nur dreistellig wiederzugeben.

Das alles: sogenannte «bunte Zeitgeschichte» am Ausgang des Spitmittel-
alters zum Humanismus hin, scheint mir aber die Hirte des Kardinalkolle-
giums gegen diesen bohmischen Hiretiker oder Ketzer immer noch nicht hin-
reichend zu erkliren. Gewil3, Diebe bestrafte man damit, dal man ihnen die
Hand abschlug, Hexen wurden ertrinkt und die Hexer gevierteilt und ver-
brannt, aber ein Kleriker, der mit «freiem Geleit» des Konzilsprotektors ge-
kommen war...?

Man kann mit Recht einen ganz besonderen Umstand argwohnen, der die
einmalige, schonungslose Hirte gegen Hus erklirt. Es gab ihn. Und dieser
Umstand lag eigentlich nicht bei Hus. Uberblickt man die dreiBig Anklagen,
die von einer eigens eingesetzten «Ketzerkommission» gegen ihn aufgesetzt
wurden. ..

Bestand diese « Ketzerkommission » aus T'schechen oder nur aus Deutschen
und Vertretern anderer Nationen?

Aus Tschechen und aus Vertretern anderer Nationen. AuBBerdem wurde die
Kommission wihrend der Verhandlungen gegen Hus unter dem Druck seines
Anhangs noch einmal vorsitzlich so umgebildet, daB ihre Zusammensetzung
fir seine Sache von Vorteil war.

Aber die Anklagen blieben bestehen?

Ja. Es waren erst einundvierzig, spiter wurden sie auf dreilig reduziert.
Aber man unterscheidet auf den ersten Blick zwei Gruppen unter den Ankla-
gen. Die einen sind die dogmatisch-theologischen Abweichungen, deren Hus
sich schuldig gemacht haben sollte (und gewif} auch hatte); die weitaus gréflere
und gewichtiger befundene Gruppe betrifft die ekklesiologischen, das heif3t:
die Anklagen, die man gegen ihn auf Grund seiner Angriffe gegen die Kirche
richtete. Und im iibrigen muB gleich gesagt werden, dal manche der Anklagen
auf Grund von Fehlinterpretationen des Tschechischen bei der Ubersetzung
ins Lateinische und umgekehrt zustandegekommen waren. Hus hatte ja das
Wesentliche seiner «crimen», im Sinne der Kirche, in der Volkssprache: im
Tschechischen, begangen.

Dem Charakterbild nach, das sein Verhalten vor und beim Konzil entwirft,
muB} er gleichwohl ein ungeheuer heftiger, zum Widerspruch bis zur Besin-

951



nungslosigkeit und zur Demagogie neigender, mit mancherlei sonderbaren
«Komplexen» (wiirden wir heute sagen) behafteter Mensch gewesen sein.

Ja. Er war nicht vergebens ein Zeitgenosse des Cola di Rienzo, er war
theologisch und pastoral eine Art Volkstribun von spezifisch tschechischem
Gebliit. «Sprechchére» unter der Kanzel und «Spruchbinder» im Sinne der
heutigen Agitation gehorten zum Arsenal seiner geistlichen Vehemenz, und
was seine beinahe krankhafte Abneigung gegen alles Weibliche und Fleisch-
liche betrifft, mag an die zwar vage, doch immerhin nicht widerlegte Ubetlie-
ferung erinnert werden, dafB sich gerade in Husens Heimatwelt iiberlebende
Albigenser und Katharer aus den papstlichen Blutbidern im stidlichsten Frank-
reich gerettet, in den undurchdringlichen b6hmischen Wildern iberdauert und
im Laufe der Zeit manches von ihrer rein dualistischen, leibfeindlichen Lehre
ausgebreitet hatten. Etwas von dieser katharischen Leibfeindlichkeit und dieser
Angst vor dem Geschlechtlichen konnte in Hus nachgewirkt haben. Seine
ganze Auffassung von «Heiligkeit» stand jedenfalls im Widerspruch zur
Kirche seiner Zeit und ihrem babylonisch-simonistischen Apparat. Er ist die
Morgenrote der Reformation und bleibt es — gerade als treuer Sohn seiner
Kirche. Jeder Humanist spiterer Zeit hat ihn als die Initialgestalt zwischen den
Zeitaltern der Scholastik und des Humanismus gehort und verstanden. Mit
seinem furchtbaren Schicksal hat er nur die tragische Morgenwache zu einem
neuen Weltentag aushalten missen.

Was waren nun aber die dreiflig theologisch-dogmatischen Anklagen gegen
Hus? Ketzerverbrennungen hatte es ja schon seit der Zeit der «Paupere
Christi» vom Jahr 1002 an gegeben.

Unter den dreilig Anklagen finden wir so erstaunliche Behauptungen wie
die (ich zitiere jetzt mit dem Vokabular unseres theologischen Begriffsschatzes),
daB Hus die Pridestinationslehre Jean Calvins und Luthers Gnadenlehre vor-
weggenommen habe,

daBl jeder im Stande der Gnade befindliche Mensch die Vierte Person
Gottes sei (also eine christologische Anthropozentrik modernster Prigungl),

dafB Petrus niemals «das Haupt der Kirche» gewesen sei, sondern da83 nur
Christus das sein kénne,

daB} die « Gnade der Pridestination» das Band sei, das die Kirche als «Ge-
nossenschaft der Heiligen » zusammenbhalte,

dal} es «keinen Funken von Wahrscheinlichkeit habe», die «ecclesia mili-
tans», also die streitende Kirche, miisse ein geistliches Oberhaupt haben, und
daB die Apostel und die treuen Diener der Kirche sie zu ihrem Heil gefithrt
haben und bis ans Ende der Welt fithren wiirden, wenn es kein Papsttum mehr
gibe. ..

QIR



Das sind moderne evangelische oder, wenn Sie so wollen, protestantische
Uberzeugungen.

Eben. Und was Hus damals gegen seine Kirche als in der Welt wirkende,
mit der Welt mitschaffende und fiir die Parusie Christi mit ihren sakramentalen
Gnadenmitteln eingesetzte Anstalt einzuwenden hatte, wird niemand bagatel-
lisieren konnen, der die rémische Kirche am Ausgang des Mittelalters mit
ihren Schismen, ihrem Simonismus und ihrer Sittenlosigkeit kennt.

Ja. Und dennoch war das — fiir damalige Begriffe, auf einem Konzil vom
Rang dessen in Konstanz, wo sich ja nicht nur das kuriale Geschmeif3, sondern
auch die edelste geistige Bliite der Christenheit versammelt hatte — noch
nicht unbedingt des Feuers schuldig. Der Konflikt lag wohl tiefer.

Konnte er das iiberhaupt — am Gebot der Heiligen Schrift gemessen?

Rigoristische Mahner an den Ernst der « Evangelischen Rite » waren vorher
nicht unbedingt mit dem Feuer, sondern meistens mit Klosterhaft bestraft
worden. Sie erwihnten schon Bernhard von Clairvaux. Man kénnte den heiligen
Franziskus und die ganze Blite der «Devotio modernay, ja, von noch viel
frither an einen Prediger wie Arnold von Brescia dazu rechnen.

Ja, Husens Lehren und Schriften waren als gefihtlich im sozialen und poli-
tischen Sinne erklirt worden, nicht nur als theologische Irrlehren verurteilt.
Denn das groBte Gewicht lag bei Husens Lehren und Schriften auf seinen
ckklesiologischen Angriffen: gegen die Macht und Gewalt der siindhaften
Kirche und der in Erbsiinde und personliche Schuld verwirkten Natur des
menschlich-obrigkeitlichen Regiments. Er hatte nicht nur gesagt, daB «kein
sindhafter Priester priesterliche Gewalt und giiltige Macht Gber die Sakra-
mente besiBe, dic er spende», sondern er erklirte freimiitig, «der kirchliche
Gehorsam sei erfunden gegen die ausdriickliche Erklirung der Heiligen
Schrift, durch die kirchlichen Zensuren unterdriicke der Klerus das Laienvolk,
befriedige dadurch seine Habsucht und seinen Hochmut, schiitze seine eigene
Bosheit und ebne dem Antichrist die Wege. Niemand sei weltliche Obrigkeit,
welcher im Sinne des Paulus zu gehorchen sei, niemand Prilat und niemand
Bischof, solange er sich im Stand der Todsiinde befinde», und werde ein
Papst auch im administrativen Sinne «rechtmiBig gewihlt, lebe aber Christo

zuwider, so steige er auf andere Weise als durch Christum in den Schafstall
Christi».

Er wandte sich also in seinen Angriffen gegen die Kirche (seiner Zeit) nicht
gegen die Ausnabmen ihrer Stindlichkeit, denn es gab auch damals treue Priester
und Heilige, sondern er statuierte ein neues Gesetz zwischen Kirche und
Mensch und zwischen den Gliedern der Kirche untereinander. Er sah den
Menschen in einem neuen Heilskosmos, in welchem nicht mehr die Mechanik
der kirchlichen Obedienz das AuBerste bewirkte: sein Heil, sondern allein das

953



freie, in der Knechtschaft unter Christo gebundene Zutun des personalen Glau-
bensgehorsams. Und wenn er, wie es die meisten der dreiBig Anklagepunkte
ihm vorwarfen, die Ungiiltigkeit siindhaften weltlichen Herrschertums wie
geistlicher Amtsausiibung als ganz gewi bezeichnete, so brach er mit der fun-
damentalen Ordnung seines Zeitalters und stellte die christliche Existenz vom
Reich und vom Individuum in eine ganz neue, eschatologisch bestimmte
Schau. Die Parusie des Herrn iiber den Erdkreis war fiir ihn auch das Ende
aller christlichen Geschichte.

Aber wenn das gelten sollte, was er vertrat, dann konnte ja kein Fiirst dieser
Welt mehr schlafen vor Angst, und die «Statthalter Gottes», vom Papst bis
zum geringsten seiner Diener in der Kirche, muBten doch in Furcht und Zittern
leben vor der Wiederkunft ihres gottlichen Richters und Herrn.

So war es. Hus wollte den Menschen freimachen, den ganzen, ungeteilten
Menschen — fiir die Freiheit unter Gott, seinem Herrn. Und er wollte jedem
der von Christus eingesetzten Sakramente um des Menschen willen, der im
Stand der Gnade die Vierte Person Gottes war, seine gottliche Wiirde zuriick-
erstatten.

Aber wenn man die stindische Ordnung jener Zeit bedenkt, waren dem
Feuer dieser revolutioniren Anschauungen doch iiberhaupt keine Grenzen ge-
setzt. Nach diesen Thesen war jeder Umsturz méglich und konnte sich auf das
Gebot der Heiligen Schrift berufen!

Das tat Hus auch.

Wenn Amt und Gewalt und deren irdische Ausiibung an die personale,
sittliche Wiirde des Menschen, des vor Gozt verantwortlichen Menschen, gebunden
sein sollten, dann war der mittelalterliche Dualismus von Kreuz und Schwert
hinfillig und die Gewaltenteilung zwischen dem unantastbar Himmlischen und
dem ins Bose verstrickten Irdischen ohne Rechtfertigung.

Und dann stimmt also doch, was der Geschichtsschreiber der Franzésischen
Revolution, Louis Blanc, gesagt hat: daB sich «hinter Johannes Hus, diesem
bescheidenen Priester, das gebirende Genie der Revolution verberge».

Auch dieser Definition wird man nicht widersprechen konnen. Nur gibt es
christliche und antichristliche Revolutionen!

Es gibt keine echte «christliche Revolution»! Jede Revolution bedient sich
der Gewalt, und die hat Christus schon in der Nacht am Olberg dem Petrus
verwiesen, als er ihn hiel3, sein Schwert in die Scheide zu stecken, denn dutch
das Schwert werde umkommen, wer das Schwert erhebe!

Aber wie konnte es dann zu dem Riickhalt am geringeren und hoheren
béhmischen Adel kommen, den Hus doch fraglos genof3? Die bohmischen
Ritter verbargen ihn ja doch, als er aus Prag hatte entweichen miissen, auf

954



ihren Burgen, und sie rithmten sich dieses Schutzes, den Hus bei ihnen gegen
Konig Wenzel von B6hmen wie gegen Kénig Sigismund von Ungarn genoB,
bis in die Konzilsaula hinein. Jeder von diesen Edelleuten war ja auch Grund-
besitzer und Gerichtsherr. Lebte etwa jeder von ihnen in jenem «Stande der
Gnade», den Hus als Voraussetzung fiir die Giiltigkeit auch des weltlichen
Regiments voraussetzte?

Kaum. Es war sicher nur stindischer Trotz, mit dem der Adel der Allmacht
des Koénigtums Schach zu bieten versuchte. Im «Stande der Gnade» werden
die Freunde und Verteidiger Husens sicher nicht alle gelebt haben.

Aber im Bekenntnis zu seiner eigenen Schuld wuchs ja selbst auch der treu-
lose Geleitherr Husens einige wenige Male iiber seine Schwiche hinaus, die
nur darauf bedacht war, « Deutscher Kaiser » zu werden. « Johannes Hus! Wer
lebt schon ohne Siinde!» hielt er Hus bei dessen Rigorosititen vor den ver-
sammelten Konzilsvitern vor und empfahl dem Storrischen die Annahme
einer Abschworformel, die so zweideutig abgefaB3t war, daB sie keinen formli-
chen Widerruf in sich schloB.

Und warum nahm Hus diese Abschworformel nicht an?

Er wulite, daB3 Konig Sigismund von der Kurie eine Million Golddukaten
fir seine Auslieferung erwartete — Sigismund, dieser notorische Schulden-
macher! Und er empfand die milde Abschworformel als Verrat an jenen, die
ihm geglaubt hatten und immer weiter an die Wahrheit seiner Worte glaubten.
Mitmenschliche Verantwortlichkeit war es, die ihn zwang, einen Kompromil3
abzulehnen, der ihm das Leben hitte retten kdnnen.

Doch mit der Weigerung, diese milde Abschwdrformel anzunehmen, war
doch immer noch nicht der Feuertod identisch, wahrscheinlich doch auch fur
Konig Sigismund nicht!

Es ist schwer, das mit Sicherheit zu bestitigen oder zu verneinen. Wenn
Konig Sigismund die Gefihrlichkeit der Husschen Lehren nicht erkannt haben
sollte, auch damals noch nicht, als er ihm seinen «Geleitbrief» ausstellte —
hier auf dem Konzil ging ihm die ganze umstiirzlerische Macht dieser Lehren
auf, und seine Lehrmeister waren — die franzésischen Kardinile, allen voran
Pierre d’Ailly, «der Adler Frankreichs», «der Ketzerhammer », eine gelehrte,
noble Héflingsnatur, dann der niichterne, redliche Kardinal Guillaume Fil-
lastre und schlieBlich der «Cicero von Paris», der Universititskanzler Jehan
Gerson, eine der imponierendsten Personlichkeiten im «Herbst des Mittel-
alters», der als Ankliger gegen Hus auftrat.

Diese drei auf der bunten Schaubiihne des konziliarischen Weltparlaments
wirkenden Prilaten hatten die Gefahr, die der abendlindischen sozialen Ord-
nung durch Hus drohte, als erste erkannt. Die Ideen des b6hmischen Rigori-

935



sten als Ketzerei abzustempeln und sie damit ein fiir alle Male aus der Norm
des Verhiltnisses zwischen weltlicher Obrigkeit und weltlicher Untertanen-
schaft nach der fiir damalige Zeiten allein giiltigen geis#/ichen Utrteilsfindung zu
verbannen (also auch jeden disziplinarischen VerstoB dawider als Aufruhr
gegen die gittliche Heilsordnung zu brandmarken), mullte ihre schirfste Strenge
gegen Hus erwecken.

Und wie konnten sie das fiir die Mehrheit der Konzilsviter und den Konig
glaubhaft machen?

Der Ketzerprozel3 gegen Hus war fiir die franzosische Delegation nur der
Prototyp eines eigenen hochpolitischen Prozesses, dessen Urteil nach ihrem
Sinn sie hier von der Gesamtheit der Konzilsviter fir den Kénig von Frank-
reich bestitigt haben wollten. Jahrzehntelang hatte in Frankreich ein Verbre-
chen und dessen religios-sittliche Rechtfertigung zur Debatte gestanden, bis
schlieBlich, acht Jahre nach dem Tode des markantesten Wortfiihrers der Ver-
teidigung, die Debatte eingeschlafen zu sein schien. Nur schien! Die Argumen-
tation blieb aktuell und sollte es fir alle Zeiten blelben — bis zum 20. Juli 1944
und seinem welthistorischen Attentat. .

Dieser Umstand aber gibe dem Prozel gegen Johannes Hus ja ein ganz
neues Gesicht und verlagerte ihn von der theologisch-dogmatischen auf eine
politische Ebene!

In jener Zeit gab es keine Politik oder, sagen wir es genauer, keine Grund-
lage und Rechtfertigung irdischer Gewalt ohne theologische, religiése Voraus-
setzungen !

Der ProzeB3, den Frankreichs Delegation fiir ihren Koénig und ihre Kirche
verfocht, betraf das Wohl und Wehe der Krone, die ohne Gottesgnadentum
nicht zu tragen war. Der Herzog Ohnefurcht von Burgund hatte den Herzog
von Orléans ermorden lassen, weil der sein Volk durch tyrannische Willkiir
und zu hohe Steuerlasten bedriickt habe. Jehan Petit, ein beriihmter Rechts-
lehrer jener Zeit, hatte diese ruchlose Gewalttat verteidigt. Der Kanzler der
Universitit Paris, Jehan Gerson, der hier beim Konzil anwesend und in der
Sache Hus Ankliger war, hatte mehrere Thesen des Petit in seiner Anklage
dawider als ketzerisch und staatsgefihrlich verdammt und den Bischof von
Paris veranlaBt, die Schriften des Petit 6ffentlich verbrennen zu lassen. Der
Herzog von Burgund aber hatte Klage beim Papst in Rom gefiihrt, und das
Pariser Verdammungsurteil Gersons — war von Rom aufgehoben worden.

Was aber hatte Petit an einem bestellten Mord zu verteidigen gehabt?

Die Unschiddlichmachung eines Tyrannen. Der gefihrlichste unter seinen
Rechtssitzen hatte gelautet: « Jeder Tyrann kann und darf von jedem Unter-
tanen in jeglicher Weise, selbst durch List und Betrug, ungeachtet aller Eid-
schwiire oder Vertrige und ohne richterliches Urteil getdtet werden.» — Da-

956



gegen das Postulat Gersons: «Dies ist wider die Lehre des christlichen Glau-
bens und der guten Sitte, fiihrt zu Meineid, Verrat, Emporung und untergribt
den Staat. Wer also der Lehre vom Tyrannenmord anhiingt, ist ein Ketger !»

Der Tyrann aber darf — zufolge Gerson — weiter «tyrannisieren»?
Ja. Er ist gottgewollte Obrigkeit — im Sinne des heiligen Paulus.
Aber doch wohl auch unter dem Gericht Gottes. . .?
Selbstverstindlich. — Doch auch unter dem Gesetz seiner Gnade!
Fiir den auf Erden leidenden Menschen lauter UngewiB3heiten!

Damals nicht. — Nun aber stand da vor dem weltberiihmten «doctor chri-
stianissimus » der Universitit Paris der untersetzte, graubleiche, von Erschép-
fung, Krankheit, Kerkerqualen und didmonischen Nachtgesichten in monate-
langer Gefangenschaft gezeichnete, doch mit jeder seiner Repliken auch wieder
zu einem wahren Lowen der Beredsamkeit erwachende Magister aus Prag und
beharrte bei seinen Thesen: « Nur in guten Befehlen darf man den Vorgesetzten
gehorchen, bei schlechten mul3 man sich kithn widersetzen. Niemand, der sich
im Stande der Todsiinde befindet, sei er geistlich oder weltlich, kann ein Amt
ausiiben. .. »

Wer sagt, was Siinde oder gar Todsiinde, wer sagt, was gut ist?
Die Kirche! — nach der Meinung der Ankliger.

Nach der Meinung des Angeklagten: das Gewissen, der Glaube, das Wort
der Heiligen Schrift.

Hier fingt der unkontrollierbare Subjektivismus der protestantischen Sache
an — die «Sonne deines Sittentags», wie cinige Jahrhunderte spiter Goethe

schrieb.

Auf jeden Fall war Johannes Hus fiir die franzosische Delegation nur
eine Art Stellvertreter des acht Jahre zuvor gestorbenen Jehan Petit. Jeder von
den beiden muBte mit einem konziliaren Urteil zum Schweigen gebracht wer-
den: der eine in seinen Lehrsitzen, der andere in seiner Person und in seiner
Predigt — fir immer.

Wire in diesen — von der franzosischen Konzilsdelegation wie dann spiter
auch von Konig Sigismund vorausgesehenen — politischen, sittlichen, sozialen
und 6konomischen — Konsequenzen der Lehre Husens, wenn er ihr zum
Durchbruch hitte verhelfen kénnen, nicht auch eine Parallele zu den Proble-
men zu sehen, denen sich die deutsche Reformation gut hundert Jahre spiter
mit den sozialrevolutioniren Ideen der deutschen Bauernheere und der Wieder-
tiuferbewegung gegeniibergestellt sah?

Durchaus. Und der Zusammenhang zwischen den religiosen Impulsen und
den sozialen und 6konomischen wie politischen Problemen ist ohne den Uber-

937



gang von der Natural- zur Geldwirtschaft und ohne den merkantilistischen
Schwung in der Anhiufung groBer Stadtgebilde gar nicht denkbar. Die «Hus-
sitenkriege » haben tiberdies mit schauerlicher Blutriinstigkeit klargemacht, was
daraus entsteht, wenn einige hunderttausend «Gliubige» die spitzfindigen
Ideen von ein paar hundert scholastischen Theologen in die Tat umsetzen
wollen.

Und Hus hatte keinerlei Firsprecher auf dem Konzil?

An Fiirsprechern hat es ihm nicht gefehlt, weder bei Theologen noch bei
Laien. Abgesehen davon, daB3 die Bohmen ein ganz natiirliches Anhinglich-
keitsgefiihl fur ihren Landsmann bekundeten, was sie vor allem Konig Sigis-
mund zu verstehen gaben, der Kénig von Bohmen nach seinem Bruder Wenzel
werden wollte, waren auch Deutsche und Polen seine Freunde. Ja, selbst sein
«GroBinquisitor », wenn Sie ihn so nennen wollen, der Kardinal von Bologna,
Francesco Zabarella, der jahrelang Husens Akten bearbeitet hatte, als der
ProzeB gegen ihn noch bei der Kurie anhingig war, soll ihn im Kerker besucht
und beschworen haben, den Widerruf zu leisten oder wenigstens die milde Ab-
schworungsformel anzunehmen, deren geistiger Urheber er selber, der Kardi-
nal, war.

Hus aber blieb unbelehrbar — oder auf alle Fille halsstarrig und unbeug-
sam?

Ja.

Und der Grund dafiir allein: die mitmenschliche Verantwortung gegeniiber
jenen, die an ihn glaubten: seine « Gemeinde»?

Ja.

War das nicht Eitelkeit?

Nicht unbedingt. Ebensosehr geistliches Verantwortungsgefiihl. Und zu-
gleich Berufung auf die Gerichtsbarkeit des Gottessohnes, dem er, schon voll
diisterer Ahnungen vor der Abreise aus Prag, alles anheimgestellt hatte.

Man reist aber zu keinem irdischen Gericht, wenn man nur einen himmli-
schen Richter anerkennen will!

Der Heilige Geist konnte fiir einen Hus auch irdische Richter fithren. Man
legte ihm den Hinweis auf das gottliche Gericht als Blasphemie aus, aber er
replizierte mit haarscharfer Logik, daB es fiir den Demiitigen keinen héheren
und giiltigeren Richter geben kénne. So wurde er in einer Szene von schauer-
licher Bildkraft nach monatelangen, peinigenden Verhandlungen im gehei-
men und an der Offentlichkeit im Miinster zu Konstanz am 6. Juli 1415 aus
dem Priesterstand und aus der Kirche ausgeschlossen und der weltlichen Ge-
walt iibergeben — in «jener Verruchtheit», deren er die Kirche zeit seines
Lebens angeklagt hatte, weil sie «den Hohepriestern und Schriftgelehrten

958



gleich die weltliche Macht miBlbrauche, ihre eigenen geistlichen Urteile durch
sie mit der Blutschuld vollstrecken zu lassen». Er hatte damit auf die Rolle des
Judentums gegeniiber Christus durch die Exekutionspraxis der romischen Be-
satzungsmacht angespielt.

Es bleibt die Frage: ein Ketzer? oder ein Mirtyrer?

Ich meine: beides. Die «Wahrheit» ist auf Erden leider auch immer eine
Frage der Zeit. Wenigstens vor der irdischen Macht. Damals war Hus das,
was man einen Ketzer nannte, und damals und immer ist er ein Mirtyrer. Die
Antwort kann wohl nur die Ubereifrigkeit konfessioneller Alternativisten be-
triedigen wollen.

Die Tragik liegt doch wohl auf beiden Seiten. Bei seinen Richtern, die nach
den theologischen und juristischen Vorstellungen ihtet Zeit nicht anders haben
handeln kénnen, und bei dem Gerichteten, der sich selbst und der von ihm
erkannten Wahrheit des gottlichen Wortes treu bleiben wollte. Das GroBte
in Husens Leistung liegt wohl in dem reinigenden Selbstopfer, das er brachte
und zum Beispiel fiir den personalen Glauben und jene Wahrheit erhob, die

von dem erst im Bilde Gottes Person gewordenen Menschen erkannt werden
kann. |

Und eben das liBt wohl auch das Fragen um ihn nicht zur Ruhe kommen.

Ja. Er ist und bleibt fiir immer «aktuell », wenn wir so sagen diirfen, denn
seine Entscheidung bleibt der Menschheit fiir immer aufgegeben.

Liegt, meinen Sie, darin auch der konfessionelle Unfriede begriindet, den

die Feiern zum Gedenken an seinen Todestag vor 550 Jahren mit sich gebracht
hat?

GewiBl zu einem Teil. Das Allerweltsetikett « Okumene» itiberdeckt zum
Glick nicht immer die wahren Tatbestinde, und eine etwas schwammige
Unverbindlichkeit kann die scharfen Umrisse geschichtlicher geistiger Kontu-
ren nicht verwischen.

Als die katholische Kirche im Erzbistum Freiburg im Jahre 1964 unter Bei-
zug hoher und héchster geistlicher Wiirdentriger aus dem Ausland die 550-
Jahrfeier des Konstanzer Konzils beging, begniigte sie sich mit der Anberau-
mung eines Pontifikalamtes, der Veranstaltung etlicher Vortrige, welche nach-
weisen sollten, dafl das Konzil vor 550 Jahren «ein Markstein auf dem Weg zur
Entwicklung der Einheit in der Kirche gewesen sei», und breitete eine museale
Schau kultischer und liturgischer Zeugnisse aus der Konzilszeit vor den Giésten
aus. Den AbschluB der Feiern bildete eine abendliche Bodenseerundfahrt mit
Essen und Ansprachen. Erzbischof Schiufele von Freiburg, auf das Schicksal
Johannes Husens angesprochen, gab zur Antwort, «natiirlich stelle der Fall
Hus ein tragisches personliches Schicksal dar, aber seine Verurteilung sei auf

959



Grund seiner Ketzerei zu Recht erfolgt». Die jahrhundertealten Zweifel an
der RechtmiBigkeit, Husens Sache so zu beurteilen und ihm solch einen Ne-
krolog zu halten, brachte bei der Abendtafel an Bord des Bodenseedampfers der
evangelische Ministerprisident von Baden-Wiirttemberg zum Ausdruck, als er
in seiner Rede einflocht, den tragischen Ausgang des Konzilverfahrens gegen
Johannes Hus miisse man wohl auch in die allgemeine Bitte um Vergebung
aller Schuld der katholischen Kirche gegeniiber Andersgliubigen einbeschlie-
Ben, die Papst Paul der Sechste zu Beginn des Zweiten Vatikanums demiitigen
Herzens an die nichtkatholische Welt gerichtet habe.

Schon damals war evident, daB die katholischen Veranstalter der Feierlich-
keiten zum Gedenken an das Konstanzer Konzil eine Gestalt wie die des Jo-
hannes Hus gar zu unbekiimmert hatten iibergehen oder auf die leichte Achsel
nehmen wollen.

In das andere Extrem, den ss5o0. Todestag Johannes Husens am 6. Juli zum
AnlaB fiir eine Uberinterpretation seines Ideengutes und seiner Handlungs-
weise zu machen, ist dann das sehr ungleich zusammengesetzte Gremium der
Hus-Tage 1965 vom 3.—6. Juli verfallen, das aus der Stadtverwaltung Konstanz,
der Evangelischen Brudetschaft, der Hus-Museumsgesellschaft Prag und einer
Abordnung der Exil-Tschechen in der Bundesrepublik Deutschland bestand.
Aus der administrativ nicht immer gliicklichen, das heiB3t nicht eindeutig ge-
sonderten Form von Einladungen zu den Feierlichkeiten entstand eine Ver-
stimmung zwischen dem Freiburger Bischofsstuhl und den Konstanzer Veran-
staltern. Der Erzbischof von Freiburg lie eine Einladung des Konstanzer
Oberbiirgermeisters einfach unbeantwortet; die indirekt schon ruchbar gewor-
dene Antwort war ein Verbot fiir simtliche Kleriker seiner Didzese, an den
Feiern teilzunehmen, und der Generalvikar von Freiburg erklirte in einem
offizidsen Zeitungsartikel, «es bestehe die Gefahr, daB wir Katholiken auf die-
ser Tagung provoziert wiirden». Dem heute wohl bedeutendsten Hus-For-
scher, Pater Paul de Vooght, Léwen, welcher mit etwas wie flagellantischer
Selbstkritik der Kirche in einer frither veréffentlichten Studie so weit gegangen
war, das ganze Konzil «eine fanatisierte Bande » zu nennen, wurde unter diesen
Umstinden von seinen Ordensoberen verboten, die angesagte Beteiligung an
den Hus-Tagen vom 3. bis 6. Juli 1965 zu verwirklichen.

Aber wenn man nun heute niichtern iiberblickt, was bei dieser unter wahr-
haft spektakuliren Voraussetzungen zustandegekommenen Konstanzer Hus-
Feier herausgekommen ist, dann will einem das Ergebnis duBlerst mager vor-
kommen. Selbst ein « Forumsgesprich» unter Leitung von Carl Amery, dem
«enfant terrible » des Linkskatholizismus, hat den vielen Reden keine Wiirze
verleihen kénnen, und fir die kiinftige Griindung der Universitit Konstanz
hat Johannes Hus, der Prager Universititslehrer, keine geistige Gallionsfigur
abgeben kénnen.

960



Die Fackeln der Wahrheit, die an den Scheiterhaufen der Mirtyrer entziin-
det werden, gehen nie aus, kénnte man eher bei der offiziésen Stellungnahme
des staatlich gelenkten tschechischen Atheismus als bei den Gottesdiensten unter
demevangelischenBischof Kupkain der historischen Bethlehems-Kapellein Prag
sagen. Milan Machovec, ein tschechischer Atheist, hat unlingst in einer Bro-
schiire die Frage gestellt, die ihm durch private Konstanzer Initianten in den
Mund gelegt worden war: «Wird die katholische Kirche Hus rehabilitieren? »

Diese Frage scheint mir in dem Jahr, in dem Galileo Galilei en passant re-
babilitiert worden ist, gar nicht so abwegig zu sein!

Fir einen Atheisten wie Machovec aber kann die Rehabilitation eines
Theisten wie Hus doch nur AnlafB fiir eine gesellschaftskritische Untersuchung
im Bann ginzlich Hus-fremder Thesen sein, und deshalb muf} er im Sinn des
Wortes «an Hus vorbeisehen», obschon er ganz richtig meint, «das Hus-
Problem wird zum Problem der jetzigen und der kiinftigen Gestalt der katholi-
schen Kirche und aller Christenheit. Die 6kumenische Bewegung hat nicht nur
ihre praktischen, sondern auch ihre theologischen Seiten und Aufgaben. Sollen
die Versuche um die Wiedervereinigung der katholischen, orthodoxen und
evangelischen Christen in einer ,universalis ecclesia Jesu Christi‘ nicht schon
zum voraus absolut scheitern, dann kénnen die Christen verschiedener Kon-
fessionen einander nicht mehr verketzern — und zwar nicht nur was die Zu-
kunft, sondern auch was die Vergangenheit betrifft ».

Noch ein wichtiger Satz aus der Broschiire des Prager Atheisten: «Die so-
genannte tschechische Reformation im 14. und 15. Jahrhundert kann fiir die
katholischen Theoretiker jetzt am Anfang der ,6kumenischen Epoche’ als
Priifstein dienen, um die nétigen theoretischen und methodologischen Fihig-
keiten zu gewinnen, ohne welche man entweder als Katholizismus oder als
Okumenizismus kapitulieren muB. Uns Atheisten ist es persinlich bestimmt
gleichgiiltig, wenn Hus vielleicht sogar heiliggesprochen werden sollte, wir
werden seine historischen Verdienste jedenfalls ehren. Aber als den Menschen
des 20. Jahrhunderts, die unter den Gliubigen leben miissen und auch sie #/s
Menschen ebren machten, ist es uns bestimmt nicht gleichgiltig. Denn nicht nur
die Hus-Sache: die Sache der ganzen Menschheit ist jetzt aufs Spiel gesetzt. »

Das ist ein merkwiirdiges Plidoyer.

Sein Humanismus macht den «abwesenden Gott» der Gottlosen glaubhaf-
ter als die Gottseligkeit in der Regie eines staatlich gelenkten Kirchenmini-
steriums.

Die letzte Frage bleibt gleichwohl: War er ein Ketzer oder ein Martyrer?

Die Frage fat das Problem nicht, und eine Antwort wiirde die Wahrheit
entstellen. Hus war beides und mehr. Er war kein «Luther vor Luther», wie
manche es heute gern darstellen mochten, wiewohl Luther ihm spiter so man-

961



ches Wort von den Lippen abgelesen und sein Schicksal gegen das Papsttum
angewendet, ja Hus’ liedhafte Psalmeniibersetzungen dem protestantischen
Kirchengesang eingefiigt hat. In den lingst iiberlebten und iiberdachten
Denkschemata seiner Zeit lebte und dachte Hus voraus. Aber ein Opfer seiner
Kirche ist er als gliubiger Katholik auch gewesen. Im echten, personalen Sinne
war er sicher viel frommer als die konziliare Institution, die ihn in die Qualen
des Feuertodes schickte. Deshalb blieb sein Geis?, wie schon Erasmus von Rot-
terdam gesagt hat, am Leben, als er an seinem Leibe hatte sterben miissen, und

die scheinbare Niederlage wurde sein Sieg, der bis heute ungeschmilert ge-
blieben ist.

Aber von Hus gilt — das sei namentlich fiir die sogenannten katholischen
Linksintellektuellen gesagt — was Karl Barth von Jean Calvin geschrieben
hat: «Wer die Erinnerung an ihn begehen will, der sehe wohl zu, daB er ihn
selbst dabei fiir sich und nicht etwa gegen sich habe!»

* *
*k

Seit der Niederschrift dieses erdachten Gespriches hat sich in der Sache Husens Bedeut-
sames zugetragen: fiir den Hus von damals vor 550 Jahren, dem in Konstanz auf dem Konzil
der ProzeB gemacht wurde und der auf den Scheiterhaufen steigen muBte, und fiir den Hus
von heute, dessen fort und fort erregender Geist die Parteien nicht zur Versshnung kommen
148t.

Papst Paul VI. hatte in seiner groBen Ansprache in Pisa im Juni 1965 schon neben
Michelangelo und Dante auch Galilei als einen der drei groBen Sthne der Toskana geriihmt,
und von dieser Rede an gilt Galilei als rehabilitiert. Bei den groBen, tiefschiitfenden Debatten
des 2. Vatikanums zur Frage der Gewissensftreiheit gab (nach dem Bericht der Neuen Ziircher
Zeitung) «der Erzbischof von Prag, Kardinal Beran, mit frommen und giitigen Worten »
den Vitern in der Konzilsaula zu bedenken, daf3 sein tschechoslowakisches Volk eben unter
dem militanten Atheismus stellvertretend zur Siihne erleiden miisse, was in der Verwei-
gerung der Gewissensfreiheit Jan Hus gegeniiber einmal gesiindigt worden sei. Die Viter
spendeten seinem Votum stiirmischen Beifall.

Was hinwieder die zu unerquicklichen Zinkereien ausgearteten Hus-Feiern in Konstanz
anbelangt, ist ein Briefwechsel zwischen Kardinal Bea und dem Oberbiirgermeister der
Stadt Konstanz, Helmle, veréffentlicht worden, der mit seinem Wortlaut (zitiert nach der
KIPA): nicht der Obetbiirgermeister von Konstanz und nicht die anderen, die den Kongte3
vorbereitet hitten, triigen die Schuld an dem alles andere als 6kumenischen Charakter der
einseitig und polemisch-protestantisch gewordenen Veranstaltung, die MiBhelligkeiten
unmiBverstindlich dem erzbischéflichen Otdinariat von Freiburg i. Br. zur Last legt.

E. S,

962



	Johannes Hus, Ketzer oder Märtyrer? : Ein erdachtes Gespräch

