
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 10

Artikel: Johannes Hus, Ketzer oder Märtyrer? : Ein erdachtes Gespräch

Autor: Schaper, Edzard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161781

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Hus — Ketzer oder Märtyrer?

EIN ERDACHTES GESPRÄCH

EDZARD SCHAPER

Zweimal in der jüngsten Vergangenheit haben international beschickte Fest-
und Feierhchkeiten und eine unerfreuliche Polemik zwischen welthchen und
geistüchen Behörden und zwischen den Konfessionen die Aufmerksamkeit auf
die Stadt Konstanz am Bodensee gelenkt. Nicht daß es sich dabei um die
Probleme der alten Reichsstadt im Länderdreieck zwischen der Schweiz, Deutschland

und Österreich als künftiger Universitätsstadt oder als den Ort einer üppig
florierenden Spielbank gehandelt hätte. AUe Probleme galten Ereignissen in
ferner Vergangenheit, unter deren nun offenkundiger Ungerechtigkeit, wie der

heutige Oberbürgermeister mit einer Art lokalpatriotischer Scham öffentlich
eingestand, ihre Bewohner eben noch ütten. Damals, vor 550 Jahren, von 1414
bis 1418, tagte in Konstanz das große Konzil der Christenheit. Im Zeitalter des

unheilvollen Kirchenschismas mit drei sich einander befehdenden Päpsten
bedeutete es Völkerkonzil und Weltparlament zugleich und betrieb die seit

langem ersehnte «Reform der Kirche an Haupt und Ghedern», was zunächst einmal

zu bedeuten hatte, daß man danach strebte, statt dreier Päpste einen neuen,
für alle Parteien und Völker der Kirche annehmbaren, zu wählen, und daß man
neben vielen hochwichtigen, halb pohtischen, halb dogmatischen Traktanden,
welche die französische Delegation einbrachte, über das Ketzertum zu Gericht
saß,-das sich namenthch in Böhmen und Mähren erhoben, doch sich von dort
aus schon nach Polen, Ungarn und Deutschland ausgebreitet hatte und für
dessen Urheberschaft vor aUen anderen, Gleichgesinnten, der beim Konzil
anwesende Prager Magister Johannes Hus angeklagt wurde.

Wir sind in letzter Zeit häufig an Hus erinnert worden, ja. Aber warum
gedenkt man seiner erst gerade jetzt? 500 Jahre, ein halbes Jahrtausend, scheint
als Zeitpunkt für ein Gedenken mehr einleuchtend zu sein!

Die Vorbereitungen zur 5 oo-Jahrfeier für die Eröffnung des Konstanzer
Konzils und die Vorbereitungen zum Gedenktag an Johannes Husens Tod auf
dem Scheiterhaufen in Konstanz im folgenden Jahr wurden im Sommer 1914
buchstäbüch von den Trompeten auseinandergeblasen, welche die Allgemeine
Mobilmachung zum Ersten Weltkrieg ankündigten...

.Und in Prag wurde bei den damals besonders spürbaren poUtischen
Spannungen zwischen dem tschechischen Volk und der österreichischen Regierung

sogar verboten, auch nur einen Kranz am Hus-Denkmal niederzulegen.

947



Also, meinen Sie, ist Hus für die Tschechen eine poUtische Gestalt?

Ja. Eine politische und eine reUgiöse. Und die wird er für immer bleiben.
Sein Todestag auf dem Konzil von Konstanz wurde zum Nationaüeiertag der

ehemaligen tschechoslowakischen Repubhk unter Jan Masaryk erhoben, und
man kann sagen, daß der NationaUsmus des tschechischen Volkes sich seit der

bösartigen Mißhandlung Husens in Konstanz und seit seinem Opfertod dort
so entschieden und folgenschwer von der westlichen Welt abgewandt habe,
wie es geschichthche Tatsache ist. Die westhche Welt und die römische Kirche
haben den Tschechen nie eine angemessene Sühne für den Tod eines ihrer
Ureigenen und Besten angeboten.

War Johannes Hus nicht aber auch ein notorischer Deutschenfeind?

Das ist eine Mär, die der deutsche Chauvinismus jahrhundertelang erfolgreich

angeboten hat. Hus selbst hat gesagt, ihm sei ein guter Deutscher lieber
als ein schlechter Tscheche.

Aber er predigte doch bewußt und ausschließlich tschechisch

Ja. Und das war seines Amtes. Die Kanzel der Bethlehemskapelle in Prag,
von der er predigte und lehrte, war von einem reichen deutschen Kaufmann
eigens dotiert, damit dem gemeinen Volk das Wort Gottes in seiner Sprache
verkündigt werde. Von dieser Dotation machte Hus Gebrauch und mußte er
Gebrauch machen, sonst hätte er gegen die Stiftung verstoßen. Daß er, als

Häretiker aus Prag aufs Land verbannt, wie Martin Luther von seinem
Kurfürsten in Sicherheit auf die Wartburg gebracht, die Zeit dazu nutzte, eine ver-
bindüche tschechische Schriftsprache zu schaffen und die Heilige Schrift für
das Volk in diese Sprache zu übersetzen...

Das ist, mehr als hundert Jahre vor Luther, eine gut lutherische Tat,
nur daß sie damals dem tschechischen Volk zugute kam wie nachmals dem
deutschen. Ihr verdankt das tschechische Volk den Zugang zur Heihgen
Schrift in der tschechischen Zunge.

Warum aber die «Verbannung» aufs Land?

Die gehört zu Johannes Husens geistlicher Geschichte. Als Kind armer
Leute in Hussinetz geboren und nach seinem Geburtsort Hus genannt, was
im Tschechischen zugleich « Gans » bedeutet, war er als Student in Prag und
nachdem er verschiedene akademische Grade erworben und die Priesterweihe
erhalten hatte, zunehmend unter den Einfluß der reformatorischen Schriften des

englischen Theologen John Wiclefgeraten. Dieser Oxforder Professor der Theologie,

zu Husens Lebzeiten schon gestorben, hatte einigen Tadel für seine
Schriften hinnehmen müssen, aber seine geistüchen Oberen hatten zu
realistisch von den weltUchen Schwächen ihrer Kirche gedacht, als daß sie ihn auf
den Scheiterhaufen hätten bringen oder ihm irgend einen Prozeß hätten an-

948



hängen wollen. Ganz anders dagegen war, namentlich durch den Sturm von
Entrüstung, den die Pariser Universität, damals unter ihrem berühmten Kanzler

Jehan Gerson die bedeutendste der ganzen Welt, entfachte, die Reaktion
auf dem europäischen Kontinent. Von Paris aus verbreiteten sich rasch die
Scheiterhaufen für Wiclefs dogmatische und ekklesiologische Schriften.

Bis nach Böhmen?

Gerade dorthin. Denn Böhmen ist und war ja nicht nur ein Herzland
Europas, sondern stand damals durch dynastische Bande in engster Verbindung

mit England. Die Zahl der Böhmen, die in England studierten und
englisches Ideengut nach Böhmen verpflanzten, war beträchtlich.

Hus also wiederholte nur, was Wiclef in England gelehrt und gepredigt
hatte?

Ja, mehr oder weniger. Er prägte Wiclef um, er ergänzte ihn, er griff in
Wiclefs Schriften noch schlummernde Ideen auf und machte sie wach für seine

Wirkungswelt und -zeit. Im übrigen soll man nicht meinen, wie es gemeinhin
im Religionsunterricht gelehrt wird, die Fronde gegen das römische Papsttum
und die römische Kirche sei mit der Reformation Martin Luthers explosionsartig

in die Welt eingetreten und habe sie verwandelt. Neue theologische
Theorien und die Sehnsucht nach Reformen in der entarteten Kirche durchziehen

von der Jahrtausendwende an alle Jahrhunderte. Selbst ein so glänzender,

allgemein anerkannter Geist wie Bernhard von Clairvaux hat Sätze

verfochten, für die andere auf den Scheiterhaufen kamen, und nach ihm wurde
vieles von dem, was er gesagt und gelehrt hatte, bald geistiges Allgemeingut,
für dessen Verkündigung man nicht mehr auf den Holzstoß zu steigen
brauchte.

Das klingt sonderbar. Worin liegt nun dann die Einzigartigkeit der Hus-
schen Verfehlung, für die er sterben mußte, oder welche besonderen Umstände
im Verein von Welt und Kirche bewirkten nun gerade gegen ihn das härteste
Urteil? Er war doch, nachdem man von Rom aus den Großen Kirchenbann
über ihn verhängt und über jeden Ort, der ihn beherbergte, das Interdikt
verkündet hatte, freien Willens nach Konstanz gekommen?!

Um sich öffentlich vor dem Konzil gegen den Verdacht der Ketzerei zu
verteidigen, ja.

Besaß er irgendwelche Sicherheiten dafür, daß man ihm das auch gewähren
würde?

Ja. Er besaß einen Schutzbrief des königlichen Protektors für dieses Konzil,
König Sigismunds von Ungarn (deutscher Kaiser wurde er erst vierzehn
Jahre später), der ihm freies Geleit von Böhmen nach Konstanz und zurück
nach Böhmen zusagte.

949



Aber gerade der Charakter dieses Schreibens, ein echtes «freies Geleit» zu
sein, ist doch, soviel ich weiß, angezweifelt worden. Es soll sich mehr um eine
Art «Empfehlungsbrief» gehandelt haben.

Der Wortlaut, den wir kennen, ist eindeutig : freies Geleit und Empfehlung
zugleich, genau so wie der von Luthers Schutz- und Geleitbrief zum Reichstag
von Worms. Trotzdem mußte Luther von seinem kurfürstüchen Gönner in
Sicherheit gebracht werden, und Kaiser Karl V., von Luthers Feinden dazu

überredet, das von ihm selbst gegebene «freie Geleit» zu mißachten und den
aufrührerischen Mönch gefangen zu setzen, hatte damals ablehnend erwidert,
er möchte am Jüngsten Tage nicht «wie sein Bruder Sigismund erröten
müssen». Hus kam, im Auftrag König Sigismunds von böhmischen Edelleuten
zu seinem persönhchen Schutz auf der weiten Reise geleitet, unter «freiem
Geleit», freien Willens nach Konstanz. Das geschah Anfang November 1414.
Der König, der damals noch in Speyer weilte, traf erst in der Weihnachtsnacht
ein. Wohl aber war der Papst schon angekommen: Johannes der
Dreiundzwanzigste, von dem Husens böhmische Begleiter schon am Tage nach der
Ankunft die «heihge Versicherung» erhielten, ihrem Schützling solle kein
Haar gekrümmt werden. Er, der Papst, werde seine Hand über ihn halten,
«und wenn er auch meinen eigenen Bruder ermordet hätte», sagte er. Und
trotzdem...

Trotzdem wurde er auf Betreiben der Kardinäle kurze Zeit nach seiner
Ankunft unter dem Vorwand, der Papst und etliche Kardinäle wünschten ihn zu
sprechen, in die zeitweihge Residenz des Papstes, die bischöfliche Pfalz,
gelockt und am 28. November dort verhaftet, ohne daß er auch nur ein einziges
Wort zu seiner Verteidigung hätte vorbringen können. Der Papst entschuldigte

sich den böhmischen Begleitern Husens gegenüber mit seiner zunehmenden

Ohnmacht und der wachsenden Macht der Kardinäle, gegen die er nichts
mehr auszurichten vermöchte. Von Mitte November an war Hus jedenfalls
Gefangener «der Kirche», das heißt der Kardinäle, in den verschiedensten,
eigens für ihn verstärkt gesicherten Gefängniszellen verschiedener Klöster
und eine Zeitlang auch im Gefängnisturm der bischöflich-konstanzischen
Festung Gottlieben jenseits des Rheins — heute auf Schweizer Gebiet.

Dieser etwas gar zu plötzhche Primat des Kardinalskollegiums über den

Papst mutet reichlich sonderbar an.

Er ist es — nach den geschichtlichen Tatsachen und Entwicklungen jener
Zeit — nicht. Vergessen Sie nicht, daß Papst Johannes der Dreiundzwanzigste
schließhch auf diesem Konzil zur Abdankung gezwungen wurde und verkleidet

aus Konstanz fliehen mußte, um später noch zwei Tage und zwei Nächte
lang das Gefängnis in GottUeben mit Hus zu teilen. In der Geschichte der
römischen Kirche bedeutet das Konstanzer Konzil ja den Übergang vom
päpstüchen Absolutismus zum synodalen KonziUarismus. Und der Sizihaner

950



Balthasar Cossa, wie der 23. Johannes mit weltlichem Namen geheißen, bevor
er nach seiner Wahl zum Papst den Namen Johannes der Dreiundzwanzigste
angenommen hatte, war seinem sitthchen Ruf nach ein so befleckter Mann,
daß er später aus der Liste der Päpste gestrichen wurde (obschon man ihn auch

vor dem Konklave nicht hatte als Tugendbold ansehen können). Die Zahl der

Vergewaltigungen, Giftmorde und Unterschlagungen, die man ihm nachweisen

konnte, ist nur dreistellig wiederzugeben.

Das alles: sogenannte «bunte Zeitgeschichte» am Ausgang des Spätmittelalters

zum Humanismus hin, scheint mir aber die Härte des Kardinalkollegiums

gegen diesen böhmischen Häretiker oder Ketzer immer noch nicht
hinreichend zu erklären. Gewiß, Diebe bestrafte man damit, daß man ihnen die

Hand abschlug, Hexen wurden ertränkt und die Hexer gevierteilt und
verbrannt, aber ein Kleriker, der mit «freiem Geleit» des Konzilsprotektors
gekommen war...

Man kann mit Recht einen ganz besonderen Umstand argwöhnen, der die

einmahge, schonungslose Härte gegen Hus erklärt. Es gab ihn. Und dieser
Umstand lag eigentUch nicht bei Hus. Überblickt man die dreißig Anklagen,
die von einer eigens eingesetzten «Ketzerkommission» gegen ihn aufgesetzt
wurden.

Bestand diese «Ketzerkommission» aus Tschechen oder nur aus Deutschen
und Vertretern anderer Nationen?

Aus Tschechen und aus Vertretern anderer Nationen. Außerdem wurde die
Kommission während der Verhandlungen gegen Hus unter dem Druck seines

Anhangs noch einmal vorsätzlich so umgebildet, daß ihre Zusammensetzung
für seine Sache von Vorteil war.

Aber die Anklagen bUeben bestehen?

Ja. Es waren erst einundvierzig, später wurden sie auf dreißig reduziert.
Aber man unterscheidet auf den ersten Bhck zwei Gruppen unter den Anklagen.

Die einen sind die dogmatisch-theologischen Abweichungen, deren Hus
sich schuldig gemacht haben sollte (und gewiß auch hatte) ; die weitaus größere
und gewichtiger befundene Gruppe betrifft die ekklesiologischen, das heißt:
die Anklagen, die man gegen ihn auf Grund seiner Angriffe gegen die Kirche
richtete. Und im übrigen muß gleich gesagt werden, daß manche der Anklagen
auf Grund von Fehhnterpretationen des Tschechischen bei der Übersetzung
ins Lateinische und umgekehrt zustandegekommen waren. Hus hatte ja das

WesentUche seiner «crimen», im Sinne der Kirche, in der Volkssprache: im
Tschechischen, begangen.

Dem Charakterbüd nach, das sein Verhalten vor und beim Konzil entwirft,
muß er gleichwohl ein ungeheuer heftiger, zum Widerspruch bis zur Besin-

951



nungslosigkeit und zur Demagogie neigender, mit mancherlei sonderbaren
« Komplexen » (würden wir heute sagen) behafteter Mensch gewesen sein.

Ja. Er war nicht vergebens ein Zeitgenosse des Cola di Rienzo, er war
theologisch und pastoral eine Art Volkstribun von spezifisch tschechischem
Geblüt. «Sprechchöre» unter der Kanzel und «Spruchbänder» im Sinne der

heutigen Agitation gehörten zum Arsenal seiner geistlichen Vehemenz, und
was seine beinahe krankhafte Abneigung gegen alles Weibhche und Fleischliche

betrifft, mag an die zwar vage, doch immerhin nicht widerlegte Überheferung

erinnert werden, daß sich gerade in Husens Heimatwelt überlebende

Albigenser und Katharer aus den päpstlichen Blutbädern im südhchsten Frankreich

gerettet, in den undurchdringUchen böhmischen Wäldern überdauert und
im Laufe der Zeit manches von ihrer rein duaüstischen, leibfeindhchen Lehre
ausgebreitet hatten. Etwas von dieser katharischen Leibfeindlichkeit und dieser

Angst vor dem Geschlechthchen könnte in Hus nachgewirkt haben. Seine

ganze Auffassung von «Heihgkeit» stand jedenfalls im Widerspruch zur
Kirche seiner Zeit und ihrem babylonisch-simonistischen Apparat. Er ist die

Morgenröte der Reformation und bleibt es — gerade als treuer Sohn seiner
Kirche. Jeder Humanist späterer Zeit hat ihn als die Initialgestalt zwischen den
Zeitaltern der Scholastik und des Humanismus gehört und verstanden. Mit
seinem furchtbaren Schicksal hat er nur die tragische Morgenwache zu einem

neuen Weltentag aushalten müssen.

Was waren nun aber die dreißig theologisch-dogmatischen Anklagen gegen
Hus? Ketzerverbrennungen hatte es ja schon seit der Zeit der «Paupere
Christi» vom Jahr 1002 an gegeben.

Unter den dreißig Anklagen finden wir so erstaunliche Behauptungen wie
die (ich zitiere jetzt mit dem Vokabular unseres theologischen Begriffsschatzes),
daß Hus die Prädestinationslehre Jean Calvins und Luthers Gnadenlehre

vorweggenommen habe,

daß jeder im Stande der Gnade befindliche Mensch die Vierte Person
Gottes sei (also eine christologische Anthropozentrik modernster Prägung!),

daß Petrus niemals «das Haupt der Kirche» gewesen sei, sondern daß nur
Christus das sein könne,

daß die «Gnade der Prädestination» das Band sei, das die Kirche als
«Genossenschaft der HeiUgen» zusammenhalte,

daß es «keinen Funken von Wahrscheinlichkeit habe», die «ecclesia mili-
tans », also die streitende Kirche, müsse ein geistliches Oberhaupt haben, und
daß die Apostel und die treuen Diener der Kirche sie zu ihrem Heil geführt
haben und bis ans Ende der Welt führen würden, wenn es kein Papsttum mehr
gäbe.

952



Das sind moderne evangelische oder, wenn Sie so wollen, protestantische
Überzeugungen.

Eben. Und was Hus damals gegen seine Kirche als in der Welt wirkende,
mit der Welt mitschaffende und für die Parusie Christi mit ihren sakramentalen
Gnadenmitteln eingesetzte Anstalt einzuwenden hatte, wird niemand bagatellisieren

können, der die römische Kirche am Ausgang des Mittelalters mit
ihren Schismen, ihrem Simonismus und ihrer Sittenlosigkeit kennt.

Ja. Und dennoch war das — für damaüge Begriffe, auf einem Konzil vom
Rang dessen in Konstanz, wo sich ja nicht nur das kuriale Geschmeiß, sondern
auch die edelste geistige Blüte der Christenheit versammelt hatte — noch
nicht unbedingt des Feuers schuldig. Der Konflikt lag wohl tiefer.

Konnte er das überhaupt — am Gebot der Heihgen Schrift gemessen?

Rigoristische Mahner an den Ernst der « EvangeUschen Räte » waren vorher
nicht unbedingt mit dem Feuer, sondern meistens mit Klosterhaft bestraft
worden. Sie erwähnten schon Bernhard von Clairvaux. Man könnte den heiligen
Franziskus und die ganze Blüte der «Devotio moderna», ja, von noch viel
früher an einen Prediger wie Arnold von Brescia dazu rechnen.

Ja, Husens Lehren und Schriften waren als gefährlich im sozialen und
politischen Sinne erklärt worden, nicht nur als theologische Irrlehren verurteilt.
Denn das größte Gewicht lag bei Husens Lehren und Schriften auf seinen

ekklesiologischen Angriffen: gegen die Macht und Gewalt der sündhaften
Kirche und der in Erbsünde und persönUche Schuld verwirkten Natur des

menschlich-obrigkeitlichen Regiments. Er hatte nicht nur gesagt, daß «kein
sündhafter Priester priesterliche Gewalt und gültige Macht über die Sakramente

besäße, die er spende», sondern er erklärte freimütig, «der kirchliche
Gehorsam sei erfunden gegen die ausdrückliche Erklärung der Heihgen
Schrift, durch die kirchlichen Zensuren unterdrücke der Klerus das Laienvolk,
befriedige dadurch seine Habsucht und seinen Hochmut, schütze seine eigene
Bosheit und ebne dem Antichrist die Wege. Niemand sei weltliche Obrigkeit,
welcher im Sinne des Paulus zu gehorchen sei, niemand Prälat und niemand
Bischof, solange er sich im Stand der Todsünde befände», und werde ein
Papst auch im administrativen Sinne «rechtmäßig gewählt, lebe aber Christo
zuwider, so steige er auf andere Weise als durch Christum in den Schafstall
Christi».

Er wandte sich also in seinen Angriffen gegen die Kirche (seiner Zeit) nicht

gegen die Ausnahmen ihrer SündUchkeit, denn es gab auch damals treue Priester
und HeiUge, sondern er statuierte ein neues Gesetz zwischen Kirche und
Mensch und zwischen den Güedern der Kirche untereinander. Er sah den
Menschen in einem neuen Heilskosmos, in welchem nicht mehr die Mechanik
der kirchUchen Obedienz das Äußerste bewirkte : sein Heil, sondern allein das

953



freie, in der Knechtschaft unter Christo gebundene Zutun des personalen
Glaubensgehorsams. Und wenn er, wie es die meisten der dreißig Anklagepunkte
ihm vorwarfen, die Ungültigkeit sündhaften welthchen Herrschertums wie
geisthcher Amtsausübung als ganz gewiß bezeichnete, so brach er mit der
fundamentalen Ordnung seines Zeitalters und steUte die christhche Existenz vom
Reich und vom Individuum in eine ganz neue, eschatologisch bestimmte
Schau. Die Parusie des Herrn über den Erdkreis war für ihn auch das Ende
aller christUchen Geschichte.

Aber wenn das gelten sollte, was er vertrat, dann konnte ja kein Fürst dieser
Welt mehr schlafen vor Angst, und die «Statthalter Gottes», vom Papst bis

zum geringsten seiner Diener in der Kirche, mußten doch in Furcht und Zittern
leben vor der Wiederkunft ihres götthchen Richters und Herrn.

So war es. Hus wollte den Menschen freimachen, den ganzen, ungeteilten
Menschen — für die Freiheit unter Gott, seinem Herrn. Und er wollte jedem
der von Christus eingesetzten Sakramente um des Menschen willen, der im
Stand der Gnade die Vierte Person Gottes war, seine göttüche Würde
zurückerstatten.

Aber wenn man die ständische Ordnung jener Zeit bedenkt, waren dem
Feuer dieser revolutionären Anschauungen doch überhaupt keine Grenzen
gesetzt. Nach diesen Thesen war jeder Umsturz mögUch und konnte sich auf das

Gebot der Heihgen Schrift berufen!

Das tat Hus auch.

Wenn Amt und Gewalt und deren irdische Ausübung an die personale,
sittUche Würde des Menschen, des vor Gott verantwortlichen Menschen, gebunden
sein sollten, dann war der mittelalterüche Duahsmus von Kreuz und Schwert

hinfäüig und die Gewaltenteilung zwischen dem unantastbar Himmhschen und
dem ins Böse verstrickten Irdischen ohne Rechtfertigung.

Und dann stimmt also doch, was der Geschichtsschreiber der Französischen

Revolution, Louis Blanc, gesagt hat: daß sich «hinter Johannes Hus, diesem
bescheidenen Priester, das gebärende Genie der Revolution verberge ».

Auch dieser Definition wird man nicht widersprechen können. Nur gibt es

christhche und antichristliche Revolutionen!

Es gibt keine echte «christhche Revolution»! Jede Revolution bedient sich
der Gewalt, und die hat Christus schon in der Nacht am ölberg dem Petrus
verwiesen, als er ihn hieß, sein Schwert in die Scheide zu stecken, denn durch
das Schwert werde umkommen, wer das Schwert erhebe

Aber wie konnte es dann zu dem Rückhalt am geringeren und höheren
böhmischen Adel kommen, den Hus doch fraglos genoß? Die böhmischen
Ritter verbargen ihn ja doch, als er aus Prag hatte entweichen müssen, auf

954



ihren Burgen, und sie rühmten sich dieses Schutzes, den Hus bei ihnen gegen
König Wenzel von Böhmen wie gegen König Sigismund von Ungarn genoß,
bis in die Konzüsaula hinein. Jeder von diesen Edeüeuten war ja auch
Grundbesitzer und Gerichtsherr. Lebte etwa jeder von ihnen in jenem «Stande der
Gnade», den Hus als Voraussetzung für die Gültigkeit auch des weltlichen
Regiments voraussetzte?

Kaum. Es war sicher nur ständischer Trotz, mit dem der Adel der AUmacht
des Königtums Schach zu bieten versuchte. Im «Stande der Gnade» werden
die Freunde und Verteidiger Husens sicher nicht aüe gelebt haben.

Aber im Bekenntnis zu seiner eigenen Schuld wuchs ja selbst auch der treulose

Geleitherr Husens einige wenige Male über seine Schwäche hinaus, die

nur darauf bedacht war, «Deutscher Kaiser» zu werden. «Johannes Hus! Wer
lebt schon ohne Sünde » hielt er Hus bei dessen Rigorositäten vor den
versammelten Konzilsvätern vor und empfahl dem Störrischen die Annahme
einer Abschwörformel, die so zweideutig abgefaßt war, daß sie keinen förmlichen

Widerruf in sich schloß.

Und warum nahm Hus diese Abschwörformel nicht an?

Er wußte, daß König Sigismund von der Kurie eine Million Golddukaten
für seine Auslieferung erwartete •— Sigismund, dieser notorische Schuldenmacher!

Und er empfand die milde Abschwörformel als Verrat an jenen, die
ihm geglaubt hatten und immer weiter an die Wahrheit seiner Worte glaubten.
MitmenschUche Verantwortlichkeit war es, die ihn zwang, einen Kompromiß
abzulehnen, der ihm das Leben hätte retten können.

Doch mit der Weigerung, diese milde Abschwörformel anzunehmen, war
doch immer noch nicht der Feuertod identisch, wahrscheinUch doch auch für
König Sigismund nicht!

Es ist schwer, das mit Sicherheit zu bestätigen oder zu verneinen. Wenn
König Sigismund die Gefährhchkeit der Husschen Lehren nicht erkannt haben
soUte, auch damals noch nicht, als er ihm seinen «Geleitbrief» aussteUte —
hier auf dem Konzil ging ihm die ganze umstürzlerische Macht dieser Lehren
auf, und seine Lehrmeister waren — die französischen Kardinäle, allen voran
Pierre d'Aiüy, « der Adler Frankreichs », « der Ketzerhammer », eine gelehrte,
noble Höfüngsnatur, dann der nüchterne, redüche Kardinal Guillaume Fil-
lastre und schheßUch der «Cicero von Paris», der Universitätskanzler Jehan
Gerson, eine der imponierendsten Persönlichkeiten im «Herbst des Mittelalters

», der als Ankläger gegen Hus auftrat.

Diese drei auf der bunten Schaubühne des konziliarischen Weltparlaments
wirkenden Prälaten hatten die Gefahr, die der abendländischen sozialen

Ordnung durch Hus drohte, als erste erkannt. Die Ideen des böhmischen Rigori-

955



sten als Ketzerei abzustempeln und sie damit ein für alle Male aus der Norm
des Verhältnisses zwischen weltUcher Obrigkeit und weltlicher Untertanenschaft

nach der für damahge Zeiten aüein gültigen geistlichen Urteilsfindung zu
verbannen (also auch jeden disziphnarischen Verstoß dawider als Aufruhr
gegen die göttliche Heilsordnung zu brandmarken), mußte ihre schärfste Strenge

gegen Hus erwecken.

Und wie konnten sie das für die Mehrheit der Konzilsväter und den König
glaubhaft machen?

Der Ketzerprozeß gegen Hus war für die französische Delegation nur der

Prototyp eines eigenen hochpolitischen Prozesses, dessen Urteil nach ihrem
Sinn sie hier von der Gesamtheit der Konzilsväter für den König von Frankreich

bestätigt haben wollten. Jahrzehntelang hatte in Frankreich ein Verbrechen

und dessen religiös-sittliche Rechtfertigung zur Debatte gestanden, bis
schließhch, acht Jahre nach dem Tode des markantesten Wortführers der
Verteidigung, die Debatte eingeschlafen zu sein schien. Nur schien Die Argumentation

bheb aktuell und sollte es für alle Zeiten bleiben — bis zum 20. Juh 1944
und seinem welthistorischen Attentat...

Dieser Umstand aber gäbe dem Prozeß gegen Johannes Hus ja ein ganz
neues Gesicht und verlagerte ihn von der theologisch-dogmatischen auf eine

politische Ebene!

In jener Zeit gab es keine Politik oder, sagen wir es genauer, keine Grundlage

und Rechtfertigung irdischer Gewalt ohne theologische, religiöse
Voraussetzungen

Der Prozeß, den Frankreichs Delegation für ihren König und ihre Kirche
verfocht, betraf das Wohl und Wehe der Krone, die ohne Gottesgnadentum
nicht zu tragen war. Der Herzog Ohnefurcht von Burgund hatte den Herzog
von Orléans ermorden lassen, weil der sein Volk durch tyrannische Willkür
und zu hohe Steuerlasten bedrückt habe. Jehan Petit, ein berühmter Rechtslehrer

jener Zeit, hatte diese ruchlose Gewalttat verteidigt. Der Kanzler der
Universität Paris, Jehan Gerson, der hier beim Konzil anwesend und in der
Sache Hus Ankläger war, hatte mehrere Thesen des Petit in seiner Anklage
dawider als ketzerisch und staatsgefährlich verdammt und den Bischof von
Paris veranlaßt, die Schriften des Petit öffentUch verbrennen zu lassen. Der
Herzog von Burgund aber hatte Klage beim Papst in Rom geführt, und das

Pariser Verdammungsurteil Gersons — war von Rom aufgehoben worden.

Was aber hatte Petit an einem bestellten Mord zu verteidigen gehabt?

Die Unschädlichmachung eines Tyrannen. Der gefährlichste unter seinen
Rechtssätzen hatte gelautet: «Jeder Tyrann kann und darf von jedem Untertanen

in jeglicher Weise, selbst durch List und Betrug, ungeachtet aller
Eidschwüre oder Verträge und ohne richterliches Urteil getötet werden. » — Da-

956



gegen das Postulat Gersons: «Dies ist wider die Lehre des christhchen Glaubens

und der guten Sitte, führt zu Meineid, Verrat, Empörung und untergräbt
den Staat. Wer also der Lehre vom Tyrannenmord anhängt, ist ein Ketzer »

Der Tyrann aber darf— zufolge Gerson — weiter «tyrannisieren»?

Ja. Er ist gottgewollte Obrigkeit — im Sinne des heiligen Paulus.

Aber doch wohl auch unter dem Gericht Gottes...
SelbstverständUch. — Doch auch unter dem Gesetz seiner Gnade

Für den auf Erden leidenden Menschen lauter Ungewißheiten
Damals nicht. — Nun aber stand da vor dem weltberühmten « doctor chri-

stianissimus » der Universität Paris der untersetzte, graubleiche, von Erschöpfung,

Krankheit, Kerkerqualen und dämonischen Nachtgesichten in monatelanger

Gefangenschaft gezeichnete, doch mit jeder seiner Rephken auch wieder
zu einem wahren Löwen der Beredsamkeit erwachende Magister aus Prag und
beharrte bei seinen Thesen: «Nur in guten Befehlen darf man den Vorgesetzten
gehorchen, bei schlechten muß man sich kühn widersetzen. Niemand, der sich
im Stande der Todsünde befindet, sei er geistlich oder weltlich, kann ein Amt
ausüben...»

Wer sagt, was Sünde oder gar Todsünde, wer sagt, was gut ist?

Die Kirche! — nach der Meinung der Ankläger.
Nach der Meinung des Angeklagten: das Gewissen, der Glaube, das Wort

der Heiligen Schrift.

Hier fängt der unkontrollierbare Subjektivismus der protestantischen Sache

an — die « Sonne deines Sittentags », wie einige Jahrhunderte später Goethe
schrieb.

Auf jeden Fall war Johannes Hus für die französische Delegation nur
eine Art Stellvertreter des acht Jahre zuvor gestorbenen Jehan Petit. Jeder von
den beiden mußte mit einem konziliaren Urteil zum Schweigen gebracht werden:

der eine in seinen Lehrsätzen, der andere in seiner Person und in seiner

Predigt — für immer.

Wäre in diesen — von der französischen Konzilsdelegation wie dann später
auch von König Sigismund vorausgesehenen — politischen, sittlichen, sozialen
und ökonomischen — Konsequenzen der Lehre Husens, wenn er ihr zum
Durchbruch hätte verliehen können, nicht auch eine Parallele zu den Problemen

zu sehen, denen sich die deutsche Reformation gut hundert Jahre später
mit den Sozialrevolutionären Ideen der deutschen Bauernheere und der
Wiedertäuferbewegung gegenübergestellt sah?

Durchaus. Und der Zusammenhang zwischen den rehgiösen Impulsen und
den sozialen und ökonomischen wie pohtischen Problemen ist ohne den Über-

957



gang von der Natural- zur Geldwirtschaft und ohne den merkantihstischen
Schwung in der Anhäufung großer Stadtgebüde gar nicht denkbar. Die «

Hussitenkriege » haben überdies mit schauerhcher Blutrünstigkeit klargemacht, was
daraus entsteht, wenn einige hunderttausend «Gläubige» die spitzfindigen
Ideen von ein paar hundert scholastischen Theologen in die Tat umsetzen
woüen.

Und Hus hatte keinerlei Fürsprecher auf dem Konzil?

An Fürsprechern hat es ihm nicht gefehlt, weder bei Theologen noch bei
Laien. Abgesehen davon, daß die Böhmen ein ganz natürhches Anhängüch-
keitsgefühl für ihren Landsmann bekundeten, was sie vor aüem König
Sigismund zu verstehen gaben, der König von Böhmen nach seinem Bruder Wenzel
werden woüte, waren auch Deutsche und Polen seine Freunde. Ja, selbst sein

« Großinquisitor », wenn Sie ihn so nennen wollen, der Kardinal von Bologna,
Francesco ZabareUa, der jahrelang Husens Akten bearbeitet hatte, als der
Prozeß gegen ihn noch bei der Kurie anhängig war, soll ihn im Kerker besucht
und beschworen haben, den Widerruf zu leisten oder wenigstens die milde Ab-
schwörungsformel anzunehmen, deren geistiger Urheber er selber, der Kardinal,

war.

Hus aber bheb unbelehrbar — oder auf alle Fälle halsstarrig und unbeugsam?

Ja.

Und der Grund dafür allein : die mitmenschliche Verantwortung gegenüber
jenen, die an ihn glaubten: seine «Gemeinde»?

Ja.

War das nicht Eitelkeit?

Nicht unbedingt. Ebensosehr geisthches Verantwortungsgefühl. Und
zugleich Berufung auf die Gerichtsbarkeit des Gottessohnes, dem er, schon voll
düsterer Ahnungen vor der Abreise aus Prag, aUes anheimgesteüt hatte.

Man reist aber zu keinem irdischen Gericht, wenn man nur einen himmü-
schen Richter anerkennen will

Der HeiUge Geist konnte für einen Hus auch irdische Richter führen. Man
legte ihm den Hinweis auf das göttüche Gericht als Blasphemie aus, aber er
replizierte mit haarscharfer Logik, daß es für den Demütigen keinen höheren
und gültigeren Richter geben könne. So wurde er in einer Szene von schauerhcher

Bildkraft nach monatelangen, peinigenden Verhandlungen im geheimen

und an der Öffenthchkeit im Münster zu Konstanz am 6. Juli 1415 aus
dem Priesterstand und aus der Kirche ausgeschlossen und der welthchen
Gewalt übergeben — in «jener Verruchtheit», deren er die Kirche zeit seines

Lebens angeklagt hatte, weil sie «den Hohepriestern und Schriftgelehrten

958



gleich die weltliche Macht mißbrauche, ihre eigenen geisthchen Urteile durch
sie mit der Blutschuld vollstrecken zu lassen». Er hatte damit auf die Rolle des

Judentums gegenüber Christus durch die Exekutionspraxis der römischen
Besatzungsmacht angespielt.

Es bleibt die Frage: ein Ketzer? oder ein Märtyrer?
Ich meine: beides. Die «Wahrheit» ist auf Erden leider auch immer eine

Frage der Zeit. Wenigstens vor der irdischen Macht. Damals war Hus das,

was man einen Ketzer nannte, und damals und immer ist er ein Märtyrer. Die
Antwort kann wohl nur die Übereifrigkeit konfessioneüer Alternativisten
befriedigen wollen.

Die Tragik Uegt doch wohl auf beiden Seiten. Bei seinen Richtern, die nach
den theologischen und juristischen Vorstellungen ihrer Zeit nicht anders haben
handeln können, und bei dem Gerichteten, der sich selbst und der von ihm
erkannten Wahrheit des götthchen Wortes treu bleiben wollte. Das Größte
in Husens Leistung Uegt wohl in dem reinigenden Selbstopfer, das er brachte
und zum Beispiel für den personalen Glauben und jene Wahrheit erhob, die

von dem erst im Bilde Gottes Person gewordenen Menschen erkannt werden
kann.

Und eben das läßt wohl auch das Fragen um ihn nicht zur Ruhe kommen.

Ja. Er ist und bleibt für immer «aktuell», wenn wir so sagen dürfen, denn
seine Entscheidung bleibt der Menschheit für immer aufgegeben.

Liegt, meinen Sie, darin auch der konfessioneüe Unfriede begründet, den
die Feiern zum Gedenken an seinen Todestag vor 5 50 Jahren mit sich gebracht
hat?

Gewiß zu einem Teil. Das AUerweltsetikett «Ökumene» überdeckt zum
Glück nicht immer die wahren Tatbestände, und eine etwas schwammige
Unverbindüchkeit kann die scharfen Umrisse geschichtlicher geistiger Konturen

nicht verwischen.

Als die kathoUsche Kirche im Erzbistum Freiburg im Jahre 1964 unter Beizug

hoher und höchster geisthcher Würdenträger aus dem Ausland die 550-
Jahrfeier des Konstanzer Konzils beging, begnügte sie sich mit der Anberaumung

eines Pontifikalamtes, der Veranstaltung ethcher Vorträge, welche
nachweisen sollten, daß das Konzil vor 550 Jahren « ein Markstein auf demWeg zur
Entwicklung der Einheit in der Kirche gewesen sei », und breitete eine museale
Schau kultischer und liturgischer Zeugnisse aus der Konzilszeit vor den Gästen
aus. Den Abschluß der Feiern bildete eine abendhche Bodenseerundfahrt mit
Essen und Ansprachen. Erzbischof Schaufele von Freiburg, auf das Schicksal

Johannes Husens angesprochen, gab zur Antwort, «natürhch stehe der FaU

Hus ein tragisches persönliches Schicksal dar, aber seine Verurteilung sei auf

959



Grund seiner Ketzerei zu Recht erfolgt». Die jahrhundertealten Zweifel an
der Rechtmäßigkeit, Husens Sache so zu beurteilen und ihm solch einen
Nekrolog zu halten, brachte bei der Abendtafel an Bord des Bodenseedampfers der

evangehsche Ministerpräsident von Baden-Württemberg zum Ausdruck, als er
in seiner Rede einflocht, den tragischen Ausgang des Konzilverfahrens gegen
Johannes Hus müsse man wohl auch in die allgemeine Bitte um Vergebung
aller Schuld der kathohschen Kirche gegenüber Andersgläubigen einbeschließen,

die Papst Paul der Sechste zu Beginn des Zweiten Vatikanums demütigen
Herzens an die nichtkatholische Welt gerichtet habe.

Schon damals war evident, daß die kathohschen Veranstalter der Feierlichkeiten

zum Gedenken an das Konstanzer Konzil eine Gestalt wie die des
Johannes Hus gar zu unbekümmert hatten übergehen oder auf die leichte Achsel
nehmen wollen.

In das andere Extrem, den 5 5 o. Todestag Johannes Husens am 6. Juh zum
Anlaß für eine Überinterpretation seines Ideengutes und seiner Handlungsweise

zu machen, ist dann das sehr ungleich zusammengesetzte Gremium der
Hus-Tage 196 5 vom 3.—6. Juh verfallen, das aus der Stadtverwaltung Konstanz,
der EvangeUschen Bruderschaft, der Hus-Museumsgesellschaft Prag und einer
Abordnung der Exil-Tschechen in der Bundesrepubhk Deutschland bestand.
Aus der administrativ nicht immer glücklichen, das heißt nicht eindeutig
gesonderten Form von Einladungen zu den Feierlichkeiten entstand eine
Verstimmung zwischen dem Freiburger Bischofsstuhl und den Konstanzer
Veranstaltern. Der Erzbischof von Freiburg heß eine Einladung des Konstanzer
Oberbürgermeisters einfach unbeantwortet ; die indirekt schon ruchbar gewordene

Antwort war ein Verbot für sämthche Kleriker seiner Diözese, an den
Feiern teilzunehmen, und der Generalvikar von Freiburg erklärte in einem
offiziösen Zeitungsartikel, «es bestehe die Gefahr, daß wir Kathohken auf dieser

Tagung provoziert würden». Dem heute wohl bedeutendsten Hus-For-
scher, Pater Paul de Vooght, Löwen, welcher mit etwas wie flagellantischer
Selbstkritik der Kirche in einer früher veröffentlichten Studie so weit gegangen
war, das ganze Konzil «eine fanatisierte Bande» zu nennen, wurde unter diesen
Umständen von seinen Ordensoberen verboten, die angesagte Beteihgung an
den Hus-Tagen vom 3. bis 6. Juli 1965 zu verwirküchen.

Aber wenn man nun heute nüchtern überblickt, was bei dieser unter wahrhaft

spektakulären Voraussetzungen zustandegekommenen Konstanzer Hus-
Feier herausgekommen ist, dann will einem das Ergebnis äußerst mager
vorkommen. Selbst ein «Forumsgespräch» unter Leitung von Carl Amery, dem
«enfant terrible» des Linkskatholizismus, hat den vielen Reden keine Würze
verleihen können, und für die künftige Gründung der Universität Konstanz
hat Johannes Hus, der Prager Universitätslehrer, keine geistige Gallionsfigur
abgeben können.

960



Die Fackeln der Wahrheit, die an den Scheiterhaufen der Märtyrer entzündet

werden, gehen nie aus, könnte man eher bei der offiziösen Stellungnahme
des staatlich gelenkten tschechischen Atheismus als bei den Gottesdiensten unter
dem evangehschenBischofKupkain der historischenBethlehems-Kapelle in Prag
sagen. Milan Machovec, ein tschechischer Atheist, hat unlängst in einer
Broschüre die Frage gestellt, die ihm durch private Konstanzer Initianten in den
Mund gelegt worden war: «Wird die katholische Kirche Hus rehabihtieren?»

Diese Frage scheint mir in dem Jahr, in dem Galileo Gaülei en passant
rehabilitiert worden ist, gar nicht so abwegig zu sein

Für einen Atheisten wie Machovec aber kann die Rehabilitation eines

Theisten wie Hus doch nur Anlaß für eine gesellschaftskritische Untersuchung
im Bann gänzhch Hus-fremder Thesen sein, und deshalb muß er im Sinn des

Wortes «an Hus vorbeisehen», obschon er ganz richtig meint, «das Hus-
Problem wird zum Problem der jetzigen und der künftigen Gestalt der katholischen

Kirche und aller Christenheit. Die ökumenische Bewegung hat nicht nur
ihre praktischen, sondern auch ihre theologischen Seiten und Aufgaben. Sollen
die Versuche um die Wiedervereinigung der katholischen, orthodoxen und
evangelischen Christen in einer .universalis ecclesia Jesu Christi' nicht schon

zum voraus absolut scheitern, dann können die Christen verschiedener
Konfessionen einander nicht mehr verketzern — und zwar nicht nur was die
Zukunft, sondern auch was die Vergangenheit betrifft ».

Noch ein wichtiger Satz aus der Broschüre des Prager Atheisten : « Die
sogenannte tschechische Reformation im 14. und 15. Jahrhundert kann für die
katholischen Theoretiker jetzt am Anfang der ,ökumenischen Epoche' als

Prüfstein dienen, um die nötigen theoretischen und methodologischen Fähigkeiten

zu gewinnen, ohne welche man entweder als Kathohzismus oder als

Ökumenizismus kapitulieren muß. Uns Atheisten ist es persönlich bestimmt
gleichgültig, wenn Hus vielleicht sogar heiliggesprochen werden sollte, wir
werden seine historischen Verdienste jedenfalls ehren. Aber als den Menschen
des 20. Jahrhunderts, die unter den Gläubigen leben müssen und auch sie als

Menschen ehren möchten, ist es uns bestimmt nicht gleichgültig. Denn nicht nur
die Hus-Sache: die Sache der ganzen Menschheit ist jetzt aufs Spiel gesetzt.»

Das ist ein merkwürdiges Plädoyer.

Sein Humanismus macht den «abwesenden Gott» der Gottlosen glaubhafter
als die Gottseligkeit in der Regie eines staatlich gelenkten Kirchenministeriums.

Die letzte Frage bleibt gleichwohl: War er ein Ketzer oder ein Märtyrer?

Die Frage faßt das Problem nicht, und eine Antwort würde die Wahrheit
entstellen. Hus war beides und mehr. Er war kein «Luther vor Luther», wie
manche es heute gern darstellen möchten, wiewohl Luther ihm später so man-

961



ches Wort von den Lippen abgelesen und sein Schicksal gegen das Papsttum
angewendet, ja Hus' hedhafte Psalmenübersetzungen dem protestantischen
Kirchengesang eingefügt hat. In den längst überlebten und überdachten
Denkschemata seiner Zeit lebte und dachte Hus voraus. Aber ein Opfer seiner
Kirche ist er als gläubiger Katholik auch gewesen. Im echten, personalen Sinne

war er sicher viel frömmer als die konziliare Institution, die ihn in die Qualen
des Feuertodes schickte. Deshalb bheb sein Geist, wie schon Erasmus von
Rotterdam gesagt hat, am Leben, als er an seinem Leibe hatte sterben müssen, und
die scheinbare Niederlage wurde sein Sieg, der bis heute ungeschmälert
gebheben ist.

Aber von Hus gilt — das sei namentlich für die sogenannten kathohschen
LinksinteUektuellen gesagt — was Karl Barth von Jean Calvin geschrieben
hat: «Wer die Erinnerung an ihn begehen wiü, der sehe wohl zu, daß er ihn
selbst dabei für sich und nicht etwa gegen sich habe »

Seit der Niederschrift dieses erdachten Gespräches hat sich in der Sache Husens Bedeutsames

zugetragen: für den Hus von damals vor 550 Jahren, dem in Konstanz auf dem Konzü
der Prozeß gemacht wurde und der auf den Scheiterhaufen steigen mußte, und für den Hus
von heute, dessen fort und fort erregender Geist die Parteien nicht zur Versöhnung kommen
läßt.

Papst Paul VI. hatte in seiner großen Ansprache in Pisa im Juni 1965 schon neben
Michelangelo und Dante auch GaUlei als einen der drei großen Söhne der Toskana gerühmt,
und von dieser Rede an gilt Galüei als rehabiUtiert. Bei den großen, tiefschürfenden Debatten
des 2. Vatikanums zur Frage der Gewissensfreiheit gab (nach dem Bericht der Neuen Zürcher
Zeitung) «der Erzbischof von Prag, Kardinal Beran, mit frommen und gütigen Worten»
den Vätern in der Konzilsaula zu bedenken, daß sein tschechoslowakisches Volk eben unter
dem militanten Atheismus stellvertretend zur Sühne erleiden müsse, was in der Verweigerung

der Gewissensfreiheit Jan Hus gegenüber einmal gesündigt worden sei. Die Väter
spendeten seinem Votum stürmischen BeifaU.

Was hinwieder die zu unerquickUchen Zänkereien ausgearteten Hus-Feiern in Konstanz
anbelangt, ist ein Briefwechsel zwischen Kardinal Bea und dem Oberbürgermeister der
Stadt Konstanz, Heimle, veröffendicht worden, der mit seinem Wortlaut (zitiert nach der
KIPA): nicht der Oberbürgermeister von Konstanz und nicht die anderen, die den Kongreß
vorbereitet hätten, trügen die Schuld an dem alles andere als ökumenischen Charakter der
einseitig und polemisch-protestantisch gewordenen Veranstaltung, die Mißhelligkeiten
unmißverständlich dem erzbischöflichen Ordinariat von Freiburg i. Br. zur Last legt.

E.S.

962


	Johannes Hus, Ketzer oder Märtyrer? : Ein erdachtes Gespräch

