Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 7

Buchbesprechung: Bucher
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHER

BUCHER ZUM HUNDERTSTEN GEBURTSTAG VON

RICHARD STRAUSS

Die Flut der — nicht nur in deutscher Spra-
che erschienenen — Publikationen zum hun-
dertsten Geburtstag von Richard StrauB ist
noch nicht versiegt. Sie reicht von der Anek-
dotensammlung iiber das Schau-Buch bis zur
musikwissenschaftlich fundierten Brief-Her-
ausgabe. Es sei im folgenden auf zwélf Publi-
kationen hingewiesen, die mit dem StrauB3-
Zentenarium in engem oder auch loserem
Zusammenhang stehen, Dabei kann beim
Uberblick nicht verschwiegen werden, daB
die StrauB-Monographie — wie sie etwa
Mahler und Debussy schon vor Jahren et-
halten haben — noch nicht existiert und von
dem engsten Kreis der StrauB-Biographen
mehr denn je mit Spannung erwartet wird.
Es miifite sich dabei um ein Werk handeln,
das gleichzeitig Biographie, Werkanalyse
und Wertung enthielte. Die meisten votlie-
genden Publikationen bleiben bei einer losen
Lebens- und Werkbeschreibung. Deshalb
miissen die wesentlichsten Eindriicke nach
wie vor von den verschiedenen Briefwech-
seln zwischen StrauB und seinen Librettisten
ausgehen.
X .

Franz Trenners Richard Strauff, Dokumente
seines Lebens und Schaffens ist eine Biographie
aus Zitaten!. Sie gibt ein aus zeitgendssi-
schen Dokumenten zusammengetragenes Le-
bensbild, das die einzelnen Stationen des
Kiinstlers nachzeichnet, aber trotz der ange-
strebten straffen Chronologie zu Werkgrup-
pen-Besprechungen abfillt — wie etwa der
Sprung von der « Josephslegende» (1913/14)
zu «Verklungene Feste» (1941). Das Buch
besteht zu neun Zehnteln aus Zitaten; das
Verzeichnis gibt dazu gegen vierhundert
Quellen an. Dies gewiihtleistet zwar die an-
gestrebte  «Authentizitit», verunmoglicht
aber eine kritische Stellungnahme, welche
hier jedoch offenbar gar nicht angestrebt
wird, Dabei sind stets nur die Begleitum-
stinde der Werke wiedergegeben: Vorarbei-

ten in den Briefwechseln zwischen Dichter
und Komponist, Tageskritik, spitere Wir-
kung; iiber die Werke selbst wird wenig aus-
gesagt. So ist die — iibrigens sattsam be-
kannte — Entstehungsgeschichte des «Inter-
mezzo» breit ausgewalzt; das aber wirklich
Originell-Faszinierende dieses einzigartigen
Biihnenwerkes kommt nicht zur Datstellung.
Die einzig handgreifliche Betrachtung eines
Werkes ist die — iibrigens einzige — Ana-
lyse von Strauf} zu einer seiner Kompositio-
nen, die zur frithen Orchester-Phantasie
«Aus Italien», und bleibt also damit in die-
sem Buch auch wieder Zitat. Doch dem mit
StrauB3 wenig bekannten Musikfreund ver-
mag diese Publikation einen iibersichtlichen
Eindtuck vom Werdegang des Komponisten
zu geben. Der Mangel an kritischer Distanz
wird an manchen Stellen durch die Direkt-
heit des Zeugnisses wettgemacht, so etwa
die Beschtreibung des letzten Besuches beim
todkranken Komponisten dutch den be-
kannten StrauB3-Regisseur Rudolf Hartmann.

Beinahe als Anekdotensammlung er-
scheint einem Walter Thomas’ Richard
Strauff und seine Zeitgenossen®. Es ist anzuneh-
men, daB darin alles wiedergegeben ist, was
StrauB iiber seine Zeitgenossen oder die Zeit-
genossen iiber Straufl faBbar ausgesagt ha-
ben; es reicht dabei von Strauf}’ Entgegnung
auf Wilhelms II. Mahnung, dal3 er sich mit
dem Schaden seiner «Salome» die Garmi-
scher Villa habe kaufen kénnen, bis zu Hof-
mannsthals (vermutlich durch Alma Mahler
boswillig unterschobenem) Ausspruch, was
wohl aus seinem « Rosenkavalier »-Text hitte
werden kénnen, wenn er von Lehir vertont
wotden wire. Der Begriff der Zeitgenossen-
schaft ist iiberaus weit gespannt: von Hector
Berlioz bis Werner Egk, also soweit, daB die
Kenntnisnahme oftmals einseitig bleiben
muBite. Zudem ist sie nicht allein auf Musiker
beschrinkt; sie umfaf3t auBer den Librettisten
auch Erscheinungen wie Nietzsche, Shaw,

687



Rolland, Mann. Obwohl das Buch auch auf
Grund einer personlichen Bekanntschaft mit
dem Komponisten geschrieben worden ist,
wird Straul von verschiedensten Seiten be-
leuchtet: der Autor weist mehrmals Straufy’
Eklektizismus nicht nur in musikalischen Be-
langen nach, sondern zeigt auch, wie Malerei
und Literatur fiir ihn nur soweit von Inter-
esse waren, als sie zu seinem Schaffen irgend-
welche Beziige hatten oder sich ihm nutz-
bringend einordnen lieBen. Das riesige Ma-
terial ist — nicht chronologisch — geschickt
zu selbstindigen Kapiteln gebiindelt. Beson-
ders instruktiv ist das Verhiltnis zwischen
StrauB3 und Mahler dargestellt. Dieses Buch
darf als eine der interessantesten Straul3-
Publikationen angesehen werden, nicht ei-
gentlich als originale Leistung, sondern
durch das Aufzeigen der zeitlichen Beziige,
aus denen dieses imponietende Oeuvre ent-
stchen und bestehen konnte. Die dem
Straul3-Kenner meistenteils bekannten Ein-
zelfakten sind zu einem spannenden Lese-
buch iiber diese eigentliche Spitepoche ver-
einigt. So 146t es sich rechtfertigen, wenn auf
Quellenangaben durchwegs verzichtet wot-
den ist,

Der Miinchner Ludwig Kusche hat R/-
chard Strauff im Kulturkarussell der Zeit
1864—1964 herausgegeben3. Diese von un-
. eingeschrinkter Sympathie befliigelte Publi-
kation darf als eigentliche Karikaturen- und
Anekdotensammlung bezeichnet werden, be-
anspruchen doch die iiber fiinfzig wiederge-
gebenen Karikaturen, eine vollstindige
Sammlung aller je erschienenen zu sein. Der
in der Art einer leichten Causerie gehaltene
Text will lediglich den groBen Bilderbogen
zusammenhalten. Dabei verteilt der Heraus-
geber gelegentliche Seitenhiebe gegen Zeit-
genossen von StrauB} oder die jiingere Kom-
ponistengeneration. Gerade hier miissen die
vollig unmotivierten Ausfille gegen die
neueste Musik verdrgern, gegen eine Er-
scheinung also, mit der Straufl iiberhaupt
nichts mehr zu tun hatte. Begreiflich, wenn
hier dem Verfasser einige Fehler unterlaufen:
so bezeichnet er Schonbergs Klavierstiicke
op. 11 aus dem Jahre 1908 als Zwolftonmu-
sik, im weiteren verwechselt er mehrmals
seriell mit dodekaphon, und man mag es bei-

688

nahe als Omen hinnehmen, daf} der einzige
Druckfehler des sorgfiltig edierten Buches
sich beim Namen Boulez findet. Schade um
solche Entgleisungen in einer Publikation,
die fiir ein ganz anderes Ambiente geschrie-
ben worden ist und im iibrigen die Absicht,
ein heiteres Buch iiber einen heiteren Gegen-
stand zu sein, brillant erfiillt.

Gewissermalen als Vorspiel dazu ist das
ebenfalls von Ludwig Kusche einige Jahre
vorher publizierte Bindchen Heimliche Auf-
Sforderung zu Richard Strauff zu betrachten?,
Auch bei dieser mit finfzehn Karikaturen
versehenen Publikation fehlt es nicht an pas-
senden und unpassenden Ausfillen gegen
Dirigenten und Musikwissenschafter. Noch
stirker scheint hier die Haltung durch — ist
es doch zu einer Zeit geschrieben worden,
als der Komponist sich noch nicht so un-
widersprochen durchgesetzt hatte wie schon
zur Zeit seines Zentenariums —, Straul} zu
verteidigen gegen den Vorwurf, passé zu
sein, und dabei zu kimpfen, wo es eigentlich
nichts zu erkimpfen gibt. Dabei miifite es
doch gerade diesem Verfasser bewuBt sein,
dal — wie er selber zitiert — «Musik die
viel beredtere Sprache ist».

Als iiberaus bibliophiles Schau- und
Lesebuch gibt sich Franz Hadamowskys
Richard Strauff und Salzburg mit iiber achtzig
SchwarzweiB-Photographien und -Illustratio-
nen?. Es zeichnet in lickenloser Chronologie
Straul’ Beziehungen zur nachmaligen Fest-
spielstadt: Die erste Auffilhrung eines gro-
Beren StrauB-Werkes in der Mozartstadt galt
«Tod und Verklirung » im Jahre 1899. Sein

erstes Konzert anliBlich Mozarts hundert- -

fiinfzigstem Geburtstage; die Bekanntschaft
mit Hermann Bahr, von dem er sich den
«Intermezzo »-Text erbat; die Festspielideen
im Verein mit Hofmannsthal, Reinhardt,
Roller; der jahredauernde Kompetenzstreit
zwischen Wien und Salzburg; die Freund-
schaft mit Stefan Zweig und die Zusammen-
arbeit fiir die « Schweigsame Frau»; die en-
thusiastische Generalprobe zur «Liebe der
Danae» unter Clemens KrauBl im fiinften
Kriegsjahr: all dies kommt zur Sprache. Das
Buch fiihrt sinngemiB tiber Straufy’ Tod hin-
aus und vermag dadurch auch die Er6ffnung
des neuen Hauses (1960) miteinzubeziehen.



Bei aller Formknappheit des Buches ist ein
gelegentliches Abschweifen nicht zu iiber-
sehen; so vor allem im iibrigens duBerst in-
struktiv ausgewihlten Bildteil: was soll hier
die Abbildung von Straul3’ Garmischer At-
beitszimmer oder die Wiedergabe eines Pro-
grammzettels der Seefried? Gelungen ist die
Gegeniiberstellung der beiden Inszenietun-
gen der «Danae », die der verhinderten, 1944,
und die der eigentlichen Urauffithrung, 1952.
Heinrich Kralik hat seine StrauB3-Biogra-
phie in den spiten dreiBBiger Jahren mit der
Zustimmung des Meisters konzipiert, aber
. erst ein Vierteljahrhundert spiter zum Ab-
schlufl gebracht®. Das Buch spielt auf Straul3
als den Welthiirger der Musik an: es zeigt ein
Werk, das in stufenweiser Ausficherung kei-
nen Anteil an den Zeitumwilzungen nahm,
- aber trotzdem — oder vielleicht gerade des-
halb — zwei Weltkatastrophen iiberdauerte
und heute wie kaum ein Lebenswerk jener
Epoche seine historische Stellung einnimmt.
Es ist eine Entwicklungsbiographie, die vom
duBeren Lebensgang stets wieder auf die
Werke verweist; nicht umsonst wird gleich
zu Anfang cin Vergleich zwischen Straufy’
und Goethes Lebensweg gezogen. Dabei
wendet sich das Buch — nach des Autors be-
wullter Aussage — weniger an den Fach-
mann, dem es tatsichlich auch wenig Neues
zu bieten vermdchte, als an den stets sich
vergroflernden Kreis von Opern- und Kon-
zertbesuchern. Obwohl sich diese Publika-
tion — wieder nach des Autors eigener Aus-
sage — ausschlieBlich auf die veréffentlichten
Dokumente stiitzt, gleitet es manchmal ins
Episodische ab; so kann man kaum verste-
hen, warum etwa das Biillow-Cosima-Wag-
ner-Verhiltnis im Detail erwihnt wird: dies
mag fir jene Zeit von Sensationswert gewe-
sen sein, hat aber fiir Strauf’ musikalische
Entwicklung keine Bedeutung und muf} so-
mit in einer Biographie iiber den Komponi-
sten als tiberfliissig erscheinen, Die umfing-
liche Publikation enthilt neben acht ge-
schickt ausgewihlten Portrits sechs Briefe
und ein Noten-Skizzenblatt in Faksimile.
Willi Schuh berichtet in seinem unter dem
Titel Ein paar Erinnerungen an Richard Strauff
erschienenen Bindchen iiber seine Begeg-
nungen mit dem ihm freundschaftlich vet-

bundenen Komponisten?. London, Mon-
treux, Ziitich, Miinchen geben die Hinter-
griinde fiir die Episoden, in denen die Faszi-
nationskraft des alten Straul} ihre Wirkung
tat: seine Bekenntnisse zu Mozart und Wag-
net, seine Vorliebe fiir die italienische Ma-
lerei des Seicento. Mit besonderer Feinheit
sind die Gespriche gezeichnet, in denen
Strauf} und sein Adlatus verschiedener Mei-
nung waren: iiber den Wert der modernen
Musik, wie etwa Bergs «Lyrische Suite».
Dieses iiberaus personliche Dokument —
schon 1958 im Atlantis-Almanach veroffent-
licht — ist nun einem groBeren Kreis von
StrauB3-Liebhabern zuginglich gemacht wor-
den.

Unter dem Titel Hugo von Hofmannsthal
und Richard Strauff, Legende und Wirklichkeit
ist der Vortrag erschienen, den Willi Schuh
am Vorabend des hundertsten Geburtstages
des Komponisten, dem 10. Juni 1964, in der
Bayerischen Akademie der Schonen Kiinste
in Miinchen gehalten hat®. Es ist dies ein
Festvortrag ganz besonderer Art: der wohl
umfassendste StrauB-Kenner begegnet darin
den vor allem in letzter Zeit laut gewordenen
Meinungen, daB es sich bei der Zusammen-
arbeit dieser beiden Kiinstler vorwiegend um
ein tiefgreifendes MiBverstindnis gehandelt
habe. Es gelingt ihm, zu zeigen, wie solche
Vorwiirfe hauptsichlich von Literaturhisto-
rikern ausgegangen sind, und legt im folgen-
den dar, daB nur eine sowohl literarisch als
auch musikalisch fundierte Betrachtung die-
sen einmaligen Kunstprodukten gerecht zu
werden vermag. Notenbeispiele aus « Rosen-
kavalier» und «Atiadne» sowie die vier er-
sten «Rosenkavalier »-Manuskriptseiten des
Dichtets mit den allerersten Bleistifteintra-
gungen des Komponisten dienen als iiber-
zeugende Belege.

Nicht als eigentliche Neuerscheinung
zum StrauB-Zentenarium ist der von Willi
Schuh herausgegebene Briefwechsel mit Stefan
Zweig anzusehen ®. Doch mit der in det letzten
Zeit stirkeren Beriicksichtigung ihrer ge-
meinsamen «Schweigsamen Frau» nach Ben
Jonson diitfte auch ihrer Korrespondenz er-
hohtes Interesse zukommen. Dabei steht der
«Sir Morosus», wie der Arbeitstitel lautete,
nicht eigentlich im Zentrum des Briefwech-

689



sels, weil die Textbereinigungen dazu in
miindlichen Absprachen getroffen worden
sind, auf welche zwar die Briefe hinweisen,
- die in ihnen aber leider nicht einmal rekapi-
tulationsweise enthalten sind. Es interessiert,
welch weitere Pline zwischen Dichter und
Komponist erwogen worden sind, zu de-
ren Ausfithrung es aber nach der politisch
sabotierten «Schweigsame-Frau »-Premiere,
1935 in Dresden, nicht mehr kommen sollte:
«24. Oktober 1648», daraus entstand in
Gregors Bearbeitung «Friedenstag »; « Prima
la musica e poi le parole», in Zusammenat-
beit mit Clemens Kraull zum «Capriccio»
gestaltet; daneben wurden Kleists « Amphi-
tryon», Calderons «Semiramis», Robert
Faesis « Opferspiel », eine Azteken-Oper und
das Sujet des «Rattenfingers von Hameln»
diskutiert., Der Briefwechsel dauerte vom
Herbst 1931 bis zum Herbst 1935. Zu An-
fang war Zweig der Werbende, zu Ende
scheint StrauB8 dem Librettisten die Zusage

fiir weitere Mitarbeit buchstiblich abzurin-

gen. Trotz der rein kiinstlerischen Interessen,
welche diese beiden Minner zu einem Brief-
wechsel fithrte, vermégen darin auch die po-
litischen Spannungen dieser Jahre durchzu-
schimmern.

Ebenfalls schon friiher erschienen ist der
im Auftrag der Wiener Philharmoniker von
Roland Tenschert betreute Briefwechsel zwi-
schen Richard Strauff und Joseph Gregor'®, Ge-
wil} steht diese Korrespondenz nicht auf der
Ho6he derjenigen mit Hofmannsthal, Zweig
oder auch KrauB}, denn der neue Librettist
ist dem Komponisten gegen dessen anfing-
lich heftiges Striuben allzu sehr aufgezwun-
gen worden, als daB sich nachher eine Part-
nerschaft aequo loco hitte ergeben konnen,
StrauB} ist der Gebende und Bestimmende,
Gregor der Nehmende und Abhingige, eine
Stellung, die sich nicht nur aus dem Alters-
unterschied von einer Generation beinahe
ergeben mubBte. Straufl’ Ton ist oftmals
barsch-zuriickweisend, der Gregors nicht
selten anbiederisch-geschwollen, besonders
peinlich dann, wenn er sich iiber Strauf8’ Mu-
sik iiberschwinglich duflern zu miissen
glaubt. Doch wird eben aus diesem Band er-
sichtlich, daB Gregor nicht nur der etwas
trottelige Wiener Theaterprofessor war, zu

690

dem ihn manche Straul3-Biographie stempeln
mochte; seine Einwinde und Rechtfertigun-
gen — etwa gegeniiber dem von Straufl im-
mer wieder erwihnten Hofmannsthal-Vor-
bild — lassen bei aller Beschrianktheit einen
Mann von solidem Theaterwissen und hoher
Begeisterungsfihigkeit erkennen. Dabei in-
teressieren nicht nur die — meistens entwe-
der von Hofmannsthal oder Zweig tibernom-
menen — vollendeten Gemeinschaftswerke:
«Daphne», «Friedenstag», «Die Liebe der
Danae», sondern auch die stets wieder von
Gregor vorgelegten Pline, wie etwa der
«Semiramis »-Stoff und Anregungen zu ver-
schiedenen Balletten.

Der Briefwechsel Richard Strauf-Clemens
Krauff umfaBit eine Zeitspanne von beinahe
einem Vierteljahrhundert. Im ersten Brief
aus dem Jahre 1925 dankt Straul} dem dama-
ligen Frankfurter Intendanten fiir eine ge-
lungene Auffiihrung der «Frau ohne Schat-
ten», im letzten Brief vom Jahre 1949 iiber--
mittelt Kraull dem Komponisten die Skizze
zu einem «sinfonischen Gedicht» auf das
Noah-Motiv. Der vorliegende Briefwechsel
— er wurde ausgewihlt und herausgegeben
von Willi Schuh und Gé6tz Klaus Kende —
ist eine Auswahl aus etwa fiinfhundert er-
haltenen Briefen!!. Diese wurde — nach dem
Wortlaut der Herausgeber — so getroffen,
daf} alles ausgeschieden wurde, was von rein
ephemerem Charakter war und deshalb kein
allgemeineres Interesse beanspruchen konnte.
Die intensivste Korrespondenz fillt in die
Jahre 1939 bis 1942, also in die Zeit det
gemeinsamen Arbeit am «Capriccio», einem
Sujet, das Strauf3 schon von Zweig und Gre-
gor behandelt haben wollte. Doch es sollt-
— bezeichnenderweise — erst dem Musikee
gelingen, in Zusammenarbeit mit dem Komr
ponisten ein musikables Libretto zu schrei-
ben. Dabei ist heute auf Grund des vorlie-
genden Briefwechsels nicht genau auszuma-
chen, welcher der beiden Miinner den groBe-
ren librettistischen Beitrag geleistet hat.
KrauB3 behilt aber nicht nur als letzter
StrauB3-Librettist seine Bedeutung fiir die
Biographik des Komponisten, sondern sein
beratender Einflu wirkte sich auch bei
«Daphne », «Friedenstag » und « Danae» be-
stimmend aus. Ebenso erstaunlich bleibt, wie



der alte StrauB in dramaturgisch-auffiih-
rungstechnischen Belangen — wie etwa zu
«Frau ohne Schatten », «Agyptische Helena »
und «Arabella» — sich von KrauB3 beraten
lieB. Dieset Briefwechsel gibt AufschluB
iiber die produktive und reproduktive Zu-
sammenarbeit zweier der groBten Musiker
ihrer Zeit und darf gleichberechtigt in die
Reihe der Briefwechsel mit Hofmannsthal
und Zweig eingestuft werden. Der Band
wird erginzt durch elf Briefe, die der Kom-
ponist an die von ihm hochverehrte StrauB3-
‘Darstellerin Viorica Ursuleac, die Frau von
Clemens KrauB, richtete. Bildtafeln aus dem
Umkreis der Urauffithrung des «Capriccio »
und Faksimiles aus dessen Textbuch runden
diese sorgfiltig edierte Ausgabe — mit Re-
gister und statistischer Ubersicht zur Strauf3-
Pflege unter KraulB3 — ab.

Das vielleicht wichtigste Dokument von
Wesen und Werk des Komponisten bleibt
bis heute der Briefwechsel gwischen Richard
Straufl und Hugo von Hofmannsthal. Er ist,
herausgegeben von Willi Schuh, zum hun-
dertsten Geburtstag des Komponisten in
dritter Auflage erschienen??, Die erste Aus-
gabe erfolgt noch zu Lebzeiten des Dichters,
1926, betreut von Dr. Franz Straul3; sie be-
schrinkte sich auf die Jahte 1907—1918 und
mufBite viele Briefstellen personlichen Cha-
rakters iibergehen. Bei det noch zu Lebzeiten
des Komponisten vorbereiteten Gesamtaus-
gabe, 1951 und 1954 erschienen, konnten be-
reits viele Riicksichten personlicher Art da-
hinfallen, doch standen dem Herausgeber
meistens nur Briefabschriften zur Verfiigung.
Fiir die nun vorliegende dritte Auflage konn-
te der Herausgeber erstmals die Original-
briefe beniitzen. Dabei ist der Text der zwei-
ten Ausgabe wesentlich verbessert worden:
Behebung von Fehlern der Abschriften, Be-
richtigung falsch gelesener Worter, Einbe-
ziehen von fritheren Auslassungen, Neuda-
tierungen. AuBerdem konnte der Briefwech-
sel um beinahe neunzig bisher unbekannte

Briefe erweitert werden, so daB die Neu-
ausgabe nun iiber sechshundert Briefe ent-
hilt. Es handelt sich dabei um eine eigent-
liche Wiederherstellung des originalen Tex-
tes; ausgeschlossen wurden auf Wunsch des
Sohnes des Komponisten nur Briefstellen
rein geschiftlichen Inhaltes. Somit ist der
Nachwelt ein Werk zuginglich gemacht
worden, welches nicht nur die Werkstattge-
heimnisse von «Elektra» bis «Arabella» er-
offnet, sondern als zentrales Dokument der
wohl einzigartigsten Verbindung von zwei
schopferischen Kiinstlern aller Zeiten zu gel-
ten hat,
Rolf Urs Ringger

1Franz Trenner: Richard StrauB. Verlag
C. H. Beck, Miinchen 1954. 2 Walter Thomas:
Richard Strauf3 und seine Zeitgenossen. Ver-
lag Langen-Miiller, Miinchen-Wien 1964.
3 Ludwig Kusche: Richard Straul3 im Kultur-
karussell der Zeit 1864—1964. Siiddeutscher
Verlag, Miinchen 1964. *Ludwig Kusche:
Heimliche Aufforderung zu Richard Straul3.
Siiddeutscher Verlag, Miinchen 1959. *Franz
Hadamowsky: Richard Straul und Salz-
burg. Residenz-Verlag, Salzbutg 1964.
8Heinrich Kralik: Richard Straufl | Welt-
biirger der Musik. Wollzeilen-Verlag, Wien
1963. "Willi Schuh: Ein paar Erinnerungen
an Richard StrauB. Atlantis-Verlag, Ziirich
1964. #Willi Schuh: Hugo von Hofmanns-
thal und Richatd Strau3, Legende und Wirk-
lichkeit. Hanser-Verlag, Miinchen 1964.
9Richard StrauB3-Stefan Zweig: Briefwechsel.
Verlag S. Fischer, Frankfurt am Main 1957.
10 Richard Straul3- Joseph Gregor: Briefwech-
sel. Verlag Otto Miiller, Salzburg 1955.
URichard StrauB-Clemens KrauB3: Brief-
wechsel. Vetlag C. H. Beck, Miinchen 1963.
12Richard StrauB3-Hugo von Hofmannsthal:
Briefwechsel. Atlantis-Verlag, dritte, erwei-
terte Auflage der Gesamtausgabe, Ziirich

1964.



ABSAGEN

Zu nenen Romanen und Erzdiblungen

Befreiung aus einschniirenden sozialen oder
geistigen Bedingungen, Auflehnung gegen
den Zwang der Konvention, Selbstbehaup-
tung gegeniiber dem, was jedermann fiir gut
und richtig hilt, sind zeitlose Themen des
epischen Schaffens. Wie sich James Joyce den
Bindungen der Stadt Dublin, des irischen
Urgrundes und der Kirche entwand, kann
als Beispiel gelten. Aber wir werden nicht in
den Fehler verfallen, die Absage selbst schon
als kiinstlerische Tat zu feiern. Vielmehr ist
es gerade erst die Dichtung, die diesen Pro-
zeB gestaltet und damit die Absage rechtfet-
tigt. Etwas laut und wenig differenziert grei-
fen jungere deutsche Autoren in der Nach-
kriegszeit das Motiv auf; aber da ist es dann
oft nur noch Negation, ohne die Rechtferti-
gung durch kiinstlerische Leistung. Nicht
mitzumachen, kann in bestimmten Fillen
ohne Zweifel moralisch richtig sein. Es gibt
Kompromisse, die man nicht eingehen darf.
Nur hat eine Erklirung dieser Art darum
noch nicht kiinstlerischen Rang, weil sie Wi-
derspruch und Distanzierung zum Inhalt hat.
Sie kann literarisch wertlos sein oder unbe-
holfen, dennoch aber stark durch Klarheit
und Entschlossenheit. Oder sie kann, was
wohl schlimmer ist, in artistischer Fertigkeit
leere Pose bleiben und einfach einer modi-
schen Konjunktur folgen. Das sprachliche
Kunstwetk, die Einheit von Form und Aus-
sage, ist durch Opposition und Gesellschafts-
kritik nicht zum vornherein schon gegeben.

Die zwei Romane, von denen hier zuetst
berichtet werden soll, sind Absagen junger
Minner an die Welt der Viter. Von zornigen
jungen Minnern zu reden, wire verfehlt;
denn iiber den Zorn sind die Verfasser dieser
Werke hinaus, und selbst Resignation scheint
wenigstens dem einen noch zu wenig gelas-
sen. Er hat einfach erkannt, daB3 die Kapitu-
lation unvermeidlich geworden ist. Der an-
dere 1iBt seinen Helden scheitern, man weil3
nicht, ob er ihn bedauert oder ob ihm sein
trostloses Versagen gleichgiiltig sei. Ich
spreche von den Romanen Das Gatter von
Giinter Seuren! und Die Komplicen von Urs

692

Jaeggi?, einem Schweizer, Im einen Fall hat
die Absage den Charakter der trotzigen Wei-
gerung, im andern lediglich den eines Ab-
schieds von Triumen und Erinnerungen.
Der eine Autor zeigt einen Menschen, der
ausbricht aus Beruf, Ehe und geregeltem
Alltag, der im Zirkusleben und in chaoti-
schen Liebesverhiltnissen sucht, was ihn ein
geordnetes Dasein offenbar vermissen laBt.
Der andere berichtet von zwei Freunden, die
auf sich zukommen sehen, was sie nicht lie-
ben. Wir werden also, sagt einer zum andern,
uns etwas Dauerhaftes anlachen — womit sie
nimlich eine angetraute Frau, eine Existenz
und ein sicheres Auskommen meinen; man
wird uns — dies ihre Ausdrucksweise, die
alte Zigarre andrehen. Kiihl, salopp und ohne
Affekt sprechen diese jungen Minner von
den Dingen und von den Menschen, Sie
zeigen sich verstindig, verniinftig und von
bemerkenswerter Wendigkeit. Was kommen
wird, so denken sie, wird nicht schon sein,
eigentlich nicht lebenswert; aber in dieses
Gefingnis miindet unser Weg, wir mogen
uns noch so sehr dagegen strduben. Also
strduben wir uns nicht.

Bei Urs Jaeggi (Die Komplicen) erscheint
der ehemalige Lehrer Josef Hiigi bei einem
alten Freund, bittet um Rotwein und erzihlt
schlieBlich sein Leben. Erzihler und Zuhorer
jedoch sind nicht auseinanderzuhalten, und
schon die ersten Seiten geben einen Vorge-
schmack von der verkrampften Unordnung,
in der sich Hiigis Rebellion vollzieht. Er hat
Schule gegeben, wurde Briutigam und Ehe-
mann der Hotelierstochter Madeleine, wutrde
Vater des Knaben Urs. Aber irgend einmal
ist er ausgebrochen, angeblich, um einen
Freund zu suchen, der verschollen ist. Oder
sucht er sich selbst? Er zieht mit dem Zirkus
durchs Land, schlift mit der Schlampe Fre-
derike im Wohnwagen, erniedrigt sich und
befreit sich: man wird am Ende nicht sagen
konnen, was nun gelte. Und da er zuriick-
kehrt, bleibt offen, ob es die Riickkehr eines
Gescheiterten oder eines Gereiften sei. Was
fiihlbar bleibt und dennoch nicht eigentlich



sichtbar wird, ist die Gebirde der Aufleh-
nung, der Revolte gegen das biirgetlich ge-
ordnete Dasein. Aber vollziechen sich die
Ausbriiche aus solchem Dasein heutzutage
noch in so dramatischen Formen? Der biir-
gerlichen Existenz den Zirkus entgegenzu-
setzen, der Ehe die freie Liebe im Wohnwa-
nen, heifit die Dinge allzu einfach nehmen
gnd darum die Wahrheit vetfehlen, Ein paar
uzenen, die sich stirker einprigen, tetten uns
Sicht vor dem Eindruck, daB weder die Be-
schworung des Clowns noch die Abwand-
lung soziologischer Termini den Fall Hiigi
exemplarisch erscheinen lassen. Das liegt
nicht zuletzt freilich auch am Stil. «Sie ver-
suchen resultatlos, mich zu indern», sagt
Hiigi von seinen Kollegen im Lehramt. Der
Satz ist typisch in seiner ganzen Unbeholfen-
heit. Schon ist es nicht, wenn man von einem
Versuch sagt, er sei resultatlos verlaufen; zu
sagen, es habe einer etwas resultatlos ver-
sucht, ist uberdies falsch. Wo zwingende,
dichte und iiberzeugende sprachliche Kraft
mangeln, moéchte man sich immerhin an
Grammatik und Syntax halten. Woran aber
hilt man sich, wenn dieser Autor schreibt:
«Eine Schnapsflasche: um den Flaschenhals
schloB sich eine Hand, die, zusammen mit
dem Handgelenk, den Flaschenhals bildete
und einen Dolch umschloB, der aus dem Fla-
schenhals lief? » Wie die Einzelheiten ist das
Ganze. Ein letztes Beispiel: «In Wirklichkeit
ficlen in die Zeit zwischen der Hochzeit und
der Geburt des ersten Sohnes fiinf Jahre.»
Wenn Jahre in die Zeit fallen, ist der Zusam-
menbruch sprachlicher Ordnungen Tatsa-
che. War es das, was hier gezeigt werden
sollte? Man wundert sich iiber den Mut des
Mannes, der im Klappentext behauptet,
Jaeggi schreibe eine sachliche und gedringte
Sprache, «die auf Rankenwerk verzichtet,
auch wo das Beschriebene sich ins Phanta-
stische oder Komische wendet», Allenfalls
bestiinde AnlaB, von unfreiwilliger Komik
zu sprechen.

Giinter Seuren bewahtt sich vor dhnlicher
Verlegenheit durch einen Stil, der sich nie
iiber das erhebt, was ihm jederzeit erreichbar
ist. Es liegt in dieser Bescheidung eines jun-
gen Autors, der seinen ersten Roman vorlegt,
eine erstaunliche Meisterschaft, und wenn

man seine Tonlage als Tonlage begabter Ju-
gend von heute vielleicht auch mit Befremden
zur Kenntnis nehmen wird, so wird man zu-
gleich die Ausdruckskraft bewundern, die
hier im Bereich lissiger Hinnahme des Un-
vermeidlichen bewahrt ist. In dem Roman
Das Gatter weigert sich ein junger Journa-
list und Schriftsteller, in Beruf, Ehe und
allgemeinem Verhalten der Norm zu ent-
sprechen. Aber seine Weigerung hat keinen
duBeren Widerstand zur Folge; sie ist ledig-
lich spiitbar in der kiihlen Gelassenheit, mit
der er seiner unvermeidlichen Umzingelung
durch Konvention zusieht. Der junge Mann
empfindet das, was auf ihn zukommt, als den
Tod der Freiheit und als Verlust unendlicher
Moglichkeiten. Mit Vik, seinem Jugend-
freund, teilt er diese Etfahrung. Die Teil-
nahme an den Jagdgesellschaften, die Viks
Vater veranstaltet, die Jugenderinnerungen,
die bei den Gingen durch das Revier noch
einmal aufleuchten, erweisen sich als Illusio-
nen, von denen man sich trennen muB. Seu-
ren beschreibt aus kiihler Distanz, etwa die
Vorginge der Jagd, die Hasen und die Fa-
sane auf der Strecke, und von den Fasanen
weill er genau zu sagen, wie sie waidmanns-
gerecht und dennoch auf grausame Weise zu
Tode gebracht werden miissen, wenn der
EinschuB nicht tédlich war. Ein Besuch bei
Onkel, Tante und Vetter auf dem Dotf, der
Umtrunk in der Jagdgesellschaft, die Abende
mit Clara, der Freundin, die wohl seine Braut
werden wird und die sich die Zukunft zu si-
chern sucht, die Wiederbegegnung mit Lore,
mit der er vor der Zeit mit Clara kamerad-
schaftlichen, unbefangenen Umgang hatte:
dies etwa ist der Umkreis, in dem sich Seu-
rens sprachliches Talent bewihrt, und ich
zbgere nicht, zu sagen: glinzend bewihrt.
Viel geschieht nicht, nichts jedenfalls, was
altkluge Gelassenheit in Gefahr brichte.
Eben darin vollzieht sich das Drama: eine
Zeitlang wehren sich die beiden jungen
Minner wenigstens innerlich, mit Vorbehal-
ten und mit dem merkwiirdigen Ton, in dem
sie sich verstindigen. Und dann werden sie
kapitulieren,

Die Sicherheit, ja der Kunstverstand, die
diesen Roman kennzeichnen, verfehlen ihren
Eindruck nicht. «Du klapperst deine

693



schlechte Luft in die Maschine », sagt Vik zu
seinem schriftstellernden Freund. Es LBt
einen nicht los, was hier erzihlt wird, bei-
laufig und obenhin. Die Hasen, die Rebhiih-
ner und die Fasane in ihrem schillernden Fe-
derkleid sind stumme Sinnbilder der Freiheit
und des Lebens in Freiheit. Von dem Bild,
wie sie da in einer Reihe liegen, geht tiefere
Bedeutung aus.

Doch wenn wit auch die Qualitit dieses
Buches im Vergleich mit Jaeggis Komplicen
erkennen, bleibt zu fragen, was denn seine
Absage zu bedeuten habe, Ein Gefiihl nur?
Ein Zug der Zeit? Eine gewisse Kokettetie
ist unverkennbar, in Seurens wohltemperiet-
ter Gelassenheit ebenso wie in Jaeggis nai-
vem Nonkonformismus., Es ist Koketterie
von der Art, wie sie auch Martin Walser aus-
zuspielen pflegt, neuerdings in einem Band
Erzihlungen mit dem Sammeltitel Lijgenge-
schichten®. Walser freilich ist ein gewiegter
und versierter Autor, mit allen Wassern ge-
waschen. DaBl ihm widerfahren konnte, was
ihm die Sprache verschliige, ist nicht denk-
bar. Er parliert und fabuliert drauflos, et-
zihlt Absurdititen, als ob sie Wirklichkeit
wiren, und alle sind von der Art, daf} die
Wirklichkeit dabei schlecht wegkommt. Der
Erzihler wirft ihr, wobei er auf die Eleganz
der Gebirde gebiihrende Aufmerksamkeit
wendet, den Fehdehandschuh hin, so zum
Beispiel der Gesellschaftswelt im Hause des
Stuttgarter Architekten Finno Ruckhaber, so
der Detaillistenwelt in der Auseinanderset-
zung mit dem Hosenhindler Benno. Das
Stiick «Eine unerhorte Gelegenheit», eine
Ich-Erzihlung, handelt von der Unmoglich-
keit, Freunde zu haben. Der Ausbruch des
Koreakrieges hat denjenigen, der hier Be-
richt erstattet, gerade noch davor gerettet, an
einer Party teilnehmen zu miissen, auf der
seine Liigen ausgekommen wiren, weil es zur
Konfrontation von Menschen gekommen
wire, denen er aus purer Hoflichkeit tiber
sich selbst hochst verschiedene Angaben ge-
macht hat. Um dem Ungliick auszuweichen,
ist et als Zimmerherr zu Friulein Hotz ge-
zogen, und hier ereilt ihn das Schicksal.
Seiner Hausmeisterin zuliebe nimmt er die
Eigenschaften und fast schon die Identitit
an, die sie von ihm verlangt: er gibt sich als

694

ihr in RuBland verschollener Sohn aus und
studiert wie dieser Musik.

Die Geschichten, die trotz ihrer Kiirze
wortreich erscheinen, lesen sich leicht und
glatt; aber eben darum prallen Walsers talen-
tierte Angriffe auch ab. Ein zwingendes
Wort, eine Figur, die uns betrifft, ist nicht
zu haben in diesem quicken Parlando, in dem
hier die Absage an die herrschenden Zu-
stinde vorgebracht wird. Man hat das Ge-
fiilhl, der Verfasser dieser Geschichten sei
froh dariiber, daB er zu solcher Absage An-
lisse votfinde. Seine Kritik ist eine Form des
koketten Arrangements.

Nichts davon, im Gegenteil echte Be-
troffenheit und die Kraft des kompromiBlo-
sen Widerstandes sind zu spiiren in den Er-
zihlungen von Jakov Lind, die in dem Ta-
schenbuch Eine Seele aus Holg* vereinigt
sind. Hier hat die Absage den Charakter der
grimmigen Abrechnung. Niedertracht und
Grausamkeit sind itibermichtig in dieser
Welt, und darum auch ist das Absutrde in
diesen Geschichten keine Sache der Litera-
tur, sondern eine Realitit, die nicht iiberse-
hen kann, wer von Menschen zu erzihlen
entschlossen ist. Von Jakov Lind ist nach
diesem Erzihlungsband ein Roman Land-
schaft in Beton erschienen. In den zum Teil
sehr kurzen Prosastiicken des Bindchens
Eine Seele aus Holg spiegeln sich die Triume
und die Angst eines Mannes, der zuschen
muBte, wie «diejenigen, denen die Papiere
zum Leben fehlten, sich zum Sterben an-
stellten »,

Das Bose in mancherlei Erscheinungs-
form, Vetbrechen und Schlechtigkeit be-
stimmen die Welt dieser Erzihlungen. «Das
Sterben kommt jedem. Ist die Art wirklich
so wichtig? Man kann iibetfahren werden,
man kann zufillig erschossen werden, man
kriegt einen Herzschlag, wenn man alt genug
wird, oder stirbt an Lungenkrebs, was heut-
zutage hiufig ist. Irgendwie geht der Mensch
drauf, Warum nicht gefressen werden von
einem Wahnsinnigen im Schnellzug Nizza-
Paris?» Die Sitze stehen in dem Bericht
«Reise durch die Nacht », der die Begegnung
mit einem zivilisierten Menschenfresser mit
Fleischerwerkzeugen im Reisekoffer schil-
dert. Die Logik der unbestreitbaren Tatsa-



chen fihrt unmittelbar zum absurden Ge-
sprich, zum Alptraum, und es ist gerade die
handfeste und ungehobelte Ausdrucksweise,
die in diesem Fall entschlossene Absage zur
Kunst erhebt, Lind ist kein gemiitlicher Ez-
zihler, er nennt beim Namen, was ihn
brennt. Er schildert die letzten Tage des
Frauenmorders in der Todeszelle, die letzten
Stunden vor dem Selbstmotrd eines Jesuiten-
paters, der zur Nazizeit SS-Mann war, und
unter dem hohnischen Titel «Es lebe die
Freiheit» stellt er litauische Emigranten in
unvorstellbarer Primitivitit und Verkom-
menheit dar, Sie warten auf die Befreiung
ihres Vaterlandes; aber sie haben verloren
und verlernt, was ein Leben in Freiheit men-
schenwiirdig macht. In der Titelerzihlung
bringt Wohlbrecht, ein jlingerer Bruder
Woyzecks, den stummen und lahmen Sohn
eines deportierten jiidischen Ehepaars in ab-
gelegener Wildnis in Sicherheit. Dort mubB er
ihn liegen lassen. Die Gestapo wiitet, wih-
rend die Ostfront bereits zusammengebro-
chen ist. In einer Irrenanstalt sieht der Sani-
titer Wohlbrecht die SS-Arzte an ihrem
schaurigen Werk und findet zuletzt zu seinem
Pflegling zuriick, der auf wunderbare Weise
gesund und in seiner Wildnis fast zum Tier
gewotrden ist. Die fliichtigen Arzte stehlen
ihm den Juden, den sie als Alibi zu gebrau-
chen hoffen, und erschieBen den Sanititer.
Von dieser Art sind die Berichte und Auf-
zeichnungen aus einer Welt des Grauens.
Lind erzihlt nicht zum SpaB und hat fiir
sprachliche Skrupel oder Finessen nicht viel
iibrig; er hat Abscheuliches mitzuteilen und
ist eben darum weit davon entfernt, mit dem
Grauen artistische Spiele zu treiben.

Auch Thomas Bernhard, von dem an
dieser Stelle schon einmal anliBlich des Ro-
mans Frost die Rede war, schreibt aus echter
Betroffenheit. Der schmale Prosaband Amras®
bestitigt seine Begabung. Die enge Gebirgs-
welt, eine Atmosphire det dumpfen Gefan-
genschaft, der Inzucht und der verhockten
Ubel, von Bernhard beharrlich mit dem Pri-
dikat «tirolisch » versehen, ist auch in diesem
Werk auf beklemmende Weise gegenwiirtig,
ebenso die erzihlerische Haltung des natut-
wissenschaftlich geschulten Beobachters, der
Berichte verfalit und Dokumente iiberliefert,

Berichte und Dokumente iiber das entsetz-
liche Ende seiner eigenen Familie. Zwei
Jiinglinge sind aus dem gemeinsamen Selbst-
mord der Familie in Innsbruck im letzten
Augenblick noch gerettet worden, durch
«widrige Umstiinde und das Dazwischentre-
ten der Arzte». In Amras hat sie der Onkel
in einem alten Turm in Sicherheit gebracht
vor der Neugier der Bevolkerung, vor den
Nachstellungen des Geriichts und der Jour-
nalisten. « Nur dem Einflul} unseres Onkels,
des Bruders unserer Mutter, verdankten wir,
daBl wir, gegen die grobe Tiroler Gesund-
heitsvorschrift, die im Selbstmord Entdeck-
ten, zu qualvollem Weiterleben Verurteilten
und dadurch Entstellten betreffend, nicht in
die Irrenanstalt hineindirigiert und nicht wie
so viele das Schicksal der in ibr erst Zerriitte-
ten und Zerschlagenen aus dem Oberinntal
und vom Karwendel und aus den Brenner-
dorfern auf die mir bekannte entsetzliche
Weise zu teilen hatten.» Das ist der Aus-
gangspunkt, und der Satz selbst kann als Bei-
spiel des schwerfliissigen, komplizierten und
widerborstigen Stils dienen, in dem hier eine
Katastrophe dargestellt wird. Der Vater
schwer verschuldet, die Mutter todkrank, der
Bruder befallen von der tirolischen Epilepsie
— das sind die Griinde, die zum Entschlu3
fithren, gemeinsamen Selbstmord zu bege-
hen. Denn warum miissen wir noch leben?
Der Erzihler stellt die Frage und verteidigt
den EntschluBl. Er liBt, in einer unheimli-
chen Szene, den Abend noch einmal aufdim-
mern, an dem die vier Menschen mit Schlaf-
tabletten und Wasserglas in der diisteren
Wohnung sitzen. Professoren in schwarzen
Minteln gehen auf der Stralle vor dem Fen-
ster voriiber, ihre Frauen, ein Zeitungsmann,
ein Fleischhauermidchen. Der Gleichlauf
des Lebens, die Schattenwelt des Gebirgs-
tals ist in diesen wenigen Seiten erdriickend
echt und gewinnt symbolisches Gewicht. Im
zweiten Teil des Berichts, der Zitate aus dem
Notizbuch des Bruders bringt, stoflen wir
auf das Satzfragment: «Wo soviel von der
Welt in uns zerstért ist. » Der Bruder hat sich
aus dem Fenster des Turms zu Tode ge-
stiirzt. Kunst, so lesen wir an anderer Stelle
seiner hinterlassenen Notizen, sei Leben als
Infamie. Thomas Bernhards Absage an die

695



diistere, dumpfe «tirolische» Existenz darf
indessen nicht miBverstanden werden als An-
griff und Schmihung. Hier ist eine Etrfahrung
zu Sprache geworden, die iiber die Grenzen
des nur Lokalen und Persénlichen hinaus-
reicht ins Allgemeine. Eine dunkle Variante
zum Roman Frost, so mochte ich diese Auf-
zeichnungen nennen. '

Indem wir die Werke iiberblicken, die
hier aus thematischen Griinden zusammen-
gestellt worden sind, werden wir gewahr,
daB keine dieser Absagen zu innerer Freiheit
fiihren. Aber weder die gewandten Paraden
Seurens und Walsers noch die unprizisen
Ausfille Jaeggis haben die Uberzeugungs-
kraft der Wahnvorstellungen und Angstzu-
stinde, die in den zuletzt besprochenen Pro-

satexten gebannt sind. Lind und Bemhard
sind AuBenseiter, denen man die Absage, und
sei es widerstrebend, abnimmt, weil es eine
schopferische Absage ist.

Anton Kriittl

1Giinter Seuren: Das Gatter, Roman.
Vetlag Kiepenheuer & Witsch, Koln-Berlin
1964. 2Urs Jaeggi: Die Komplicen, Roman.
R. Piper & Co., Vetlag, Miinchen 1964.
3Martin Walser: Liigengeschichten. Suhr-

- kamp-Verlag, Frankfurt a. M. 1964. ¢ Jakov

Lind: Eine Seele aus Holz, Erzihlungen.
Droemersche Verlagsanstalt Th. Knaur
Nachfolger, Miinchen-Ziirich 1964. 5Tho-
mas Bernhard: Amras. Insel-Verlag, Frank-
furt a. M. 1964.

AUS DEM NACHLASS HERMANN HESSES

Im vertrauten Blau der Gesamtausgabe ist
ein Prosaband aus dem NachlaB Hermann
Hesses durch Ninon Hesse herausgegeben
worden!. Ein weiterer und vielleicht ein
dritter Band von Prosaatbeiten ist in Aus-
sicht genommen. Die Texte sind durch Ni-
non Hesse hochst sachlich kommentiert. Man
erfihrt, was man wissen will und soll, aber
keinerlei Belehrung von det aufdringlichen
Art. Der Leset sicht sich beschenkt und ist
tief dankbar. Selbstverstindlich erwartet nie-
mand ein neues und abgeschlossenes Kunst-
wetk, das nun nach dem Tode Hesses heraus-
gebracht wiirde. Dies und das ist an abgelege-
ner Stelle schon publiziert; anderes ist Frag-
ment, Die meisten Texte sind Vorstufen zu
Werken, die in ihrer endgiiltigen Gestalt
lingst im Besitze des Hesse-Liebhabers sind.
Man liest sie und — ist verzaubert oder min-
destens wieder dem Zauber verfallen, durch
den die Werke des Dichters seit seinen An-
fingen betdrt und auf ganz eigentiimliche
Weise begliickt haben.

Die Grundmotive Hesses steigen auf:
Kindheit, frithe Jugend, das Exrwachen in die
sich offnende Welt hinein, das Sehnen, Su-
chen, Tasten, das Erschrecken vor Wirklich-
keiten, die gar nicht den Triumen gleichen,

656

aber auch das Uberwinden von Wirklichkei-
ten durch die Flucht in die Ttriume. « Julius
Abdereggs erste und zweite Kindheit»
(1901/02) ist von dieser Art, noch etwas
konturlos, aber deutlich von den Motiven
ausgehend, wie sie zum Beispiel im Band
«Diesseits » (1907) wenige Jahtre spiter aus-
gereift erscheinen. Der Jugendliche ahnt aus
den Berichten, Erzihlungen, ja ausschwei-
fenden Erzihlungen alter Menschen die
Welt, beschwort sie herbei: dies Herauf-
schwellen des unbekannten Grofen wird in
«Peter Bastians Jugend» (1902) dargestellt,
und daraus ergibt sich spiter die Weltsehn-
sucht des «Peter Camenzind» (1904). Frei-
lich ist in den «Geschichten um Quorm»,
die durch den Werdegang Peter Bastians ein-
geleitet sind, und nach dem Zeugnis des’
Dichters selbst, in dem Wanderer Quorm
der iltere Bruder Knulps zu erkennen, das
Heitere um ihn und seine Wandetschaften
und auch schon etwas von seiner so gewin-
nenden feinen Art. Da Hesse von den aus-
sterbenden Handwerksburschen etrzihlen,
ihnen ein Denkmal setzen wollte, schuf er
eine seiner gewinnendsten Gestalten aus den
Mitteln der Liebe und vor allem jenes zarte-
sten Humors, der in den Vorversuchen um



den wandernden Quorm aufleuchtet. Kennt
man nun diese Geschichten, die in den Jah-
ren 19o2/1904 entstanden sind, so kennt man
das Holz, aus dem Hesse ein Jahrzehnt spi-
ter (1915) den ganzen und unverginglichen
Knulp geschnitzt hat.

Ein anderes Beispiel dafiir, wie behutsam
Hesse gearbeitet hat, ist die erste, nicht sehr
umfingliche Fassung des Romans «Ger-
trud » (1910). Dieser gehort nicht zu den be-
deutendsten Schopfungen des Dichters; er
hat beim Ausarbeiten weniger am Grund-
motiv als an der Konstellation der Personen
wesentliche Anderungen vorgenommen. Das
fast Konventionelle der Problemstellung
tritt in der ersten Konzeption (1905/06)
deutlich in Erscheinung. Die Motive liegen
in der Luft: das Midchen Gertrud aus guter
Familie, das, statt passiv seine Zukunft ab-
zuwarten, einen Beruf will und sich zur Ma-
lerin ausbildet, obwohl keine ausgesprochene
Begabung dazu zwingt; ein Architekt, der im
viterlichen Bureau nicht jene Aufgaben fin-
det, die ihn als kiinstlerisch Veranlagten be-
friedigen konnten, und dessen Liebe von
Gertrud nicht erwidert wird, was alles ihn
zum Selbstmord treibt. Zum Selbstmérder
wird im ausgefithrten Roman der Singer
Muoth, Gertruds Gatte; im Entwurf ent-
spricht ihm teilweise der andere Anbeter
Gertruds, der unbefangenere Kiinstler-
Architekt Haueisen, der laut einem Perso-
nenverzeichnis in der Liebe zu einer andern
Frau offenbar sein Gliick finden sollte. Der
Vergleich beider Fassungen zeigt klar, wie
Hesse das hat vertiefen wollen, was ihm der
Zeitgeist zugetragen hat, den Ausbruch aus
dem Biirgerlichen zur freien Lebensgestal-
tung unter Zuwendung zum Hoheren in der
Kunst. Die zweite Fassung hat nicht alle
Mingel ausgleichen kénnen. Det Grundstoff
zu « Gertrud » ist eben eher dem Arsenal der
Epoche als dem personlichsten Fundus ent-
nommen. Aber die Gegeniiberstellung beider
Lesarten vermittelt die Einsicht in die Pro-
blematik des suchenden Dichters, der sich als
Kiinstler seiner Zeit verpflichtet glaubte und
es auch war, aber damit seinem Personlich-
sten fiir einmal die volle Entfaltung versagte.
Dennoch liebt man die aufgleiBenden Ele-
mente von Hesses Darstellungskunst in ein

paar Zeilen wie diesen: «Friih ging er zu
Bett und schlief sich frisch und klar, und
zeitig am Morgen fuhr er in einem langsamen
Bummelzug hinaus, an gedeihlichen Dérfern,
groBen Waldungen und hiibschen alten
Stidtchen vorbei isarabwirts. An einer klei-
nen Station stieg er aus, nahm im Briduhaus
zum Sternen ein Frithstiick und marschierte
dann in der schon driickenden Wirme einen
stillen, staubigen Weg in das spitsommer-
liche Land hinein, zwischen unendlichen,
schon abgemihten Fruchtfeldern hindurch,
zeitweilig von einem sanften, hundertfach
gewundenen, lautlos gleitenden Fischbach
begleitet. »

Besondets schon an der Prosa aus dem
Nachlaff ist das Werdende. Wenn, wie gesagt,
Motive auftauchen, von denen man weil3,
wo sie endgiiltig eingebaut worden sind, soist
es manchmal umgekehrt: ein lingst ausge-
wertetes Motiv erscheint in einem neuen
Licht. Das Schlosserhandwerk beispiels-
weise wird in den « Geschichten um Quorm »
herangezogen, in der Skizze « Der Schlosser-
geselle », am SchluB des Jugendromans «Un-
term Rad» und schlieBlich in dem fiir «Das
Glaspetlenspiel » (1943) gedachten Lebens-
lauf, den Ninon Hesse, obwohl es urspriing-
lich um den dritten geht, zu Recht als den
vierten bezeichnet, weil der «Indische Le-
benslauf» im Roman den Platz des dritten
einnimmt. Die zwei Fassungen dieses vierten
Lebenslaufs sind Hauptstiicke des Bandes.
Das zweite, wesentliche Fragment ist kiirzer
und unterscheidet sich vom ersten in der
Hauptsache durch den Ubergang von der
dritten Person zur ersten, so dal} die zentrale
Gestalt der Dichtung, Josef Knecht eben,
die cigene Jugendgeschichte erzihlt und
nicht der mitteilende Verfasser des Romans.
Der von der Herausgeberin zitierte Brief
Hesses an Rudolf Pannwitz (Januar 1955)
deutet die Grundabsicht Hesses: «ich dachte
mir einen Menschen, der in mehreren Wie-
dergeburten die groBen Epochen der
Menschheitsgeschichte mitetlebt... Es gab
iibrigens in meinem Plan noch einen weiteren
Lebenslauf, ins 18. Jahrhundert als die Zeit
der groBen Musikbliite vetlegt, ich habe
auch an diesem Gebilde nahezu ein Jahr ge-
arbeitet und ihm mehr Studien gewidmet als

697



allen andern Biographien Knechts, aber es
ist mir nicht gegliickt, das Ding blieb als
Fragment liegen.» Beide Fragmente sind
1934 geschrieben. Im 3. Kapitel des Romans
wird auf die drei Lebensliufe Knechts hinge-
wiesen und die Vermutung geiuBert,
Knecht konnte noch weitete geschrieben
haben, und beigefiigt: «Mit Bestimmtheit
wissen wir nur, daBl es Knecht nach der
Uberreichung seines dritten, des ,indischen®
Lebenslaufes von der Kanzlei det Etzie-
hungsbehdrde nahegelegt wurde, er mége
einen etwaigen noch folgenden Lebenslauf in
eine historisch niher liegende und reicher
dokumentierte Epoche verlegen und sich
mehr um das historische Detail bekiimmern.
Wir wissen aus Erzihlungen und Briefen,
daB er daraufhin in der Tat Vorstudien zu
einem Lebenslauf aus dem 18. Jahrhundert
gemacht hat. Er wollte darin als schwibi-
scher Theologe auftreten, det den Kirchen-
dienst spiter mit der Musik vertauscht, der
ein Schiiler Johann Albrecht Bengels, ein
Freund Oetingers und eine Weile Gast der
Gemeinde Zinzendorfs war... Am Ende

WOLFRAMS «PARZIVAL»

Zu einem Buch von Alsis M, Haas

Eine Ausleuchtung des mittelaltetlichen Ro-
mans von innen her schenkt uns Alois M.
Haas in seinem Buch iber Parzivals fump-
beiz', Denn die Torheit Parzivals erweist sich
als cigentliches Stigma, sie zeichnet ihn, ne-
gativ und positiv, und ist zugleich erzihleri-
sches movens. Wir fassen in der fumpheit
den Kern der Figur Parzival und gewinnen
zugleich den Ansatz zum Verstindnis des
ganzen Werks.

Die Wotte tump, tumpheit, toersch, tor, tér-
heit werden von Wolfram auf Parzival und
sein Verhalten wieder und wieder angewen-
det; Haas gibt eine statistische Ubersicht im
Vergleich mit sinnverwandten und polar ent-
gegengesetzten Bezeichnungen. Beides, fump
und #ersch deutet urspriinglich auf eine Ver-

698

lieB er diese Atrbeit liegen, zufrieden mit
dem, was er bei ihr gelernt hatte, erklirte
sich aber fiir unfihig, daraus einen Lebens-
lauf zu machen, denn er habe viel zu viel
Einzelstudien getricben und Details gesam-
melt. Diese Aussage berechtigt uns vollends,
in jenen ausgefilhrten drei Lebensliufen
mehr die Schopfungen und Bekenntnisse
cines dichterischen Menschen und eines
edlen Charakters als die Arbeit eines Gelehr-
ten zu sehen, womit wir ihnen nicht Unrecht
zu tun meinen.» Der wesentliche epische
Gehalt des vierten Lebenslaufs ist im Roman
selbst aufgegangen.

" Vorausgesetzt, dal} das weitere Material
des Nachlasses gleich hohe Werte birgt, wie
sie der erste Band bietet, diirfen die Verehrer
Hetrmann Hesses sich auf die nichste Publi-

kation freuen. ,
Carl Helbling

1 Hermann Hesse: Prosa aus dem Nach-
laB, Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main
19065.

dumpfung der duBleren Sinne; f#mp steht in
der Nachbarschaft von taub und stumm,
heiBt aber friih schon unerfahren, unreif, un-
gebildet, unbedacht, dumm. Parzival der
tumbe — seit langem kennt man Versuche,
den mittelalterlichen Roman auf das Mir-
chen, das Dummlingsmirchen zuriickzufiih-
ren. Jiingst noch hat Willy Krogmann darauf
verwiesen, daB einzelne Motive im Volks-
mirchen sinnvoller eingeordnet seien als bei
Chrétien, was eine Prioritit des Mirchens
wahrscheinlich mache? Haas steht solchen
Versuchen miBtrauisch gegeniiber, unseres
Erachtens allzu miBtranisch. Aber das We-
sentliche, darin stimmen wir ihm bei, ist ge-
wiB nicht die Ableitung der Parzival-Hand-
lung aus der eines bestimmten Mirchens,



das in spit aufgezeichneten Versionen, zum
Beispiel in der bretonischen Erzihlung von
Peronnik dem Einfiltigen oder in der iskindi-
schen von Bryam dem Dummling noch faB-
bar wiire. Fruchtbarer ist die Untersuchung
der Bezichung Parzivals zum Mirchenhel-
den, der Dichtung Wolframs zum Mirchen
iiberhaupt, und diese Untersuchung wird
von Haas differenziert und iiberzeugend
durchgefiihrt. Die Dummbheit oder schein-
bare Dummbheit hebt schon den Helden des
Volksmirchens, den dritten Bruder, aus sei-
ner Umgebung heraus; sie ist ecines der Ele-
mente, die ihn nach allen Seiten hin isolieren,
aber eben dadurch auch nach allen Seiten
hin beziehungsfihig machen. Fiir Chrétiens
Perceval und Wolframs Parzival wird die
niceté, die Dummbheit vollends zu einem Zei-
chen der Auserwihlung: Stilistisch sondert

sie den Helden aus dem gleichmiBigen

Strom des Epischen aus und stellt ihn frei
fiir ein hoheres Geschick, bedeutungsmiBig
macht sie ihn zum «Helden einer vollen
Disponibilitit»: «Er handelt in einem Auf-
trag, der ihn wesensmiBig iibersteigt. » Par-
zivals tumpheit ist « Bereitschaft allen héheren
Verfiigungen gegeniiber»; Perceval hott
nicht zu, wenn ihm jemand etwas mitteilt,
tut aber dennoch «in einer. . .abstrakten und
tiefenlosen Helle des BewuBtseins das Rich-
tige». Die fumpheit des Helden ist Grund-
lage der diemiiete, zu der er sich schlieBlich
wendet: «Christlich ist Selbstwerdung nut
moglich als Selbstentwerdung, eine Dialek-
tik, die an Parzival genau ablesbar ist.» Pat-
zivals Demut ist Frucht det fumpheit und der
wisheit zugleich, die Weisheit besteht in der
Erkenntnis seiner fumpheit. Er lillt seinem
Pferd die Ziigel frei, er liBt sich demiitig
fiihren und findet so zum Gral, zu Gott. Die
Demut fillt ihm als Geschenk zu, sie ist
Gnade — von Entwicklung zu sprechen wiire
verfehlt oder jedenfalls miBverstindlich.
Keine Entwicklung, keine eigentlichen
Personlichkeiten, sondern eher Figuren,
Triger des Geschehens, die Hauptfigur Re-
prisentant des Menschen schlechthin, isoliert
und universal beziehungsfihig, bisweilen
fast automatenhaft, marionettenartig agie-
rend: Das alles sind Kennzeichen, die Wolf-
rams «Parzival » mit dem Mirchen gemein-

sam hat. Aber Haas arbeitet auch die Unter-
schiede heraus. Der Dummling wird zum
Menschen, der zur Verantwortung aufgeru-
fen ist, der in Schuld gerit und Erl6sung er-
fihrt und «dessen Gestalt nur der Roman,
unter Furcht und Zittern, zu zeichnen fihig
ist». Der Roman ist «eine Kunstform der
Gefihrdung und der Obdachlosigkeit», an-
ders als die Legende mit ihrer gesicherten
und sichernden Spiritualitit, anders auch als
die Heldenepik «mit ihrer planen, eindeuti-
gen und endgiiltigen Wirklichkeit» (Max
Wehtli). Im «Parzival » spielen Mirchen und
Roman gegen- und ineinander. Parzival, der
von Anfang an als Betrogener, kiinstlich von
aller Bildung Ferngehaltener seinen Weg be-
ginnt, ist der dem Mirchen entsprungene,
nun «in der Ungeborgenheit des Romans
umbherirrende, aber letztlich zielsichere Tor »,
der den Gral mystisch verfehlt, aber schlie3-
lich als eine Art Mirchengabe geschenkt be-
kommt. So iiberwichst das Mirchen am
Ende den Roman, aber nur duBletlich; das
Eschaton des Romans liegt nicht in dem
formalen MirchenschluB3, nicht in einem
zeitlosen, entwirklichten Gralsreich, sondern
in Parzival selbst. Seit Chrétien und Wolfram
ist der insanus anagogicus, der gedemiitigte
und eben dadurch von sich erloste und zu
sich selber gekommene Tor eine giiltige Ge-
stalt der Weltliteratur geworden. Am deut-
lichsten bei Cervantes, der manietistisch
grell sichtbar macht, was auch fiir Parzival
gilt: Der Ritter, det sich als Irrenden erfihrt
und verstehen lernt, findet gerade dadurch
heim; durch alle Verdemiitigungen hindurch
zur Demut.

Alois Haas, der Wolftams «Parzival»
mutig als «Erbauungsbuch» bezeichnet,
Ausdruck einer Laienfrommigkeit, die Gott
und Welt zu verbinden sucht, setzt das Werk
in Beziehung zum theologischen Denken je-
ner Zeit und des Mittelalters tiberhaupt. Er
wiirdigt es nicht zum bloBen Traktat herab,
sondetn verweist immer wieder auf seine
dichterische und erzihlerische Eigenart —
tumpheit ist nicht nur menschlich die Voraus-
setzung fiir Parzivals Vollendung in der De-
mut, sie ist auch Anreiz des Erzihlens. Aber
der Hauptwert des Buches von Haas liegt
naturgemiBl im Aufweis der geistigen Be-

699



ziige. Von den durch Hans Urs von Balthasar
und Max Wehrli gelegten Grundlagen aus-
gehend vermag Haas, der tiber eine erstaun-
lich weite und vielgestaltige Literaturkennt-
nis verfiigt, wesentliche Hinweise zu geben,
zu einzelnen Episoden und ihrer Problematik
ebenso wie zur Interpretation des Ganzen.
Er scheut vor ungewohnlichen Prigungen
nicht zuriick: «Parzival ist Figur am Gingel-
band einer ihn iiberragenden Idee », « Manne-
quin des Menschlichen. . ., geprigt von der
tumpheit generellen Nichtwissens und dem
Auftrag, diese fumpheit hiniiberzufithren in
die diemiiete, die hofische Form der sapiens
ignorantia». Das Mirchen stellt «die Ideo-
logie des Rittertums dar», es macht sie
«schlieBlich auch dem Hausknecht goutiet-
bar; das Mirchen selbst ist allverbunden,
nicht nur dessen Helden». Haas meint, das
Mirchen sei vielleicht ein Ableger ritterlicher
Dichtung. Wenn man den Begriff Rittertum
nicht nur auf die mittelalterliche, sondetn
auch auf frithere Kulturen anwendet, so liegt
solches durchaus im Bereich des Moglichen;
doch ist man bisher in der Frage nach dem
Utrsprung des Mirchens nicht iiber mehr oder

weniger begriindete Vermutungen hinausge-
kommen.

Haas schaltet sich mit seiner gewichtigen
und wichtigen Dissertation bedeutsam ins
Gesprich iiber die Parzivaldichtung ein;
seine Arbeitsweise ist subtil (nur selten iiber-
subtil); Leidenschaft, Ernst und Verantwor-
tungsbewuBtsein eines echten Forscherwil-
lens ziehen den Leser in ihren Bann. Der An-
satzpunkt ist gliicklich gewihlt, mannig-
fache Ausblicke tun sich auf, das Buch iiber
Parzivals tumpheit ist zu einer fundierten und
geistvollen Initiation in Wolframs Werk und
in mittelalterlich-christliche Denk-und Seins-
weise iiberhaupt geworden.

Max Liithi

1Alois M. Haas, Parzivals tumpheit bei
Wolfram von Eschenbach, Berlin 1964, Ver-
lag Erich Schmidt. (Philologische Quellen
und Studien, Heft 21. 362 Seiten.) 2 Der heilige
Graal und seine Herkunft aus dem Miirchen,
in: Deutsch-franzosisches Gesprichim Lichte
der Mirchen, hg. von G. Hiillen, Miinster

1964.

EIN PROBLEM UNSERER ZEIT: DIE ZEIT

Im Wintersemester 1963/64 fand an der Uni-
versitit Ziirich ein Vorlesungszyklus statt, in
dem Vertreter der verschiedensten Fachrich-
tungen sich zu einem Problem duBerten, das
wie kaum ein anderes iiber die Fachgrenzen
hinweg als ein unserer Zeit aufgegebenes
gelten kann: zum Problem der Zeit. Die
achtzehn Beitrige liegen nun, unter dem Ti-
tel Das Zeitproblem im 20. Jabrbundert gesam-
melt vor und bilden ein reichhaltiges, alles
andere als harmonisches, aber um so nach-
denklicher machendes Ganzes!. Alle Beitri-
ger sprechen von der «Zeit», aber — so
mochte man fragen — sprechen sie dabei
iiberhaupt von derselben Sache: der Physi-
ker, der den Buchstaben # als vierte Koordi-
nate neben die drei Raumkoordinaten
schreibt, der Literarhistoriker, fiir den sich
die «urspriingliche Zeit» in der Einbildungs-

700

kraft des Dichters «erfiillt», der Philosoph,
dem es um die Bedrohung der «sozialen Ge-
bilde» durch die Zeit geht, der Theologe,
bei dem «Zeit» etwas ist, was «angesagt»
werden kann und so in einem Bezug zum
«Wort» steht? Damit aber sind nur einige
der Rede- und Denkweisen genannt, deren
Vielfalt fiir manchen Leser das beunruhi-
gendste Problem des Buches sein mag. Doch
zugleich kommt es zu vielerlei Beriihrungen,
manchmal dort, wo man sie am wenigsten
erwartet, und diesen Beriihrungen nachzu-
gehen, diirfte nicht weniger lohnend sein als
iiber die Verschiedenheiten der Zeitbegriffe
nachzudenken.

Recht deutlich ist zunichst die Gemein-
samkeit, die zwischen den Beitrigen der na-
turwissenschaftlichen Ficher besteht. Da ist
etwa die Vorlesung «Die Zeit in der Relati-



vititstheorie» von Verena Meyer zu nennen,
eine kurze Darstellung der beiden wichtig-
sten Aussagen der speziellen Relativitits-
theorie zur Zeitmessung: Kritik des Gleich-
zeitigkeitsbegriffs und Abhingigkeit der
Zeitdauer eines Vorganges von dem Be-
zugssystem, von dem aus sie gemessen wird.
Sie unterscheidet sich zwar von dem anderen
physikalischen Beitrag — «Reversible und
irreversible Vorginge», von Walter Heitler
— insofern, als das eine Mal von verschiede-
nen Bezugssystemen und ihter Auswirkung
auf die MeBresultate die Rede ist, das andete
Mal aber nicht. Aber hier wie dort ist doch
von der Zeit als einer meBbaren GréBe die
Rede, deren mogliche Werte auf der eindi-
mensionalen Zahlengeraden liegen, jeder von
ihnen einen bestimmten Zustand des gerade
interessierenden Systems bezeichnend, einem
bestimmten Zustand «zugeordnet». Damit
ist freilich noch nicht alles gesagt. Man mul3
vielmehr hinzufiigen, daB das betreffende
System immer von einem Zustand geringerer
Zeitkoordinate zu einem solchen héoherer
Zeitkoordinate, niemals aber von héherer zu
geringerer Zeitkoordinate fortschreitet, ob
es sich nun um «reversible» oder «irrever-
sible» Vorginge handelt (bei ersteren ist
nicht die Zeit, sondern die Reihenfolge der
Zustinde umkehrbar). Indem man aber dies
sagt, bemerkt man, dal man mit der eben
genannten Zeitvorstellung — Zeit als meB-
bare GroBe — nicht auskommt. Denn indem
man das Wort «fortschreiten» ausspricht,
kommt die Zeit auf eine Weise ins Spiel, die
in der Vorstellung von der «Zeitgeraden»
nicht vorgesehen war, Es zeigt sich ein in
dieser Zeitvorstellung nicht aufgegangener
Rest, und es ist, als habe die Zeit, die Zeit
selbst, sich ganz und gar in diesen Rest zu-
riickgezogen. Damit tithren wir an ein Pro-
blem, dem in Wilhelm Kellers Beitrag («Die
Zeit des BewuBtseins») zu Leibe geriickt
wird, das Problem der Berechtigung des
Realititsanspruches aller der Zeitvorstellun-
gen, mit denen der Mensch «gemeinhin in der
Welt lebt und die er, als vermeintlich phi-
nomenbegriindet, dem welthaften Sein ge-
radehin unterstellt ». Hier, in Kellers Beitrag,
findet man den physikalischen Zeitbegriff in-
mitten einer ganzen Serie von «objektiven »

Zeitbegriffen und fiir jeden von ihnen den
Aufweis seiner Grenze. Sie alle werden als
«Auffassungsschematismen des menschli-
chen Geistes» enthiillt und damit zugleich,
im Sinne Kantscher Kritik, in die Schranken
ihres relativen Rechts gewiesen. Hier vor
allem findet man innerhalb der Vorlesungs-
reihe einen Ort des Uberblicks iiber die
Mannigfaltigkeit der Zeitbegriffe. Von hier
aus sieht man insbesondere die Zusammen-
gehorigkeit aller Zeitbegriffe, die mit der
Zeit als einer meBbaren GrdBe rechnen, sei
es nun, daB die Messung mit Hilfe einer Uhr
wie in der Physik, relativistischer wie nicht-
relativistischer, oder mit Hilfe eines Kalen-
ders wie in der Geschichte oder sonstwie ge-
schieht. Ein hochst merkwiirdiges «MeB-
instrument» fiihrt der biologische Beitrag
von Kar! Daumer vor: die «biologische
Uhr», ein Organ, das gewisse Lebewesen,
zum Beispiel Bienen, befihigt, sich synchron
zum Lauf der Sonne zu verhalten, auch ohne
daB diese sichtbar wite. Ein fesselnder, iiber-
dies in luzider Prosa abgefaBter, lehrreicher
Artikel. Selbstverstindlich ist der zugrunde
liegende Zeitbegriff, das heiBt derjenige, auf
den sowohl das Arbeiten der «inneren Uhr»
als auch der Lauf der Sonne bezogen werden,
im wesentlichen derselbe wie in der Physik,
auch wenn von einer « Rhythmik », also einer
zeitlichen «Struktur», die das Kontinuum
der Zeitgeraden gliedert, gesprochen wird.
Dasselbe wite von den erdgeschichtlichen
Perioden zu sagen, mit denen die Palidonto-
logie, vertreten dutch Ewmil Kubn-Schnyders
Votlesung, ihre riesigen Zeitrdiume rhythmi-
siert; auch hier geht es nicht ohne die Zeit-
gerade, auf der man die Jahrmillionen ab-
trigt. Aber auch die Geschichtsschreibung
bedarf einer solchen, wenigstens nach heu-
tigen Begriffen. Mag auch durch das Reden
von «Epochen», wie Keller betont, «eine
eigentiimliche Phrasierung und ,Verker-
nung*» des Kontinuums zustande kommen,
so sind doch solche «Phrasierungen» gar
nicht denkbar ohne etwas, was da «phra-
siert» witd. Um den Musikwissenschaftler
Kurt von Fischer zu zitieren: «Damit solches
in Erscheinung tritt» — es geht um Raffun-
gen und Dehnungen der erlebten Zeit und
Verwandtes — «muB... offenbar ein Mal3

701



vorhanden sein, zu welchem diese erlebte
musikalische Zeit in Beziehung gebracht,
mit welchem sie gewissermallen gemessen
werden kann.» Gemeint ist in diesem Falle
«die Uhrenzeit in Gestalt des musikalischen
Metrums», auf die sich das musikalische
Zeiterleben, wie von Fischer mit einem
gliicklichen Ausdruck sagt, «gewissermallen
abstiitzt ». Dasselbe ist aber auch von Kellers
Charakteristik der «erlebten Zeit» als einer
«vollig inhomogenen» zu sagen: auch sie
«stiitzt» sich «ab» auf die Vorstellung der
«homogenen» Zeitskala, ebenso wie die
Ausfiihrungen des Psychiaters iiber die « Mo-
difikationen » des normalen Zeiterlebens (.
A. Stoll: «Das Zeiterleben in der Psychia-
trie »).

Allen diesen Zeitbegriffen gemeinsam ist
der Gebrauch von MaBl und Zahl. Sie alle
sind verhiltnismaBig leicht zu handhaben,
und es ist charakteristisch, daf3 die Vorlesun-
gen, die sich ihrer bedienen, nicht eigentlich
von einem Zeitproblem handeln, sondern
von Problemen, die bestimmte, «in» der Zeit
sich abspielende Vorginge aufwerfen.
Schwieriger, natiirlich nur in bezug auf die
Zeitproblematik, wird die Situation dort,
wo die praktikable Vorstellung der Zeitskala
nicht ausreicht, weil man nach dem «Rest»
tragt, der in ihr nicht aufgeht. So fragt etwa
Keller iiber die erwihnte Reihe der «objek-
tiven» Zeitbegriffe hinaus nach ihrem
«Grund» und sucht ihn im «BewuBtsein»
des Menschen. «Wie erleben wit », lautet hier
die Frage, «Zeitlichkeit wirklich und unmit-
telbar?» Eine Frage, die einen zu Edmund
Husserl fiihrt. Ein gutes Stiick der Votle-
sung, und nicht das uninteressanteste, ist
denn auch eine Einfithrung in Husserls Zeit-
phianomenologie, vor allem in seine Theorie
der Pro- und Retention, mit der er der Tat-
sache Rechnung trigt, daB3 wir, eine Melodie
hoérend, nicht bloB auf den akustisch gerade
wahrnehmbaren Ton bezogen sind, sondern
auch den gerade verklungenen im Ohr haben
(durch Retention) und beziiglich der nichst-
folgenden eine «Erwartungsintention» he-
gen (Protention). Beides aber gehort hinein
in den einen «Akt» der «Prisentation», also
zum Beispiel der «Prisentation» einer Me-
lodie. Das alles ist iiberzeugend, die bedroh-

702

lichsten Fragezeichen ertheben sich erst, wean
die Vorlesung iiber das Zeiterleben hinaus in
einen noch tieferen «Grund» vorstoBt, in
den des menschlichen Seins, das nun in einer
gewissen Analogie zu den eben genannten
Akten, dhnlich wie in Heideggers Sein. und
Zeit, selbst als Akt begriffen wird, als ein
«Vollzug », wie Keller auch sagen kann, in
dem die Faktoren des Zeiterlebens: «fun-
diert » seien. Da fragt sich nun allerdings, wie
der behauptete Fundierungszusammenhang
eigentlich aussieht und vor allem: wie die
«Zeit», die im Zeiterleben wirklich erlebt
wird, nicht als Selbstentworfenes, sondern
als etwas Vorgegebenes erlebt wird, ja mehr
noch: als etwas, was den Menschen selbst
«von Klippe zu Klippe» witft — wie also
diese «Zeit» sich verhilt zu jenem «Selbst-
vollzug », jenem Akt, in dem das Sein des
Menschen, wie Keller sagt, «sich selber
zeitigt ». Ist nicht jeder Akt, auch jener in der
«tiefsten Schicht» vollzogene, ein augen-
blickliches, ein jeweiliges Geschehen? Ist es
nicht, als werde in einer solchen Existenz-
interpretation — der Heideggerschen, von
gewissen Modifikationen abgesehen — aus
dem Dasein des Menschen ein #nunc stans, ein
wie durch eine Momentphotographie perpe-
tuierter Augenblick oder, um ein anderes
Bild zu gebrauchen, ein gefrorener Wasser-
fall? Ist nicht auch dieser Akt, so tief auch
die Schicht sein mag, in der er sich abspielt,
ein «in» der Zeit geschehender, ein zwischen
Gebutt und Tod, in einer bestimmten ge-
schichtlichen Konstellation sich vollzichen-
der? Was also haben wir von der Zeit erfal3t,
wenn wir die Struktur dieses Aktes und die
der aus ihm «abkiinftigen» Akte des Zeit-
erlebens erkannt haben? Es ist klar, daf3 da-
mit Fragen beriihrt sind, die iiber die Mog-
lichkeiten einer Vorlesung hinausfiihren. Es
kann freilich auch sein, daB hier ein unge-
léstes Problem im Hintergrund steht, viel-
leicht dasselbe, von dem Georges Poulet in sei-
nem ebenso profunden wie glinzenden Essay
sagt, es sei «celui de notre époque quasi tout
entiére »,

Das Problem, von dem Poulet dies sagt,
ergibt sich aus dem ersten Teil des zweiteilig
angelegten Essays (L’instant, point de dé-
part du temps) und bildet, im musikalischen



Sinne des Wortes, das «Thema » des zweiten.
Der erste Teil zeigt in knapper, aber scharf
differenzierter, hochst priziser Analyse, wie
die «vier groBen Schriftsteller des ersten
Drittels des 20. Jahrhunderts » in Frankreich,
Gide, Valéry, Claudel und Proust, unter ver-
schiedenen Voraussetzungen statt des steti-
gen Zeitverlaufs des naturalistischen Ro-
mans und der Permanenz der Mallarméschen
«essences» den einzelnen Augenblick zum
«Ausgangspunkt ihres geistigen Weges » ma-
chen, und zwar einen Augenblick, der von
allen anderen losgelost ist, der als schlechthin
«neu» erfahren und in dem das BewuBtsein
alles, sich selbst eingeschlossen, als «neu»
erfihrt. Dann aber beginnt der zweite Teil
mit dem Satz: «Base du temps, I’instant n’est
pourtant pas le temps.» Und dieser Satz
fithrt zu der Frage — einer «nicht notwendig
philosophischen Frage, da es sich hiet nicht
um die Ausarbeitung eines Systems von
Ideen, sondern um Erfahrungen des Lebens
handelt» —: «Qui vit dans 'instant, com-
ment peut-il apprendre 4 vivre enfre les in-
stants? Comment peut-il surtout faire de la
succession ininterrompue de ces instants qui
se remplacent, une unité tempotelle quelle
qu’elle soit?» Eben dies ist das Problem,
welches Poulet «celui de notre époque quasi
tout entiére » nennt, eben dies das Thema des
zweiten Teils, durchgefiihrt wieder an den
genannten vier Reprisentanten der franzosi-
schen Literatur. Auf diese Durchfiihrung
kann ich hier nicht weiter eingehen. Dagegen
mag ein Hinweis auf eine andere Stelle des
Vorlesungszyklus erlaubt sein, an der, in-
mitten ganz anderer Zusammenhinge, das-
selbe Problem einen Augenblick lang aufzu-
tauchen scheint, auf die Stelle nimlich, an
der der Theologe Gerbard Ebeling von den
Bedenken spricht, die gegen das «Schlag-
wort einer prisentischen Eschatologie» be-
stehen: dieses Schlagwort sei insofern «nicht
unbedenklich», als «die eschatologische
Qualifikation des Augenblicks als Entschei-
dungszeit das Problem der Erstreckung von
Leben und Welt in die Zukunft ignoriert und
damit die im christlichen Glauben eréffnete
Hoffnung und die ihn begleitende Anfech-
tung, das Beieinander von ,schon jetzt‘ und
,noch nicht® eliminiert». Der Leser von Sein

und Zeit erinnert sich an die Schwierigkeiten
Heideggers beim Ubergang von den zu-
nichst entwickelten «Existenzialien», deren
Leitbegriff das «Vorlaufen» war, zur «Er-
streckung des Daseins zwischen Geburt und
Tod» oder zum «Zusammenhang des Le-
bens». Die Frage ist wohl noch offen, ob
dieser Ubergang wirklich gelungen ist, ob
die «Zeit», von der man redet, wenn man
von der «Erstreckung zwischen Geburt und
Tod» redet, wirklich, wie Heidegger will,
ihren «Ursprung» in der «Zeitlichkeit des
Daseins » hat. Was heiBt hier «Ursprung»?
Vielleicht hat das «vulgire» Zeitverstindnis,
wenn es von der Zeit redet, die einer «hat»
oder «nicht hat», die er «sich nimmt», die
er aber auch «vetlieten» kann, so daB es
schlieBlich «zu spit» ist, doch ein eigenes
Recht, das verkiirzt witd durch den Vetsuch,
solches Reden zuriickzufithren auf seinen
«Ursprung» in wie immer gefaften Struk-
turen des Selbstseins? In Ebelings Vorlesung
klingt manches an, was in diese Richtung
deutet. Ich erwihne nur die im AnschluB an
das Alte Testament vorgetragenen Ausfiih-
rungen iiber die «konkrete Zeit», iiber «Zeit
des Weinens oder Lachens, Zeit der Not oder
Zeit des Heils». Der eigentlich Gang der
Votlesung, der in gedringter, stellenweise
fiir den Nicht-Theologen wohl zu gedringter
Diktion die Themen Ewigkeit, Eschatologie
und Geschichte im Hinblick auf das Zeitpro-
blem entfaltet und schlieBlich zum Thema
«Zeit und Wort» als seinem Ziel fiihrt, kann
hier nicht einmal andeutungsweise nachge-
zeichnet werden. Immerhin sei die Vermu-
tung ausgesprochen, daB das Zeitproblem
selbst, wie es sich ohne die das Geschift des
Denkens und mehr noch des Redens etleich-
ternde Hilfe von «Inkarnationen» aller Art,
ohne die Hilfe auch von Konstruktionen
eines speziellen Zeitbegriffes stellt, in diesem
Beitrag in besonderem MaBe prisent ist.

Mit dem Ausdruck «Inkarnationen » habe
ich eine Wendung aus Emil Staigers Votle-
sung «Die Zeit als Einbildungskraft des
Dichters » zitiert. « Man braucht die groBte
Anstrengung», so heifit es hier, «um wirk-
lich bei der Zeit zu bleiben und alles, was zur
Inkarnation gehort, zu vermeiden.» Die Li-
teraturwissenschaft aber, wie Staiger sie ver-

7°3



steht, hierin von Poulet differierend, hat es
vor allem mit dieser «Inkarnation», der im
Werk des Dichters votliegenden, zu tun, hat
ihr in moglichst allen Einzelziigen gerecht
zu werden. Sie witd zwar — «im Auge des
Geistes» — «die beinahe unaussprechliche
Zeitstruktur scharf festzuhalten bemiiht
sein», aber alsdann sich «ungesiumt den
Einzelheiten des Werks zuwenden». Was
heiBt nun hier «Zeitstruktur»? Zunichst:
ein schlechthin Individuelles, eben deshalb
«unaussprechlich », ineffabile, aber eben sich
«inkarnierend », sich ausprigend im «Stil»
eines — individuellen — Kunstwerks odet
auch eines Gesamtwerks oder einer noch um-
fassenderen historischen Individualitit, etr-
fahrbar als eine in allen Teilziigen gleichblei-
bende «Gravitation», etwa als Gravitation
zur Zukunft hin oder als Ubergewicht des
Vergangenen oder auch als Freiheit zur Ge-
genwart — wobei jede dieser Formulierun-
gen nur als erster Hinweis zu gelten hat, in
dessen weiterer Differenzierung die eigent-
liche Arbeit, die « Untersuchung der tempo-
ralen Struktur eines menschlichen Geistes»,
besteht. Wie verhilt sich die «Zeitstruktur »
des Werkes zu dieser «temporalen Struktur
eines menschlichen Geistes »? Das Verhiltnis
beschreibt ein anderer Satz derselben Vorle-
sung: «Das Gesetz des Gemiits ist auch das
Gesetz des dulBerlich wahrnehmbaren Gebil-
des. » Damit wird deutlich, wie die zeitlichen
Kategorien hier die Basis einer sich selbst
durchsichtigen Stilwissenschaft bilden, wohl
die einzige bis jetzt bestehende, die begriff-
lich voll artikuliert und tragfihig ist, eben
diejenige, die in den grundlegenden Arbeiten
Staigers zur Literaturwissenschaft und in
theoretischen Bemerkungen seines interpre-
tierenden Werks vorliegt. Alle diese theore-
tischen AuBerungen findet man in dieset Vor-
lesung auf die kiirzeste Summenformel ge-
bracht, nicht ohne die Warnung davor, die

704

Theorie als die Hauptsache, die temporalen
Begriffe als «Arkanum» zu betrachten. Was
das Zeitproblem betrifft, so stellt es sich auch
hier in Gestalt einer Reihe von ungelosten
Fragen. Ist, was hier «Zeitstruktur» heil3t,
tatsichlich die «urspringliche Zeit»? Mul3
nicht auch der Literarhistoriker, indem er die
Gebilde des menschlichen Geistes an ihrem
geschichtlichen Ort aufsucht, indem er etwa
von der Situation des Autors zur Zeit ihrer
Entstehung, von seinem Verhiltnis zu schon
votliegender Kunst, von der allgemeinen ge-
schichtlichen Lage spricht, den Begriff der
Zeit, und zwar diesmal einen aus der «tempo-
ralen Struktur eines menschlichen Geistes»
nicht ableitbaren Begriff von Zeit gebrau-
chen? Und welchen? Den einer reinen Ord-
nung des Vor- und Nacheinander? Wird
man hier nicht in den Bereich der votletzten
Votlesung gefiihrt, jener Vorlesung, die, von
dem Philosophen Hans Barth gehalten, den
Titel trug: « Uber Zeit, Gesellschaft und Ge-
schichte»? LBt sich der Zeitbegriff einer
historischen Stilwissenschaft getrennt halten
von dem in der Barthschen Vorlesung zu-
grunde gelegten? Lassen sich iiberhaupt die
speziellen Zeitbegriffe getrennt halten von
dem, was witr meinen, wenn wir unbefangen,
ohne theoretische Reflexion, das Wort «Zeit »
aussprechen? Dies nur, um einige weitere
Beispiele fiir die Fragen zu geben, mit denen
das kleine Buch seinen Leser entli3t. Denn
es fiihrt ihn nicht etwa hinaus iiber die alte,
mehrmals zitierte Augustinsche Formulie-
rung des Zeitproblems, es fiihrt ihn eher im-
mer wieder zuriick zu den Worten, mit denen
auch hier geschlossen sei: Si nemo me quae-
rat, scio; si quaerenti explicare velim, nescio.

Jost Schillemeit

1Sammlung Dalp, Francke-Verlag, Bern
1964.



	Bücher

