
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 7

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

BÜCHER ZUM HUNDERTSTEN GEBURTSTAG VON
RICHARD STRAUSS

Die Flut der — nicht nur in deutscher Sprache

erschienenen — Publikationen zum
hundertsten Geburtstag von Richard Strauß ist
noch nicht versiegt. Sie reicht von der
Anekdotensammlung über das Schau-Buch bis zur
musikwissenschaftlich fundierten Brief-Herausgabe.

Es sei im folgenden aufzwölf
Publikationen hingewiesen, die mit dem Strauß-
Zentenarium in engem oder auch loserem
Zusammenhang stehen. Dabei kann beim
Überblick nicht verschwiegen werden, daß
die Strauß-Monographie — wie sie etwa
Mahler und Debussy schon vor Jahren
erhalten haben — noch nicht existiert und von
dem engsten Kreis der Strauß-Biographen
mehr denn je mit Spannung erwartet wird.
Es müßte sich dabei um ein Werk handeln,
das gleichzeitig Biographie, Werkanalyse
und Wertung enthielte. Die meisten
vorliegenden Publikationen bleiben bei einer losen
Lebens- und Werkbeschreibung. Deshalb
müssen die wesentlichsten Eindrücke nach
wie vor von den verschiedenen Briefwechseln

zwischen Strauß und seinen Librettisten
ausgehen.

*
Franz Trenners Richard Strauß, Dokumente
seines Lebens und Schaffens ist eine Biographie
aus Zitaten1. Sie gibt ein aus zeitgenössischen

Dokumenten zusammengetragenes
Lebensbild, das die einzelnen Stationen des
Künstlers nachzeichnet, aber trotz der
angestrebten straffen Chronologie zu
Werkgruppen-Besprechungen abfällt — wie etwa der
Sprung von der «Josephslegende» (1913/14)
zu «Verklungene Feste» (1941). Das Buch
besteht zu neun Zehnteln aus Zitaten; das
Verzeichnis gibt dazu gegen vierhundert
QueUen an. Dies gewährleistet zwar die
angestrebte «Authentizität », verunmöglicht
aber eine kritische Stellungnahme, welche
hier jedoch offenbar gar nicht angestrebt
wird. Dabei sind stets nur die Begleitumstände

der Werke wiedergegeben : Vorarbei¬

ten in den Briefwechseln zwischen Dichter
und Komponist, Tageskritik, spätere
Wirkung; über die Werke selbst wird wenig
ausgesagt. So ist die — übrigens sattsam
bekannte — Entstehungsgeschichte des

«Intermezzo» breit ausgewalzt; das aber wirklich
Originell-Faszinierende dieses einzigartigen
Bühnenwerkes kommt nicht zur Darstellung.
Die einzig handgreifliche Betrachtung eines

Werkes ist die — übrigens einzige — Analyse

von Strauß zu einer seiner Kompositionen,

die zur frühen Orchester-Phantasie
«Aus Italien », und bleibt also damit in
diesem Buch auch wieder Zitat. Doch dem mit
Strauß wenig bekannten Musikfreund
vermag diese Publikation einen übersichtlichen
Eindruck vom Werdegang des Komponisten
zu geben. Der Mangel an kritischer Distanz
wird an manchen SteUen durch die Direktheit

des Zeugnisses wettgemacht, so etwa
die Beschreibung des letzten Besuches beim
todkranken Komponisten durch den
bekannten Strauß-Regisseur Rudolf Hartmann.

Beinahe als Anekdotensammlung
erscheint einem Walter Thomas' Richard

Strauß und seine Zeitgenossen*. Es ist anzunehmen,

daß darin alles wiedergegeben ist, was
Strauß über seine Zeitgenossen oder die

Zeitgenossen über Strauß faßbar ausgesagt
haben; es reicht dabei von Strauß' Entgegnung
auf Wilhelms II. Mahnung, daß er sich mit
dem Schaden seiner «Salome» die Garmischer

Villa habe kaufen können, bis zu
Hofmannsthals (vermutlich durch Alma Mahler
böswiUig unterschobenem) Ausspruch, was
wohl aus seinem «Rosenkavalier »-Text hätte
werden können, wenn er von Lehar vertont
worden wäre. Der Begriff der Zeitgenossenschaft

ist überaus weit gespannt: von Hector
BerUoz bis Werner Egk, also soweit, daß die
Kenntnisnahme oftmals einseitig bleiben
mußte. Zudem ist sie nicht aUein auf Musiker
beschränkt ; sie umfaßt außer den Librettisten
auch Erscheinungen wie Nietzsche, Shaw,

687



Rolland, Mann. Obwohl das Buch auch auf
Grund einer persönlichen Bekanntschaft mit
dem Komponisten geschrieben worden ist,
wird Strauß von verschiedensten Seiten
beleuchtet: der Autor weist mehrmals Strauß'
Eklektizismus nicht nur in musikalischen
Belangen nach, sondern zeigt auch, wie Malerei
und Literatur für ihn nur soweit von Interesse

waren, als sie zu seinem Schaffen irgendwelche

Bezüge hatten oder sich ihm
nutzbringend einordnen ließen. Das riesige
Material ist — nicht chronologisch — geschickt
zu selbständigen Kapiteln gebündelt. Besonders

instruktiv ist das Verhältnis zwischen
Strauß und Mahler dargestellt. Dieses Buch
darf als eine der interessantesten Strauß-
Publikationen angesehen werden, nicht
eigentlich als originale Leistung, sondern
durch das Aufzeigen der zeitlichen Bezüge,
aus denen dieses imponierende Oeuvre
entstehen und bestehen konnte. Die dem
Strauß-Kenner meistenteils bekannten
Einzelfakten sind zu einem spannenden Lesebuch

über diese eigentliche Spätepoche
vereinigt. So läßt es sich rechtfertigen, wenn auf
Quellenangaben durchwegs verzichtet worden

ist.
Der Münchner Ludwig Kusche hat

Richard Strauß im Kulturkarussell der Zeit
1864—1964 herausgegeben3. Diese von
uneingeschränkter Sympathie beflügelte
Publikation darf als eigentliche Karikaturen- und
Anekdotensammlung bezeichnet werden,
beanspruchen doch die über fünfzig wiedergegebenen

Karikaturen, eine vollständige
Sammlung aller je erschienenen zu sein. Der
in der Art einer leichten Causerie gehaltene
Text will lediglich den großen Bilderbogen
zusammenhalten. Dabei verteilt der Herausgeber

gelegentliche Seitenhiebe gegen
Zeitgenossen von Strauß oder die jüngere
Komponistengeneration. Gerade hier müssen die

völlig unmotivierten Ausfälle gegen die
neueste Musik verärgern, gegen eine
Erscheinung also, mit der Strauß überhaupt
nichts mehr zu tun hatte. Begreiflich, wenn
hier dem Verfasser einige Fehler unterlaufen :

so bezeichnet er Schönbergs Klavierstücke
op. 11 aus dem Jahre 1908 als Zwölftonmusik,

im weiteren verwechselt er mehrmals
seriell mit dodekaphon, und man mag es bei¬

nahe als Omen hinnehmen, daß der einzige
Druckfehler des sorgfältig edierten Buches
sich beim Namen Boulez findet. Schade um
solche Entgleisungen in einer Publikation,
die für ein ganz anderes Ambiente geschrieben

worden ist und im übrigen die Absicht,
ein heiteres Buch über einen heiteren Gegenstand

zu sein, brillant erfüllt.
Gewissermaßen als Vorspiel dazu ist das

ebenfaUs von Ludwig Kusche einige Jahre
vorher publizierte Bändchen Heimliche

Aufforderung zu Richard Strauß zu betrachten4.
Auch bei dieser mit fünfzehn Karikaturen
versehenen Publikation fehlt es nicht an
passenden und unpassenden AusfäUen gegen
Dirigenten und Musikwissenschafter. Noch
stärker scheint hier die Haltung durch — ist
es doch zu einer Zeit geschrieben worden,
als der Komponist sich noch nicht so
unwidersprochen durchgesetzt hatte wie schon
zur Zeit seines Zentenariums —, Strauß zu
verteidigen gegen den Vorwurf, passé zu
sein, und dabei zu kämpfen, wo es eigentlich
nichts zu erkämpfen gibt. Dabei müßte es

doch gerade diesem Verfasser bewußt sein,
daß — wie er selber zitiert — «Musik die
viel beredtere Sprache ist ».

Als überaus bibliophiles Schau- und
Lesebuch gibt sich Franz Hadamowskys
Richard Strauß und Salzburg mit über achtzig
Schwarzweiß-Photographien und -Illustrationen5.

Es zeichnet in lückenloser Chronologie
Strauß' Beziehungen zur nachmaligen
Festspielstadt: Die erste Aufführung eines
größeren Strauß-Werkes in der Mozartstadt galt
«Tod und Verklärung» im Jahre 1899. Sein

erstes Konzert anläßlich Mozarts
hundertfünfzigstem Geburtstage; die Bekanntschaft
mit Hermann Bahr, von dem er sich den
«Intermezzo»-Text erbat; die Festspielideen
im Verein mit Hofmannsthal, Reinhardt,
Roller; der jahredauernde Kompetenzstreit
zwischen Wien und Salzburg; die Freundschaft

mit Stefan Zweig und die Zusammenarbeit

für die «Schweigsame Frau»; die
enthusiastische Generalprobe zur «Liebe der
Danae» unter Clemens Krauß im fünften
Kriegs jahr : all dies kommt zur Sprache. Das
Buch führt sinngemäß über Strauß' Tod hinaus

und vermag dadurch auch die Eröffnung
des neuen Hauses (i960) miteinzubeziehen.

688



Bei aUer Formknappheit des Buches ist ein
gelegemliches Abschweifen nicht zu
übersehen; so vor aUem im übrigens äußerst
instruktiv ausgewählten Bildteil: was soll hier
die Abbildung von Strauß' Garmischer
Arbeitszimmer oder die Wiedergabe eines
Programmzettels der Seefried? Gelungen ist die
Gegenüberstellung der beiden Inszenierungen

der « Danae », die der verhinderten, 1944,
und die der eigentUchen Uraufführung, 1952.

Heinrich KraUk hat seine Strauß-Biographie

in den späten dreißiger Jahren mit der
Zustimmung des Meisters konzipiert, aber
erst ein Vierteljahrhundert später zum
Abschluß gebracht6. Das Buch spielt auf Strauß
als den Weltbürger der Musik an : es zeigt ein
Werk, das in stufenweiser Ausfächerung
keinen Anteil an den Zeitumwälzungen nahm,
aber trotzdem — oder vielleicht gerade
deshalb — zwei Weltkatastrophen überdauerte
und heute wie kaum ein Lebenswerk jener
Epoche seine historische Stellung einnimmt.
Es ist eine Entwicklungsbiographie, die vom
äußeren Lebensgang stets wieder auf die
Werke verweist; nicht umsonst wird gleich
zu Anfang ein Vergleich zwischen Strauß'
und Goethes Lebensweg gezogen. Dabei
wendet sich das Buch — nach des Autors
bewußter Aussage — weniger an den
Fachmann, dem es tatsächlich auch wenig Neues
zu bieten vermöchte, als an den stets sich
vergrößernden Kreis von Opern- und
Konzertbesuchern. Obwohl sich diese Publikation

— wieder nach des Autors eigener Aussage

— ausschließlich auf die veröffentlichten
Dokumente stützt, gleitet es manchmal ins
Episodische ab; so kann man kaum verstehen,

warum etwa das Bülow-Cosima-Wagner-Verhältnis

im Detail erwähnt wird : dies

mag für jene Zeit von Sensationswert gewesen

sein, hat aber für Strauß' musikalische
Entwicklung keine Bedeutung und muß
somit in einer Biographie über den Komponisten

als überflüssig erscheinen. Die umfängliche

Publikation enthält neben acht
geschickt ausgewählten Porträts sechs Briefe
und ein Noten-Skizzenblatt in Faksimile.

Willi Schuh berichtet in seinem unter dem
Titel Ein paar Erinnerungen an Richard Strauß
erschienenen Bändchen über seine

Begegnungen mit dem ihm freundschaftlich ver¬

bundenen Komponisten7. London,
Montreux, Zürich, München geben die Hintergründe

für die Episoden, in denen die
Faszinationskraft des alten Strauß ihre Wirkung
tat: seine Bekenntnisse zu Mozart und Wagner,

seine Vorliebe für die italienische
Malerei des Seicento. Mit besonderer Feinheit
sind die Gespräche gezeichnet, in denen
Strauß und sein Adlatus verschiedener

Meinung waren: über den Wert der modernen

Musik, wie etwa Bergs «Lyrische Suite».
Dieses überaus persönliche Dokument —
schon 1958 im Atlantis-Almanach veröffentlicht

— ist nun einem größeren Kreis von
Strauß-Liebhabern zugänglich gemacht worden.

Unter dem Titel Hugo von Hofmannsthal
und Richard Strauß, Legende und Wirklichkeit
ist der Vortrag erschienen, den Willi Schuh

am Vorabend des hundertsten Geburtstages
des Komponisten, dem 10. Juni 1964, in der
Bayerischen Akademie der Schönen Künste
in München gehalten hat8. Es ist dies ein
Festvortrag ganz besonderer Art: der wohl
umfassendste Strauß-Kenner begegnet darin
den vor allem in letzter Zeit laut gewordenen
Meinungen, daß es sich bei der Zusammenarbeit

dieser beiden Künstler vorwiegend um
ein tiefgreifendes Mißverständnis gehandelt
habe. Es gelingt ihm, zu zeigen, wie solche
Vorwürfe hauptsächlich von Literaturhistorikern

ausgegangen sind, und legt im folgenden

dar, daß nur eine sowohl literarisch als

auch musikalisch fundierte Betrachtung diesen

einmaligen Kunstprodukten gerecht zu
werden vermag. Notenbeispiele aus «

Rosenkavalier» und «Ariadne» sowie die vier
ersten « RosenkavaUer »-Manuskriptseiten des

Dichters mit den allerersten Bleistifteintragungen

des Komponisten dienen als

überzeugende Belege.
Nicht als eigentliche Neuerscheinung

zum Strauß-Zentenarium ist der von Willi
Schuh herausgegebene Briefwechsel mit Stefan

Zweig anzusehen 9. Doch mit der in der letzten
Zeit stärkeren Berücksichtigung ihrer
gemeinsamen « Schweigsamen Frau » nach Ben

Jonson dürfte auch ihrer Korrespondenz
erhöhtes Interesse zukommen. Dabei steht der
« Sir Morosus », wie der Arbeitstitel lautete,
nicht eigentlich im Zentrum des Briefwech-

689



sels, weil die Textbereinigungen dazu in
mündhchen Absprachen getroffen worden
sind, auf welche zwar die Briefe hinweisen,
die in ihnen aber leider nicht einmal
rekapitulationsweise enthalten sind. Es interessiert,
welch weitere Pläne zwischen Dichter und
Komponist erwogen worden sind, zu
deren Ausführung es aber nach der politisch
sabotierten « Schweigsame-Frau »-Premiere,
193 5 in Dresden, nicht mehr kommen soUte :

«24. Oktober 1648», daraus entstand in
Gregors Bearbeitung «Friedenstag»; «Prima
la musica e poi le parole», in Zusammenarbeit

mit Clemens Krauß zum «Capriccio»
gestaltet; daneben wurden Kleists «Amphitryon»,

Calderons «Semiramis», Robert
Faesis «Opferspiel», eine Azteken-Oper und
das Sujet des «Rattenfängers von Hameln»
diskutiert. Der Briefwechsel dauerte vom
Herbst 1931 bis zum Herbst 1935. Zu
Anfang war Zweig der Werbende, zu Ende
scheint Strauß dem Librettisten die Zusage
für weitere Mitarbeit buchstäblich abzuringen.

Trotz der rein künsderischen Interessen,
welche diese beiden Männer zu einem
Briefwechsel führte, vermögen darin auch die
politischen Spannungen dieser Jahre
durchzuschimmern.

Ebenfalls schon früher erschienen ist der
im Auftrag der Wiener Philharmoniker von
Roland Tenschert betreute Briefwechsel
zwischen Richard Strauß und Joseph Gregor10.
Gewiß steht diese Korrespondenz nicht auf der
Höhe derjenigen mit Hofmannsthal, Zweig
oder auch Krauß, denn der neue Librettist
ist dem Komponisten gegen dessen anfänglich

heftiges Sträuben allzu sehr aufgezwungen

worden, als daß sich nachher eine
Partnerschaft aequo loco hätte ergeben können.
Strauß ist der Gebende und Bestimmende,
Gregor der Nehmende und Abhängige, eine
Stellung, die sich nicht nur aus dem
Altersunterschied von einer Generation beinahe
ergeben mußte. Strauß' Ton ist oftmals
barsch-zurückweisend, der Gregors nicht
selten anbiederisch-geschwollen, besonders
peinlich dann, wenn er sich über Strauß' Musik

überschwänglich äußern zu müssen
glaubt. Doch wird eben aus diesem Band
ersichtlich, daß Gregor nicht nur der etwas
trottelige Wiener Theaterprofessor war, zu

dem ihn manche Strauß-Biographie stempeln
möchte; seine Einwände und Rechtfertigungen

— etwa gegenüber dem von Strauß
immer wieder erwähnten Hofmannsthal-Vorbild

— lassen bei aUer Beschränktheit einen
Mann von soUdem Theaterwissen und hoher
Begeisterungsfähigkeit erkennen. Dabei
interessieren nicht nur die — meistens entweder

von Hofmannsthal oder Zweig übernommenen

— voUendeten Gemeinschaftswerke :

«Daphne», «Friedenstag», «Die Liebe der
Danae», sondern auch die stets wieder von
Gregor vorgelegten Pläne, wie etwa der
« Semiramis »-Stoff und Anregungen zu
verschiedenen Balletten.

Der Briefwechsel Richard Strauß-Clemens
Krauß umfaßt eine Zeitspanne von beinahe
einem Vierteljahrhundert. Im ersten Brief
aus dem Jahre 1925 dankt Strauß dem damaligen

Frankfurter Intendanten für eine
gelungene Aufführung der «Frau ohne Schatten»,

im letzten Brief vom Jahre 1949
übermittelt Krauß dem Komponisten die Skizze
zu einem «sinfonischen Gedicht» auf das

Noah-Motiv. Der vorliegende Briefwechsel
— er wurde ausgewählt und herausgegeben
von WiUi Schuh und Götz Klaus Kende —
ist eine Auswahl aus etwa fünfhundert
erhaltenen Briefen11. Diese wurde — nach dem
Wordaut der Herausgeber — so getroffen,
daß alles ausgeschieden wurde, was von rein
ephemerem Charakter war und deshalb kein
allgemeineres Interesse beanspruchen konnte.
Die intensivste Korrespondenz fällt in die
Jahre 1939 bis 1942, also in die Zeit der
gemeinsamen Arbeit am « Capriccio », einem
Sujet, das Strauß schon von Zweig und Gregor

behandelt haben wollte. Doch es sollt-
— bezeichnenderweise — erst dem Musikee
gelingen, in Zusammenarbeit mit dem Komr
ponisten ein musikables Libretto zu schreiben.

Dabei ist heute auf Grund des

vorliegenden Briefwechsels nicht genau auszumachen,

welcher der beiden Männer den größeren

librettistischen Beitrag geleistet hat.
Krauß behält aber nicht nur als letzter
Strauß-Librettist seine Bedeutung für die
Biographik des Komponisten, sondern sein
beratender Einfluß wirkte sich auch bei
«Daphne», «Friedenstag» und «Danae»
bestimmend aus. Ebenso erstaunlich bleibt, wie

690



der alte Strauß in dramaturgisch-aufführungstechnischen

Belangen — wie etwa zu
« Frau ohne Schatten », «Ägyptische Helena »

und «ArabeUa» — sich von Krauß beraten
ließ. Dieser Briefwechsel gibt Aufschluß
über die produktive und reproduktive
Zusammenarbeit zweier der größten Musiker
ihrer Zeit und darf gleichberechtigt in die
Reihe der Briefwechsel mit Hofmannsthal
und Zweig eingestuft werden. Der Band
wird ergänzt durch elf Briefe, die der
Komponist an die von ihm hochverehrte Strauß-
DarsteUerin Viorica Ursuleac, die Frau von
Clemens Krauß, richtete. Bildtafeln aus dem
Umkreis der Uraufführung des «Capriccio»
und Faksimiles aus dessen Textbuch runden
diese sorgfältig edierte Ausgabe — mit
Register und statistischer Übersicht zur Strauß-
Pflege unter Krauß — ab.

Das vielleicht wichtigste Dokument von
Wesen und Werk des Komponisten bleibt
bis heute der Briefwechsel zischen Richard
Strauß und Hugo von Hofmannsthal. Er ist,
herausgegeben von Willi Schuh, zum
hundertsten Geburtstag des Komponisten in
dritter Auflage erschienen12. Die erste Ausgabe

erfolgt noch zu Lebzeiten des Dichters,
1926, betreut von Dr. Franz Strauß; sie
beschränkte sich auf die Jahre 1907—1918 und
mußte viele Briefstellen persönlichen
Charakters übergehen. Bei der noch zu Lebzeiten
des Komponisten vorbereiteten Gesamtausgabe,

1951 und 1954 erschienen, konnten
bereits viele Rücksichten persönlicher Art
dahinfallen, doch standen dem Herausgeber
meistens nur Briefabschriften zur Verfügung.
Für die nun vorliegende dritte Auflage konnte

der Herausgeber erstmals die Originalbriefe

benützen. Dabei ist der Text der zweiten

Ausgabe wesentlich verbessert worden:
Behebung von Fehlern der Abschriften,
Berichtigung falsch gelesener Wörter, Einbeziehen

von früheren Auslassungen,
Neudatierungen. Außerdem konnte der Briefwechsel

um beinahe neunzig bisher unbekannte

Briefe erweitert werden, so daß die
Neuausgabe nun über sechshundert Briefe
enthält. Es handelt sich dabei um eine eigentliche

WiederhersteUung des originalen Textes;

ausgeschlossen wurden auf Wunsch des

Sohnes des Komponisten nur BriefsteUen
rein geschäftlichen Inhaltes. Somit ist der
Nachwelt ein Werk zugänglich gemacht
worden, welches nicht nur die Werkstattgeheimnisse

von «Elektra» bis «ArabeUa»
eröffnet, sondern als zentrales Dokument der
wohl einzigartigsten Verbindung von zwei
schöpferischen Künstlern aller Zeiten zu gelten

hat.

Rolf Urs Ringger

1 Franz Trenner: Richard Strauß. Verlag
C. H. Beck, München 19 5 4. 2Walter Thomas :

Richard Strauß und seine Zeitgenossen. Verlag

Langen-Müller, München-Wien 1964.
3 Ludwig Kusche : Richard Strauß im
Kulturkarussell der Zeit 1864—1964. Süddeutscher
Verlag, München 1964. 4Ludwig Kusche:
HeimUche Aufforderung zu Richard Strauß.
Süddeutscher Verlag, München 1959.5Franz
Hadamowsky: Richard Strauß und
Salzburg. Residenz-Verlag, Salzburg 1964.
6 Heinrich Kralik: Richard Strauß /
Weltbürger der Musik. Wollzeilen-Verlag, Wien
1963. 'Willi Schuh: Ein paar Erinnerungen
an Richard Strauß. Atlantis-Verlag, Zürich
1964. 8Willi Schuh: Hugo von Hofmannsthal

und Richard Strauß, Legende und
Wirklichkeit. Hanser-Verlag, München 1964.
'Richard Strauß-Stefan Zweig: Briefwechsel.
Verlag S. Fischer, Frankfurt am Main 1957.
10Richard Strauß-Joseph Gregor: Briefwechsel.

Verlag Otto Müller, Salzburg 1955.
11 Richard Strauß-Clemens Krauß:
Briefwechsel. Verlag C. H. Beck, München 1963.
12Richard Strauß-Hugo von Hofmannsthal:
Briefwechsel. Atlantis-Verlag, dritte, erweiterte

Auflage der Gesamtausgabe, Zürich
1964.

691



ABSAGEN

Zu neuen Romanen und Erzählungen

Befreiung aus einschnürenden sozialen oder
geistigen Bedingungen, Auflehnung gegen
den Zwang der Konvention, Selbstbehauptung

gegenüber dem, was jedermann für gut
und richtig hält, sind zeitlose Themen des

epischen Schaffens. Wie sich James Joyce den
Bindungen der Stadt Dublin, des irischen
Urgrundes und der Kirche entwand, kann
als Beispiel gelten. Aber wir werden nicht in
den Fehler verfallen, die Absage selbst schon
als künstlerische Tat zu feiern. Vielmehr ist
es gerade erst die Dichtung, die diesen Prozeß

gestaltet und damit die Absage rechtfertigt.

Etwas laut und wenig differenziert greifen

jüngere deutsche Autoren in der
Nachkriegszeit das Motiv auf; aber da ist es dann
oft nur noch Negation, ohne die Rechtfertigung

durch künstlerische Leistung. Nicht
mitzumachen, kann in bestimmten Fällen
ohne Zweifel moralisch richtig sein. Es gibt
Kompromisse, die man nicht eingehen darf.
Nur hat eine Erklärung dieser Art darum
noch nicht künstlerischen Rang, weil sie

Widerspruch und Distanzierung zum Inhalt hat.
Sie kann literarisch wertlos sein oder
unbeholfen, dennoch aber stark durch Klarheit
und Entschlossenheit. Oder sie kann, was
wohl schlimmer ist, in artistischer Fertigkeit
leere Pose bleiben und einfach einer modischen

Konjunktur folgen. Das sprachliche
Kunstwerk, die Einheit von Form und
Aussage, ist durch Opposition und Gesellschaftskritik

nicht zum vornherein schon gegeben.
Die zwei Romane, von denen hier zuerst

berichtet werden soll, sind Absagen junger
Männer an die Welt der Väter. Von zornigen
jungen Männern zu reden, wäre verfehlt;
denn über den Zorn sind die Verfasser dieser
Werke hinaus, und selbst Resignation scheint
wenigstens dem einen noch zu wenig gelassen.

Er hat einfach erkannt, daß die Kapitulation

unvermeidlich geworden ist. Der
andere läßt seinen Helden scheitern, man weiß
nicht, ob er ihn bedauert oder ob ihm sein
trostloses Versagen gleichgültig sei. Ich
spreche von den Romanen Das Gatter von
Günter Seuren1 und Die Komplicen von Urs

Jaeggi2, einem Schweizer. Im einen FaU hat
die Absage den Charakter der trotzigen
Weigerung, im andern lediglich den eines
Abschieds von Träumen und Erinnerungen.
Der eine Autor zeigt einen Menschen, der
ausbricht aus Beruf, Ehe und geregeltem
Alltag, der im Zirkusleben und in chaotischen

Liebesverhältnissen sucht, was ihn ein
geordnetes Dasein offenbar vermissen läßt.
Der andere berichtet von zwei Freunden, die
auf sich zukommen sehen, was sie nicht
lieben. Wir werden also, sagt einer zum andern,
uns etwas Dauerhaftes anlachen — womit sie

nämlich eine angetraute Frau, eine Existenz
und ein sicheres Auskommen meinen; man
wird uns — dies ihre Ausdrucksweise, die
alte Zigarre andrehen. Kühl, salopp und ohne
Affekt sprechen diese jungen Männer von
den Dingen und von den Menschen. Sie

zeigen sich verständig, vernünftig und von
bemerkenswerter Wendigkeit. Was kommen
wird, so denken sie, wird nicht schön sein,
eigentlich nicht lebenswert; aber in dieses

Gefängnis mündet unser Weg, wir mögen
uns noch so sehr dagegen sträuben. Also
sträuben wir uns nicht.

Bei Urs Jaeggi (Die Komplicen) erscheint
der ehemalige Lehrer Josef Hügi bei einem
alten Freund, bittet um Rotwein und erzählt
schließlich sein Leben. Erzähler und Zuhörer
jedoch sind nicht auseinanderzuhalten, und
schon die ersten Seiten geben einen
Vorgeschmack von der verkrampften Unordnung,
in der sich Hügis Rebellion vollzieht. Er hat
Schule gegeben, wurde Bräutigam und
Ehemann der Hotelierstochter Madeleine, wurde
Vater des Knaben Urs. Aber irgend einmal
ist er ausgebrochen, angeblich, um einen
Freund zu suchen, der verschollen ist. Oder
sucht er sich selbst? Er zieht mit dem Zirkus
durchs Land, schläft mit der Schlampe
Frederike im Wohnwagen, erniedrigt sich und
befreit sich: man wird am Ende nicht sagen
können, was nun gelte. Und da er zurückkehrt,

bleibt offen, ob es die Rückkehr eines
Gescheiterten oder eines Gereiften sei. Was
fühlbar bleibt und dennoch nicht eigentlich

692



sichtbar wird, ist die Gebärde der Auflehnung,

der Revolte gegen das bürgerlich
geordnete Dasein. Aber vollziehen sich die
Ausbrüche aus solchem Dasein heutzutage
noch in so dramatischen Formen? Der
bürgerlichen Existenz den Zirkus entgegenzusetzen,

der Ehe die freie Liebe im Wohnwa-
nen, heißt die Dinge allzu einfach nehmen
gnd darum die Wahrheit verfehlen. Ein paar
uzenen, die sich stärker einprägen, retten uns
Sicht vor dem Eindruck, daß weder die
Beschwörung des Clowns noch die Abwandlung

soziologischer Termini den Fall Hügi
exemplarisch erscheinen lassen. Das liegt
nicht zuletzt freilich auch am Stil. «Sie
versuchen resultatlos, mich zu ändern», sagt
Hügi von seinen Kollegen im Lehramt. Der
Satz ist typisch in seiner ganzen Unbeholfenheit.

Schön ist es nicht, wenn man von einem
Versuch sagt, er sei resultatlos verlaufen; zu
sagen, es habe einer etwas resultatlos
versucht, ist überdies falsch. Wo zwingende,
dichte und überzeugende sprachliche Kraft
mangeln, möchte man sich immerhin an
Grammatik und Syntax halten. Woran aber
hält man sich, wenn dieser Autor schreibt:
«Eine Schnapsflasche: um den Flaschenhals
schloß sich eine Hand, die, zusammen mit
dem Handgelenk, den Flaschenhals bildete
und einen Dolch umschloß, der aus dem
Flaschenhals lief? » Wie die Einzelheiten ist das

Ganze. Ein letztes Beispiel: «In Wirklichkeit
fielen in die Zeit zwischen der Hochzeit und
der Geburt des ersten Sohnes fünf Jahre. »

Wenn Jahre in die Zeit fallen, ist der
Zusammenbruch sprachlicher Ordnungen Tatsache.

War es das, was hier gezeigt werden
sollte? Man wundert sich über den Mut des

Mannes, der im Klappentext behauptet,
Jaeggi schreibe eine sachliche und gedrängte
Sprache, «die auf Rankenwerk verzichtet,
auch wo das Beschriebene sich ins Phantastische

oder Komische wendet». Allenfalls
bestünde Anlaß, von unfreiwilliger Komik
zu sprechen.

Günter Seuren bewahrt sich vor ähnlicher
Verlegenheit durch einen Stil, der sich nie
über das erhebt, was ihm jederzeit erreichbar
ist. Es liegt in dieser Bescheidung eines jungen

Autors, der seinen ersten Romanvorlegt,
eine erstaunliche Meisterschaft, und wenn

man seine Tonlage als Tonlage begabter
Jugend von heute vieUeicht auch mit Befremden

zur Kenntnis nehmen wird, so wird man
zugleich die Ausdruckskraft bewundern, die
hier im Bereich lässiger Hinnahme des

Unvermeidlichen bewahrt ist. In dem Roman
Das Gatter weigert sich ein junger Journalist

und SchriftsteUer, in Beruf, Ehe und
allgemeinem Verhalten der Norm zu
entsprechen. Aber seine Weigerung hat keinen
äußeren Widerstand zur Folge ; sie ist lediglich

spürbar in der kühlen Gelassenheit, mit
der er seiner unvermeidlichen Umzingelung
durch Konvention zusieht. Der junge Mann
empfindet das, was auf ihn zukommt, als den
Tod der Freiheit und als Verlust unendlicher
Möglichkeiten. Mit Vik, seinem Jugendfreund,

teilt er diese Erfahrung. Die
Teilnahme an den Jagdgesellschaften, die Viks
Vater veranstaltet, die Jugenderinnerungen,
die bei den Gängen durch das Revier noch
einmal aufleuchten, erweisen sich als Illusionen,

von denen man sich trennen muß. Seuren

beschreibt aus kühler Distanz, etwa die

Vorgänge der Jagd, die Hasen und die
Fasane auf der Strecke, und von den Fasanen

weiß er genau zu sagen, wie sie waidmanns-
gerecht und dennoch auf grausame Weise zu
Tode gebracht werden müssen, wenn der
Einschuß nicht tödlich war. Ein Besuch bei

Onkel, Tante und Vetter auf dem Dorf, der
Umtrunk in der Jagdgesellschaft, die Abende
mit Clara, der Freundin, die wohl seine Braut
werden wird und die sich die Zukunft zu
sichern sucht, die Wiederbegegnung mit Lore,
mit der er vor der Zeit mit Clara
kameradschaftlichen, unbefangenen Umgang hatte:
dies etwa ist der Umkreis, in dem sich Seu-

rens sprachliches Talent bewährt, und ich
zögere nicht, zu sagen: glänzend bewährt.
Viel geschieht nicht, nichts jedenfalls, was
altkluge Gelassenheit in Gefahr brächte.
Eben darin voUzieht sich das Drama: eine

Zeiüang wehren sich die beiden jungen
Männer wenigstens innerlich, mit Vorbehalten

und mit dem merkwürdigen Ton, in dem
sie sich verständigen. Und dann werden sie

kapitulieren.
Die Sicherheit, ja der Kunstverstand, die

diesen Roman kennzeichnen, verfehlen ihren
Eindruck nicht. «Du klapperst deine

693



schlechte Luft in die Maschine », sagt Vik zu
seinem schriftsteUernden Freund. Es läßt
einen nicht los, was hier erzählt wird,
beiläufig und obenhin. Die Hasen, die Rebhühner

und die Fasane in ihrem schillernden
Federkleid sind stumme Sinnbilder der Freiheit
und des Lebens in Freiheit. Von dem Bild,
wie sie da in einer Reihe liegen, geht tiefere
Bedeutung aus.

Doch wenn wir auch die QuaUtät dieses
Buches im Vergleich mit Jaeggis Komplicen
erkennen, bleibt zu fragen, was denn seine

Absage zu bedeuten habe. Ein Gefühl nur?
Ein Zug der Zeit? Eine gewisse Koketterie
ist unverkennbar, in Seurens wohltemperierter

Gelassenheit ebenso wie in Jaeggis
naivem Nonkonformismus. Es ist Koketterie
von der Art, wie sie auch Martin Walser
auszuspielen pflegt, neuerdings in einem Band
Erzählungen mit dem Sammeltitel
Lügengeschichten3. Walser freilich ist ein gewiegter
und versierter Autor, mit allen Wassern
gewaschen. Daß ihm widerfahren könnte, was
ihm die Sprache verschlüge, ist nicht denkbar.

Er parliert und fabuliert drauflos,
erzählt Absurditäten, als ob sie Wirklichkeit
wären, und alle sind von der Art, daß die
Wirklichkeit dabei schlecht wegkommt. Der
Erzähler wirft ihr, wobei er auf die Eleganz
der Gebärde gebührende Aufmerksamkeit
wendet, den Fehdehandschuh hin, so zum
Beispiel der GeseUschaftswelt im Hause des

Stuttgarter Architekten Finno Ruckhaber, so
der Detaillistenwelt in der Auseinandersetzung

mit dem Hosenhändler Benno. Das
Stück «Eine unerhörte Gelegenheit», eine

Ich-Erzählung, handelt von der Unmöglichkeit,

Freunde zu haben. Der Ausbruch des

Koreakrieges hat denjenigen, der hier
Bericht erstattet, gerade noch davor gerettet, an
einer Party teilnehmen zu müssen, auf der
seine Lügen ausgekommen wären, weil es zur
Konfrontation von Menschen gekommen
wäre, denen er aus purer Höflichkeit über
sich selbst höchst verschiedene Angaben
gemacht hat. Um dem Unglück auszuweichen,
ist er als Zimmerherr zu Fräulein Hotz
gezogen, und hier ereilt ihn das Schicksal.
Seiner Hausmeisterin zuliebe nimmt er die
Eigenschaften und fast schon die Identität
an, die sie von ihm verlangt: er gibt sich als

ihr in Rußland verschollener Sohn aus und
studiert wie dieser Musik.

Die Geschichten, die trotz ihrer Kürze
wortreich erscheinen, lesen sich leicht und
glatt; aber eben darum praUen Walsers talentierte

Angriffe auch ab. Ein zwingendes
Wort, eine Figur, die uns betrifft, ist nicht
zu haben in diesem quicken Parlando, in dem
hier die Absage an die herrschenden
Zustände vorgebracht wird. Man hat das
Gefühl, der Verfasser dieser Geschichten sei

froh darüber, daß er zu solcher Absage
Anlässe vorfinde. Seine Kritik ist eine Form des

koketten Arrangements.
Nichts davon, im Gegenteil echte

Betroffenheit und die Kraft des kompromißlosen
Widerstandes sind zu spüren in den

Erzählungen von Jakov Lind, die in dem
Taschenbuch Eine Seele aus Holz* vereinigt
sind. Hier hat die Absage den Charakter der

grimmigen Abrechnung. Niedertracht und
Grausamkeit sind übermächtig in dieser

Welt, und darum auch ist das Absurde in
diesen Geschichten keine Sache der Literatur,

sondern eine Realität, die nicht übersehen

kann, wer von Menschen zu erzählen
entschlossen ist. Von Jakov Lind ist nach
diesem Erzählungsband ein Roman Landschaft

in Beton erschienen. In den zum Teil
sehr kurzen Prosastücken des Bändchens
Eine Seele aus Holz spiegeln sich die Träume
und die Angst eines Mannes, der zusehen

mußte, wie «diejenigen, denen die Papiere
zum Leben fehlten, sich zum Sterben
anstellten ».

Das Böse in mancherlei Erscheinungsform,

Verbrechen und Schlechtigkeit
bestimmen die Welt dieser Erzählungen. «Das
Sterben kommt jedem. Ist die Art wirkUch
so wichtig? Man kann überfahren werden,
man kann zufällig erschossen werden, man
kriegt einen Herzschlag, wenn man alt genug
wird, oder stirbt an Lungenkrebs, was
heutzutage häufig ist. Irgendwie geht der Mensch
drauf. Warum nicht gefressen werden von
einem Wahnsinnigen im Schnellzug Nizza-
Paris?» Die Sätze stehen in dem Bericht
«Reise durch die Nacht», der die Begegnung
mit einem zivilisierten Menschenfresser mit
Fleischerwerkzeugen im Reisekoffer schildert.

Die Logik der unbestreitbaren Tatsa-

694



chen führt unmittelbar zum absurden
Gespräch, zum Alptraum, und es ist gerade die
handfeste und ungehobelte Ausdrucksweise,
die in diesem FaU entschlossene Absage zur
Kunst erhebt. Lind ist kein gemüdicher
Erzähler, er nennt beim Namen, was ihn
brennt. Er schildert die letzten Tage des
Frauenmörders in der Todeszelle, die letzten
Stunden vor dem Selbstmord eines Jesuitenpaters,

der zur Nazizeit SS-Mann war, und
unter dem höhnischen Titel «Es lebe die
Freiheit» stellt er litauische Emigranten in
unvorsteUbarer Primitivität und Verkommenheit

dar. Sie warten auf die Befreiung
ihres Vaterlandes; aber sie haben verloren
und verlernt, was ein Leben in Freiheit
menschenwürdig macht. In der Titelerzählung
bringt Wohlbrecht, ein jüngerer Bruder
Woyzecks, den stummen und lahmen Sohn
eines deportierten jüdischen Ehepaars in
abgelegener Wildnis in Sicherheit. Dort muß er
ihn liegen lassen. Die Gestapo wütet, während

die Ostfront bereits zusammengebrochen

ist. In einer Irrenanstalt sieht der Sanitäter

Wohlbrecht die SS-Ärzte an ihrem
schaurigen Werk und findet zuletzt zu seinem

Pflegling zurück, der auf wunderbare Weise
gesund und in seiner Wildnis fast zum Tier
geworden ist. Die flüchtigen Ärzte stehlen
ihm den Juden, den sie als Alibi zu gebrauchen

hoffen, und erschießen den Sanitäter.
Von dieser Art sind die Berichte und
Aufzeichnungen aus einer Welt des Grauens.
Lind erzählt nicht zum Spaß und hat für
sprachliche Skrupel oder Finessen nicht viel
übrig; er hat AbscheuUches mitzuteilen und
ist eben darum weit davon entfernt, mit dem
Grauen artistische Spiele zu treiben.

Auch Thomas Bernhard, von dem an
dieser Stelle schon einmal anläßlich des

Romans Frost die Rede war, schreibt aus echter
Betroffenheit. Der schmale Prosaband Amras5
bestätigt seine Begabung. Die enge Gebirgs-
welt, eine Atmosphäre der dumpfen
Gefangenschaft, der Inzucht und der verhockten
Übel, von Bernhard beharrlich mit dem
Prädikat «tiroüsch» versehen, ist auch in diesem
Werk auf beklemmende Weise gegenwärtig,
ebenso die erzählerische Haltung des
naturwissenschaftlich geschulten Beobachters, der
Berichte verfaßt und Dokumente überliefert,

Berichte und Dokumente über das entsetzliche

Ende seiner eigenen Familie. Zwei
Jünglinge sind aus dem gemeinsamen Selbstmord

der Familie in Innsbruck im letzten
Augenblick noch gerettet worden, durch
«widrige Umstände und das Dazwischentreten

der Ärzte». In Amras hat sie der Onkel
in einem alten Turm in Sicherheit gebracht
vor der Neugier der Bevölkerung, vor den

NachsteUungen des Gerüchts und der
Journalisten. «Nur dem Einfluß unseres Onkels,
des Bruders unserer Mutter, verdankten wir,
daß wir, gegen die grobe Tiroler
Gesundheitsvorschrift, die im Selbstmord Entdeckten,

zu qualvollem Weiterleben Verurteüten
und dadurch Entstellten betreffend, nicht in
die Irrenanstalt hineindirigiert und nicht wie
so viele das Schicksal der in ihr erst Zerrütteten

und Zerschlagenen aus dem Oberinntal
und vom Karwendel und aus den Brennerdörfern

auf die mir bekannte entsetzliche
Weise zu teilen hatten.» Das ist der
Ausgangspunkt, und der Satz selbst kann als

Beispiel des schwerflüssigen, komplizierten und
widerborstigen Stils dienen, in dem hier eine

Katastrophe dargestellt wird. Der Vater
schwer verschuldet, die Mutter todkrank, der
Bruder befallen von der tirolischen Epilepsie
— das sind die Gründe, die zum Entschluß
führen, gemeinsamen Selbstmord zu begehen.

Denn warum müssen wir noch leben?

Der Erzähler stellt die Frage und verteidigt
den Entschluß. Er läßt, in einer unheimlichen

Szene, den Abend noch einmal aufdämmern,

an dem die vier Menschen mit
Schlaftabletten und Wasserglas in der düsteren

Wohnung sitzen. Professoren in schwarzen
Mänteln gehen auf der Straße vor dem Fenster

vorüber, ihre Frauen, ein Zeitungsmann,
ein Fleischhauermädchen. Der Gleichlauf
des Lebens, die Schattenwelt des Gebirgstals

ist in diesen wenigen Seiten erdrückend
echt und gewinnt symbolisches Gewicht. Im
zweiten Teil des Berichts, der Zitate aus dem
Notizbuch des Bruders bringt, stoßen wir
auf das Satzfragment: «Wo soviel von der
Welt in uns zerstört ist. » Der Bruder hat sich

aus dem Fenster des Turms zu Tode
gestürzt. Kunst, so lesen wir an anderer Stelle
seiner hinterlassenen Notizen, sei Leben als

Infamie. Thomas Bernhards Absage an die

695



düstere, dumpfe «tirolische» Existenz darf
indessen nicht mißverstanden werden als
Angriffund Schmähung. Hier ist eine Erfahrung
zu Sprache geworden, die über die Grenzen
des nur Lokalen und Persönlichen hinausreicht

ins Allgemeine. Eine dunkle Variante
zum Roman Frost, so möchte ich diese
Aufzeichnungen nennen.

Indem wir die Werke überblicken, die
hier aus thematischen Gründen zusammengestellt

worden sind, werden wir gewahr,
daß keine dieser Absagen zu innerer Freiheit
führen. Aber weder die gewandten Paraden
Seurens und Walsers noch die impräzisen
Ausfälle Jaeggis haben die Überzeugungskraft

der Wahnvorstellungen und Angstzustände,

die in den zuletzt besprochenen Pro¬

satexten gebannt sind. Lind und Bernhard
sind Außenseiter, denen man die Absage, und
sei es widerstrebend, abnimmt, weil es eine

schöpferische Absage ist.
Anton Krättli

•Günter Seuren: Das Gatter, Roman.
Verlag Kiepenheuer & Witsch, Köln-Berlin
1964. 2Urs Jaeggi: Die Komplicen, Roman.
R. Piper & Co., Verlag, München 1964.
3Martin Walser: Lügengeschichten. Suhr-
kamp-Verlag, Frankfurt a. M. 1964. 4 Jakov
Lind: Eine Seele aus Holz, Erzählungen.
Droemersche Verlagsanstalt Th. Knaur
Nachfolger, München-Zürich 1964. 6 Thomas

Bernhard: Amras. Insel-Verlag, Frankfurt

a. M. 1964.

AUS DEM NACHLASS HERMANN HESSES

Im vertrauten Blau der Gesamtausgabe ist
ein Prosaband aus dem Nachlaß Hermann
Hesses durch Ninon Hesse herausgegeben
worden1. Ein weiterer und vieUeicht ein
dritter Band von Prosaarbeiten ist in Aussicht

genommen. Die Texte sind durch
Ninon Hesse höchst sachlich kommentiert. Man
erfährt, was man wissen will und soU, aber
keinerlei Belehrung von der aufdringlichen
Art. Der Leser sieht sich beschenkt und ist
tief dankbar. SelbstverständUch erwartet
niemand ein neues und abgeschlossenes Kunstwerk,

das nun nach dem Tode Hesses
herausgebracht würde. Dies und das ist an abgelegener

Stelle schon publiziert ; anderes ist
Fragment. Die meisten Texte sind Vorstufen zu
Werken, die in ihrer endgültigen Gestalt
längst im Besitze des Hesse-Liebhabers sind.
Man liest sie und — ist verzaubert oder
mindestens wieder dem Zauber verfallen, durch
den die Werke des Dichters seit seinen
Anfängen betört und auf ganz eigentümliche
Weise beglückt haben.

Die Grundmotive Hesses steigen auf:
Kindheit, frühe Jugend, das Erwachen in die
sich öffnende Welt hinein, das Sehnen,
Suchen, Tasten, das Erschrecken vor Wirklichkeiten,

die gar nicht den Träumen gleichen,

aber auch das Überwinden von Wirklichkeiten
durch die Flucht in die Träume. «Julius

Abdereggs erste und zweite Kindheit»
(1901/02) ist von dieser Art, noch etwas
konturlos, aber deutlich von den Motiven
ausgehend, wie sie zum Beispiel im Band
«Diesseits» (1907) wenige Jahre später
ausgereift erscheinen. Der Jugendhche ahnt aus
den Berichten, Erzählungen, ja ausschweifenden

Erzählungen alter Menschen die
Welt, beschwört sie herbei: dies
Heraufschwellen des unbekannten Großen wird in
«Peter Bastians Jugend» (1902) dargesteUt,
und daraus ergibt sich später die Weltsehnsucht

des «Peter Camenzind» (1904). Freilich

ist in den «Geschichten um Quorm»,
die durch den Werdegang Peter Bastians
eingeleitet sind, und nach dem Zeugnis des

Dichters selbst, in dem Wanderer Quorm
der ältere Bruder Knulps zu erkennen, das

Heitere um ihn und seine Wanderschaften
und auch schon etwas von seiner so
gewinnenden feinen Art. Da Hesse von den
aussterbenden Handwerksburschen erzählen,
ihnen ein Denkmal setzen wollte, schuf er
eine seiner gewinnendsten Gestalten aus den
Mitteln der Liebe und vor allem jenes zartesten

Humors, der in den Vorversuchen um

696



den wandernden Quorm aufleuchtet. Kennt
man nun diese Geschichten, die in den Jahren

1902/1904 entstanden sind, so kennt man
das Holz, aus dem Hesse ein Jahrzehnt später

(1915) den ganzen und unvergänglichen
Knulp geschnitzt hat.

Ein anderes Beispiel dafür, wie behutsam
Hesse gearbeitet hat, ist die erste, nicht sehr
umfängliche Fassung des Romans «Gertrud»

(1910). Dieser gehört nicht zu den
bedeutendsten Schöpfungen des Dichters; er
hat beim Ausarbeiten weniger am Grundmotiv

als an der Konstellation der Personen
wesentliche Änderungen vorgenommen. Das
fast Konventionelle der Problemstellung
tritt in der ersten Konzeption (1905/06)
deutlich in Erscheinung. Die Motive liegen
in der Luft : das Mädchen Gertrud aus guter
Familie, das, statt passiv seine Zukunft
abzuwarten, einen Beruf will und sich zur
Malerin ausbildet, obwohl keine ausgesprochene
Begabung dazu zwingt; ein Architekt, der im
väterlichen Bureau nicht jene Aufgaben
findet, die ihn als künstlerisch Veranlagten
befriedigen könnten, und dessen Liebe von
Gertrud nicht erwidert wird, was alles ihn
zum Selbstmord treibt. Zum Selbstmörder
wird im ausgeführten Roman der Sänger
Muoth, Gertruds Gatte; im Entwurf
entspricht ihm teilweise der andere Anbeter
Gertruds, der unbefangenere Künstler-
Architekt Haueisen, der laut einem
Personenverzeichnis in der Liebe zu einer andern
Frau offenbar sein Glück finden sollte. Der
Vergleich beider Fassungen zeigt klar, wie
Hesse das hat vertiefen wollen, was ihm der
Zeitgeist zugetragen hat, den Ausbruch aus
dem Bürgerlichen zur freien Lebensgestaltung

unter Zuwendung zum Höheren in der
Kunst. Die zweite Fassung hat nicht alle
Mängel ausgleichen können. Der Grundstoff
zu «Gertrud» ist eben eher dem Arsenal der
Epoche als dem persönlichsten Fundus
entnommen. Aber die Gegenüberstellung beider
Lesarten vermittelt die Einsicht in die
Problematik des suchenden Dichters, der sich als
Künstler seiner Zeit verpflichtet glaubte und
es auch war, aber damit seinem Persönlichsten

für einmal die volle Entfaltung versagte.
Dennoch liebt man die aufgleißenden
Elemente von Hesses Darstellungskunst in ein

paar Zeilen wie diesen: «Früh ging er zu
Bett und schlief sich frisch und klar, und
zeitig am Morgen fuhr er in einem langsamen
Bummelzug hinaus, an gedeihlichen Dörfern,
großen Waldungen und hübschen alten
Städtchen vorbei isarabwärts. An einer kleinen

Station stieg er aus, nahm im Bräuhaus

zum Sternen ein Frühstück und marschierte
dann in der schon drückenden Wärme einen

stillen, staubigen Weg in das spätsommerliche

Land hinein, zwischen unendlichen,
schon abgemähten Fruchtfeldern hindurch,
zeitweilig von einem sanften, hundertfach
gewundenen, lautlos gleitenden Fischbach

begleitet. »

Besonders schön an der Prosa aus dem

Nachlaß ist das Werdende. Wenn, wie gesagt,
Motive auftauchen, von denen man weiß,
wo sie endgültig eingebaut worden sind, so ist
es manchmal umgekehrt: ein längst
ausgewertetes Motiv erscheint in einem neuen
Licht. Das Schlosserhandwerk beispielsweise

wird in den « Geschichten um Quorm »

herangezogen, in der Skizze «Der Schlossergeselle»,

am Schluß des Jugendromans «Unterm

Rad» und schließlich in dem für «Das

Glasperlenspiel» (1943) gedachten Lebenslauf,

den Ninon Hesse, obwohl es ursprünglich

um den dritten geht, zu Recht als den

vierten bezeichnet, weil der «Indische
Lebenslauf» im Roman den Platz des dritten
einnimmt. Die zwei Fassungen dieses vierten
Lebenslaufs sind Hauptstücke des Bandes.
Das zweite, wesentliche Fragment ist kürzer
und unterscheidet sich vom ersten in der

Hauptsache durch den Übergang von der
dritten Person zur ersten, so daß die zentrale
Gestalt der Dichtung, Josef Knecht eben,
die eigene Jugendgeschichte erzählt und
nicht der mitteilende Verfasser des Romans.
Der von der Herausgeberin zitierte Brief
Hesses an Rudolf Pannwitz (Januar 1955)
deutet die Grundabsicht Hesses: «ich dachte
mir einen Menschen, der in mehreren
Wiedergeburten die großen Epochen der
Menschheitsgeschichte miterlebt... Es gab
übrigens in meinem Plan noch einen weiteren
Lebenslauf, ins 18. Jahrhundert als die Zeit
der großen Musikblüte verlegt, ich habe
auch an diesem Gebüde nahezu ein Jahr
gearbeitet und ihm mehr Studien gewidmet als

697



allen andern Biographien Knechts, aber es

ist mir nicht geglückt, das Ding bUeb als

Fragment liegen.» Beide Fragmente sind
1934 geschrieben. Im 3. Kapitel des Romans
wird auf die drei Lebensläufe Knechts
hingewiesen und die Vermutung geäußert,
Knecht könnte noch weitere geschrieben
haben, und beigefügt: «Mit Bestimmtheit
wissen wir nur, daß es Knecht nach der
Überreichung seines dritten, des ,indischen'
Lebenslaufes von der Kanzlei der
Erziehungsbehörde nahegelegt wurde, er möge
einen etwaigen noch folgenden Lebenslauf in
eine historisch näher liegende und reicher
dokumentierte Epoche verlegen und sich
mehr um das historische Detail bekümmern.
Wir wissen aus Erzählungen und Briefen,
daß er daraufhin in der Tat Vorstudien zu
einem Lebenslauf aus dem 18. Jahrhundert
gemacht hat. Er woUte darin als schwäbischer

Theologe auftreten, der den Kirchendienst

später mit der Musik vertauscht, der
ein Schüler Johann Albrecht Bengels, ein
Freund Oetingers und eine Weile Gast der
Gemeinde Zinzendorfs war... Am Ende

Ueß er diese Arbeit Uegen, zufrieden mit
dem, was er bei ihr gelernt hatte, erklärte
sich aber für unfähig, daraus einen Lebenslauf

zu machen, denn er habe viel zu viel
Einzelstudien getrieben und Details gesammelt.

Diese Aussage berechtigt uns voUends,
in jenen ausgeführten drei Lebensläufen
mehr die Schöpfungen und Bekenntnisse
eines dichterischen Menschen und eines
edlen Charakters als die Arbeit eines Gelehrten

zu sehen, womit wir ihnen nicht Unrecht
zu tun meinen.» Der wesentliche epische
Gehalt des vierten Lebenslaufs ist im Roman
selbst aufgegangen.

Vorausgesetzt, daß das weitere Material
des Nachlasses gleich hohe Werte birgt, wie
sie der erste Band bietet, dürfen die Verehrer
Hermann Hesses sich auf die nächste
Publikation freuen.

Carl Helbling

1 Hermann Hesse: Prosa aus dem Nachlaß,

Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main
1965.

WOLFRAMS «PARZIVAL»

Zu einem Buch von Alois M. Haas

Eine Ausleuchtung des mittelalterUchen
Romans von innen her schenkt uns Alois M.
Haas in seinem Buch über Parzivals tump-
heit1. Denn die Torheit Parzivals erweist sich
als eigentliches Stigma, sie zeichnet ihn,
negativ und positiv, und ist zugleich erzählerisches

movens. Wir fassen in der tumpheit
den Kern der Figur Parzival und gewinnen
zugleich den Ansatz zum Verständnis des

ganzen Werks.
Die Worte tump, tumpheit, toersch, tôr, tor-

heit werden von Wolfram auf Parzival und
sein Verhalten wieder und wieder angewendet;

Haas gibt eine statistische Übersicht im
Vergleich mit sinnverwandten und polar
entgegengesetzten Bezeichnungen. Beides, tump
und toersch deutet ursprüngUch auf eine Ver-

dumpfung der äußeren Sinne; tump steht in
der Nachbarschaft von taub und stumm,
heißt aber früh schon unerfahren, unreif,
ungebildet, unbedacht, dumm. Parzival der
tumbe — seit langem kennt man Versuche,
den mittelalterUchen Roman auf das

Märchen, das Dummlingsmärchen zurückzuführen.

Jüngst noch hat WiUy Krogmann darauf
verwiesen, daß einzelne Motive im
Volksmärchen sinnvoUer eingeordnet seien als bei
Chrétien, was eine Priorität des Märchens
wahrscheinlich mache2. Haas steht solchen
Versuchen mißtrauisch gegenüber, unseres
Erachtens allzu mißtrauisch. Aber das

Wesentliche, darin stimmen wir ihm bei, ist
gewiß nicht die Ableitung der Parzival-Hand-
lung aus der eines bestimmten Märchens,

698



das in spät aufgezeichneten Versionen, zum
Beispiel in der bretonischen Erzählung von
Peronnik dem Einfältigen oder in der isländischen

von Bryam dem Dümmling noch faßbar

wäre. Fruchtbarer ist die Untersuchung
der Beziehung Parzivals zum Märchenhelden,

der Dichtung Wolframs zum Märchen
überhaupt, und diese Untersuchung wird
von Haas differenziert und überzeugend
durchgeführt. Die Dummheit oder scheinbare

Dummheit hebt schon den Helden des

Volksmärchens, den dritten Bruder, aus seiner

Umgebung heraus ; sie ist eines der
Elemente, die ihn nach aUen Seiten hin isoUeren,
aber eben dadurch auch nach allen Seiten
hin beziehungsfähig machen. Für Chrétiens
Perceval und Wolframs Parzival wird die
niceti, die Dummheit voUends zu einem
Zeichen der Auserwählung: StiUstisch sondert
sie den Helden aus dem gleichmäßigen
Strom des Epischen aus und steUt ihn frei
für ein höheres Geschick, bedeutungsmäßig
macht sie ihn zum «Helden einer vollen
Disponibilität » : «Er handelt in einem Auftrag,

der ihn wesensmäßig übersteigt. »

Parzivals tumpheit ist «Bereitschaft aUen höheren
Verfügungen gegenüber»; Perceval hört
nicht zu, wenn ihm jemand etwas mitteilt,
tut aber dennoch «in einer... abstrakten und
tiefenlosen HeUe des Bewußtseins das

Richtige». Die tumpheit des Helden ist Grundlage

der diemüete, zu der er sich schließlich
wendet: «Christlich ist Selbstwerdung nur
möglich als Selbstentwerdung, eine Dialektik,

die an Parzival genau ablesbar ist. »
Parzivals Demut ist Frucht der tumpheit und der
wisheit zugleich, die Weisheit besteht in der
Erkenntnis seiner tumpheit. Er läßt seinem
Pferd die Zügel frei, er läßt sich demütig
führen und findet so zum Gral, zu Gott. Die
Demut fällt ihm als Geschenk zu, sie ist
Gnade — von Entwicklung zu sprechen wäre
verfehlt oder jedenfalls mißverständlich.

Keine Entwicklung, keine eigentlichen
PersönUchkeiten, sondern eher Figuren,
Träger des Geschehens, die Hauptfigur
Repräsentant des Menschen schlechthin, isoliert
und universal beziehungsfähig, bisweilen
fast automatenhaft, marionettenartig
agierend: Das alles sind Kennzeichen, die Wolframs

«Parzival» mit dem Märchen gemein¬

sam hat. Aber Haas arbeitet auch die
Unterschiede heraus. Der Dummling wird zum
Menschen, der zur Verantwortung aufgerufen

ist, der in Schuld gerät und Erlösung
erfährt und «dessen Gestalt nur der Roman,
unter Furcht und Zittern, zu zeichnen fähig
ist». Der Roman ist «eine Kunstform der

Gefährdung und der Obdachlosigkeit»,
anders als die Legende mit ihrer gesicherten
und sichernden Spiritualität, anders auch als

die Heldenepik «mit ihrer planen, eindeutigen

und endgültigen WirkUchkeit» (Max
Wehrli). Im «Parzival» spielen Märchen und
Roman gegen- und ineinander. Parzival, der

von Anfang an als Betrogener, künstlich von
aller Bildung Ferngehaltener seinen Weg
beginnt, ist der dem Märchen entsprungene,
nun «in der Ungeborgenheit des Romans
umherirrende, aber letztlich zielsichere Tor »,
der den Gral mystisch verfehlt, aber schließlich

als eine Art Märchengabe geschenkt
bekommt. So überwächst das Märchen am
Ende den Roman, aber nur äußerlich; das

Eschaton des Romans Uegt nicht in dem
formalen Märchenschluß, nicht in einem

zeitlosen, entwirklichten Gralsreich, sondern
in Parzival selbst. Seit Chrétien und Wolfram
ist der insanus anagogicus, der gedemütigte
und eben dadurch von sich erlöste und zu
sich selber gekommene Tor eine gültige
Gestalt der Welditeratur geworden. Am
deutlichsten bei Cervantes, der manieristisch

grell sichtbar macht, was auch für Parzival

gilt: Der Ritter, der sich als Irrenden erfährt
und verstehen lernt, findet gerade dadurch
heim; durch alle Verdemütigungen hindurch
zur Demut.

Alois Haas, der Wolframs «Parzival»
mutig als «Erbauungsbuch» bezeichnet,
Ausdruck einer Laienfrömmigkeit, die Gott
und Welt zu verbinden sucht, setzt das Werk
in Beziehung zum theologischen Denken
jener Zeit und des Mittelalters überhaupt. Er
würdigt es nicht zum bloßen Traktat herab,
sondern verweist immer wieder auf seine
dichterische und erzählerische Eigenart —
tumpheit ist nicht nur menschlich die Voraussetzung

für Parzivals VoUendung in der
Demut, sie ist auch Anreiz des Erzählens. Aber
der Hauptwert des Buches von Haas Uegt
naturgemäß im Aufweis der geistigen Be-

699



züge. Von den durch Hans Urs von Balthasar
und Max Wehrli gelegten Grundlagen
ausgehend vermag Haas, der über eine erstaunlich

weite und vielgestaltige Literaturkenntnis

verfügt, wesentUche Hinweise zu geben,
zu einzelnen Episoden und ihrer Problematik
ebenso wie zur Interpretation des Ganzen.
Er scheut vor ungewöhnlichen Prägungen
nicht zurück: «Parzival ist Figur am Gängelband

einer ihn überragenden Idee », «Mannequin

des Menschlichen..., geprägt von der
tumpheit generellen Nichtwissens und dem
Auftrag, diese tumpheit hinüberzuführen in
die diemüete, die höfische Form der sapiens
ignorantia». Das Märchen stellt «die Ideologie

des Rittertums dar», es macht sie
«schUeßUch auch dem Hausknecht goutier-
bar; das Märchen selbst ist allverbunden,
nicht nur dessen Helden». Haas meint, das

Märchen sei vielleicht ein Ableger ritterlicher
Dichtung. Wenn man den Begriff Rittertum
nicht nur auf die mittelalterliche, sondern
auch auf frühere Kulturen anwendet, so liegt
solches durchaus im Bereich des Möglichen ;

doch ist man bisher in der Frage nach dem

Ursprung des Märchens nicht über mehr oder

weniger begründete Vermutungen hinausgekommen.

Haas schaltet sich mit seiner gewichtigen
und wichtigen Dissertation bedeutsam ins
Gespräch über die Parzivaldichtung ein;
seine Arbeitsweise ist subtil (nur selten
übersubtil) ; Leidenschaft, Ernst und
Verantwortungsbewußtsein eines echten Forscherwillens

ziehen den Leser in ihren Bann. Der
Ansatzpunkt ist glücklich gewählt, mannigfache

Ausblicke tun sich auf, das Buch über
Parzivals tumpheit ist zu einer fundierten und
geistvollen Initiation in Wolframs Werk und
in mittelalterlich-christliche Denk- und Seinsweise

überhaupt geworden.

Max Lüthi

1 Alois M. Haas, Parzivals tumpheit bei
Wolfram von Eschenbach, Berlin 1964, Verlag

Erich Schmidt. (Philologische Quellen
und Studien, Heft 21.362 Seiten.) 2 Der heilige
Graal und seine Herkunft aus dem Märchen,
in : Deutsch-französisches Gespräch im Lichte
der Märchen, hg. von G. Hüllen, Münster
1964.

EIN PROBLEM UNSERER ZEIT: DIE ZEIT

Im Wintersemester 1963/64 fand an der
Universität Zürich ein Vorlesungszyklus statt, in
dem Vertreter der verschiedensten Fachrichtungen

sich zu einem Problem äußerten, das

wie kaum ein anderes über die Fachgrenzen
hinweg als ein unserer Zeit aufgegebenes
gelten kann: zum Problem der Zeit. Die
achtzehn Beiträge liegen nun, unter dem Titel

Das Zeitproblem im 20. Jahrhundert gesammelt

vor und bilden ein reichhaltiges, alles
andere als harmonisches, aber um so
nachdenklicher machendes Ganzes1. Alle Beiträger

sprechen von der «Zeit», aber — so
möchte man fragen — sprechen sie dabei
überhaupt von derselben Sache: der Physiker,

der den Buchstaben t als vierte Koordinate

neben die drei Raumkoordinaten
schreibt, der Literarhistoriker, für den sich
die «ursprüngliche Zeit» in der Einbildungs¬

kraft des Dichters «erfüllt», der Philosoph,
dem es um die Bedrohung der «sozialen
Gebilde» durch die Zeit geht, der Theologe,
bei dem «Zeit» etwas ist, was «angesagt»
werden kann und so in einem Bezug zum
«Wort» steht? Damit aber sind nur einige
der Rede- und Denkweisen genannt, deren
Vielfalt für manchen Leser das beunruhigendste

Problem des Buches sein mag. Doch
zugleich kommt es zu vielerlei Berührungen,
manchmal dort, wo man sie am wenigsten
erwartet, und diesen Berührungen nachzugehen,

dürfte nicht weniger lohnend sein als

über die Verschiedenheiten der Zeitbegriffe
nachzudenken.

Recht deutlich ist zunächst die Gemeinsamkeit,

die zwischen den Beiträgen der
naturwissenschaftlichen Fächer besteht. Da ist
etwa die Vorlesung «Die Zeit in der Relati-

700



vitätstheorie » von Verena Meyer zu nennen,
eine kurze DarsteUung der beiden wichtigsten

Aussagen der spezieUen Relativitätstheorie

zur Zeitmessung: Kritik des

Gleichzeitigkeitsbegriffs und Abhängigkeit der
Zeitdauer eines Vorganges von dem
Bezugssystem, von dem aus sie gemessen wird.
Sie unterscheidet sich zwar von dem anderen
physikalischen Beitrag — «Reversible und
irreversible Vorgänge», von Walter Heitier
— insofern, als das eine Mal von verschiedenen

Bezugssystemen und ihrer Auswirkung
auf die Meßresultate die Rede ist, das andere
Mal aber nicht. Aber hier wie dort ist doch
von der Zeit als einer meßbaren Größe die
Rede, deren mögliche Werte auf der
eindimensionalen Zahlengeraden liegen, jeder von
ihnen einen bestimmten Zustand des gerade
interessierenden Systems bezeichnend, einem
bestimmten Zustand «zugeordnet». Damit
ist freilich noch nicht alles gesagt. Man muß
vielmehr hinzufügen, daß das betreffende
System immer von einem Zustand geringerer
Zeitkoordinate zu einem solchen höherer
Zeitkoordinate, niemals aber von höherer zu
geringerer Zeitkoordinate fortschreitet, ob
es sich nun um «reversible» oder «irreversible»

Vorgänge handelt (bei ersteren ist
nicht die Zeit, sondern die Reihenfolge der
Zustände umkehrbar). Indem man aber dies

sagt, bemerkt man, daß man mit der eben

genannten Zeitvorstellung — Zeit als meßbare

Größe — nicht auskommt. Denn indem
man das Wort «fortschreiten» ausspricht,
kommt die Zeit auf eine Weise ins Spiel, die
in der Vorstellung von der «Zeitgeraden»
nicht vorgesehen war. Es zeigt sich ein in
dieser Zeitvorstellung nicht aufgegangener
Rest, und es ist, als habe die Zeit, die Zeit
selbst, sich ganz und gar in diesen Rest
zurückgezogen. Damit rühren wir an ein
Problem, dem in Wilhelm Kellers Beitrag («Die
Zeit des Bewußtseins») zu Leibe gerückt
wird, das Problem der Berechtigung des

Realitätsanspruches aller der ZeitvorsteUun-
gen, mit denen der Mensch « gemeinhin in der
Welt lebt und die er, als vermeintlich
phänomenbegründet, dem welthaften Sein
geradehin unterstellt ». Hier, in Kellers Beitrag,
findet man den physikalischen Zeitbegriff
inmitten einer ganzen Serie von «objektiven»

Zeitbegriffen und für jeden von ihnen den
Aufweis seiner Grenze. Sie aUe werden als

«Auffassungsschematismen des menschUchen

Geistes» enthüUt und damit zugleich,
im Sinne Kantscher Kritik, in die Schranken
ihres relativen Rechts gewiesen. Hier vor
aUem findet man innerhalb der Vorlesungsreihe

einen Ort des ÜberbUcks über die
Mannigfaltigkeit der Zeitbegriffe. Von hier
aus sieht man insbesondere die Zusammengehörigkeit

aUer Zeitbegriffe, die mit der
Zeit als einer meßbaren Größe rechnen, sei

es nun, daß die Messung mit Hilfe einer Uhr
wie in der Physik, relativistischer wie nicht-
relativistischer, oder mit Hilfe eines Kalenders

wie in der Geschichte oder sonstwie
geschieht. Ein höchst merkwürdiges
«Meßinstrument» führt der biologische Beitrag
von Karl Daumer vor: die «biologische
Uhr», ein Organ, das gewisse Lebewesen,
zum Beispiel Bienen, befähigt, sich synchron
zum Lauf der Sonne zu verhalten, auch ohne
daß diese sichtbar wäre. Ein fesselnder, überdies

in luzider Prosa abgefaßter, lehrreicher
Artikel. Selbstverständlich ist der zugrunde
liegende Zeitbegriff, das heißt derjenige, auf
den sowohl das Arbeiten der «inneren Uhr»
als auch der Lauf der Sonne bezogen werden,
im wesentlichen derselbe wie in der Physik,
auch wenn von einer «Rhythmik», also einer
zeitlichen «Struktur», die das Kontinuum
der Zeitgeraden gliedert, gesprochen wird.
Dasselbe wäre von den erdgeschichtlichen
Perioden zu sagen, mit denen die Paläontologie,

vertreten durch Emil Kuhn-Schnyders

Vorlesung, ihre riesigen Zeiträume rhythmisiert;

auch hier geht es nicht ohne die
Zeitgerade, auf der man die JahrmiUionen
abträgt. Aber auch die Geschichtsschreibung
bedarf einer solchen, wenigstens nach
heutigen Begriffen. Mag auch durch das Reden

von «Epochen», wie KeUer betont, «eine

eigentümliche Phrasierung und .Verker-
nung' » des Kontinuums zustande kommen,
so sind doch solche «Phrasierungen» gar
nicht denkbar ohne etwas, was da «phra-
siert» wird. Um den Musikwissenschaftler
Kurt von Fischer zu zitieren: «Damit solches

in Erscheinung tritt » — es geht um Raffungen

und Dehnungen der erlebten Zeit und
Verwandtes — «muß... offenbar ein Maß

701



vorhanden sein, zu welchem diese erlebte
musikalische Zeit in Beziehung gebracht,
mit welchem sie gewissermaßen gemessen
werden kann. » Gemeint ist in diesem Falle
«die Uhrenzeit in Gestalt des musikalischen
Metrums», auf die sich das musikalische
Zeiterleben, wie von Fischer mit einem
glückUchen Ausdruck sagt, «gewissermaßen
abstützt ». Dasselbe ist aber auch von KeUers
Charakteristik der «erlebten Zeit» als einer
«vöUig inhomogenen» zu sagen: auch sie

«stützt» sich «ab» auf die Vorstellung der
«homogenen» Zeitskala, ebenso wie die
Ausführungen des Psychiaters über die
«Modifikationen» des normalen Zeiterlebens {W.
A. Stoll: «Das Zeiterleben in der Psychiatrie

»).
Allen diesen Zeitbegriffen gemeinsam ist

der Gebrauch von Maß und Zahl. Sie alle
sind verhältnismäßig leicht zu handhaben,
und es ist charakteristisch, daß die Vorlesungen,

die sich ihrer bedienen, nicht eigentlich
von einem Zeitproblem handeln, sondern
von Problemen, die bestimmte, «in » der Zeit
sich abspielende Vorgänge aufwerfen.
Schwieriger, natürlich nur in bezug auf die

Zeitproblematik, wird die Situation dort,
wo die praktikable Vorstellung der Zeitskala
nicht ausreicht, weil man nach dem «Rest»
fragt, der in ihr nicht aufgeht. So fragt etwa
Keller über die erwähnte Reihe der «objektiven»

Zeitbegriffe hinaus nach ihrem
«Grund» und sucht ihn im «Bewußtsein»
des Menschen. «Wie erleben wir », lautet hier
die Frage, «Zeitlichkeit wirklich und
unmittelbar?» Eine Frage, die einen zu Edmund
Husserl führt. Ein gutes Stück der Vorlesung,

und nicht das uninteressanteste, ist
denn auch eine Einführung in Husserls Zeit-
phänomenologie, vor allem in seine Theorie
der Pro- und Retention, mit der er der
Tatsache Rechnung trägt, daß wir, eine Melodie
hörend, nicht bloß auf den akustisch gerade
wahrnehmbaren Ton bezogen sind, sondern
auch den gerade verklungenen im Ohr haben

(durch Retention) und bezüglich der
nächstfolgenden eine «Erwartungsintention»
hegen (Protention). Beides aber gehört hinein
in den einen «Akt» der «Präsentation», also

zum Beispiel der «Präsentation» einer
Melodie. Das alles ist überzeugend, die bedroh¬

lichsten Fragezeichen erheben sich erst, wenn
die Vorlesung über das Zeiterleben hinaus in
einen noch tieferen «Grund» vorstößt, in
den des menschUchen Seins, das nun in einer
gewissen Analogie zu den eben genannten
Akten, ähnUch wie in Heideggers Sein und

Zeit, selbst als Akt begriffen wird, als ein
«Vollzug», wie Keller auch sagen kann, in
dem die Faktoren des Zeiterlebens «fundiert

» seien. Da fragt sich nun allerdings, wie
der behauptete Fundierungszusammenhang
eigentUch aussieht und vor allem: wie die
«Zeit», die im Zeiterleben wirklich erlebt
wird, nicht als Selbstentworfenes, sondern
als etwas Vorgegebenes erlebt wird, ja mehr
noch: als etwas, was den Menschen selbst

«von KUppe zu Klippe» wirft — wie also
diese «Zeit» sich verhält zu jenem «Selbst-

voUzug», jenem Akt, in dem das Sein des

Menschen, wie Keller sagt, «sich selber

zeitigt». Ist nicht jeder Akt, auch jener in der
«tiefsten Schicht» vollzogene, ein
augenblickliches, ein jeweiliges Geschehen? Ist es

nicht, als werde in einer solchen
Existenzinterpretation — der Heideggerschen, von
gewissen Modifikationen abgesehen — aus
dem Dasein des Menschen ein nunc stans, ein
wie durch eine Momentphotographie perpe-
tuierter Augenblick oder, um ein anderes
Bild zu gebrauchen, ein gefrorener Wasser-
faU? Ist nicht auch dieser Akt, so tief auch
die Schicht sein mag, in der er sich abspielt,
ein «in » der Zeit geschehender, ein zwischen
Geburt und Tod, in einer bestimmten
geschichtlichen KonsteUation sich vollziehender?

Was also haben wir von der Zeit erfaßt,
wenn wir die Struktur dieses Aktes und die
der aus ihm «abkünftigen» Akte des

Zeiterlebens erkannt haben? Es ist klar, daß
damit Fragen berührt sind, die über die
Möglichkeiten einer Vorlesung hinausführen. Es
kann freilich auch sein, daß hier ein
ungelöstes Problem im Hintergrund steht,
vielleicht dasselbe, von dem Georges Poulet in
seinem ebenso profunden wie glänzenden Essay

sagt, es sei «celui de notre époque quasi tout
entière ».

Das Problem, von dem Poulet dies sagt,
ergibt sich aus dem ersten Teil des zweiteilig
angelegten Essays (L'instant, point de

départ du temps) und bildet, im musikalischen

702



Sinne des Wortes, das «Thema » des zweiten.
Der erste Teil zeigt in knapper, aber scharf
differenzierter, höchst präziser Analyse, wie
die «vier großen SchriftsteUer des ersten
Drittels des 20. Jahrhunderts » in Frankreich,
Gide, Valéry, Claudel und Proust, unter
verschiedenen Voraussetzungen statt des stetigen

Zeitverlaufs des naturalistischen
Romans und der Permanenz der Mallarmeschen
«essences» den einzelnen AugenbUck zum
«Ausgangspunkt ihres geistigen Weges »

machen, und zwar einen Augenblick, der von
aUen anderen losgelöst ist, der als schlechthin
«neu» erfahren und in dem das Bewußtsein
alles, sich selbst eingeschlossen, als «neu»
erfährt. Dann aber beginnt der zweite Teil
mit dem Satz: «Base du temps, l'instant n'est
pourtant pas le temps.» Und dieser Satz

führt zu der Frage — einer «nicht notwendig
philosophischen Frage, da es sich hier nicht
um die Ausarbeitung eines Systems von
Ideen, sondern um Erfahrungen des Lebens
handelt» —: «Qui vit dans l'instant,
comment peut-il apprendre à vivre entre les
instants? Comment peut-U surtout faire de la
succession ininterrompue de ces instants qui
se remplacent, une unité temporelle quelle
qu'elle soit?» Eben dies ist das Problem,
welches Poulet «celui de notre époque quasi
tout entière» nennt, eben dies das Thema des

zweiten Teils, durchgeführt wieder an den

genannten vier Repräsentanten der französischen

Literatur. Auf diese Durchführung
kann ich hier nicht weiter eingehen. Dagegen
mag ein Hinweis auf eine andere SteUe des

Vorlesungszyklus erlaubt sein, an der,
inmitten ganz anderer Zusammenhänge,
dasselbe Problem einen AugenbUck lang
aufzutauchen scheint, auf die SteUe nämlich, an
der der Theologe Gerhard Ebeling von den
Bedenken spricht, die gegen das «Schlagwort

einer präsentischen Eschatologie»
bestehen: dieses Schlagwort sei insofern «nicht
unbedenkUch», als «die eschatologische
Qualifikation des AugenbUcks als
Entscheidungszeit das Problem der Erstreckung von
Leben und Welt in die Zukunft ignoriert und
damit die im chrisdichen Glauben eröffnete
Hoffnung und die ihn begleitende Anfechtung,

das Beieinander von ,schon jetzt' und
,noch nicht' eliminiert ». Der Leser von Sein

und Zeit erinnert sich an die Schwierigkeiten
Heideggers beim Übergang von den
zunächst entwickelten «Existenziaüen», deren

Leitbegriff das «Vorlaufen» war, zur
«Erstreckung des Daseins zwischen Geburt und
Tod» oder zum «Zusammenhang des

Lebens». Die Frage ist wohl noch offen, ob
dieser Übergang wirklich gelungen ist, ob
die «Zeit», von der man redet, wenn man

von der «Erstreckung zwischen Geburt und
Tod» redet, wirklich, wie Heidegger wiU,
ihren «Ursprung» in der «ZeitUchkeit des

Daseins» hat. Was heißt hier «Ursprung»?
Vielleicht hat das «vulgäre » Zeitverständnis,
wenn es von der Zeit redet, die einer «hat»
oder «nicht hat», die er «sich nimmt», die

er aber auch «verlieren» kann, so daß es

schließlich «zu spät» ist, doch ein eigenes
Recht, das verkürzt wird durch den Versuch,
solches Reden zurückzuführen auf seinen

«Ursprung» in wie immer gefaßten Strukturen

des Selbstseins? In EbeUngs Vorlesung
klingt manches an, was in diese Richtung
deutet. Ich erwähne nur die im Anschluß an
das Alte Testament vorgetragenen Ausführungen

über die « konkrete Zeit », über «Zeit
des Weinens oder Lachens, Zeit der Not oder
Zeit des Heils». Der eigentlich Gang der

Vorlesung, der in gedrängter, steUenweise

für den Nicht-Theologen wohl zu gedrängter
Diktion die Themen Ewigkeit, Eschatologie
und Geschichte im Hinblick auf das Zeitproblem

entfaltet und schließlich zum Thema
«Zeit und Wort » als seinem Ziel führt, kann
hier nicht einmal andeutungsweise
nachgezeichnet werden. Immerhin sei die Vermutung

ausgesprochen, daß das Zeitproblem
selbst, wie es sich ohne die das Geschäft des

Denkens und mehr noch des Redens erleichternde

Hilfe von «Inkarnationen» aller Art,
ohne die Hilfe auch von Konstruktionen
eines speziellen Zeitbegriffes stellt, in diesem

Beitrag in besonderem Maße präsent ist.
Mit dem Ausdruck «Inkarnationen » habe

ich eine Wendung aus Emil Staigers Vorlesung

«Die Zeit als Einbildungskraft des

Dichters» zitiert. «Man braucht die größte
Anstrengung», so heißt es hier, «um wirklich

bei der Zeit zu bleiben und aUes, was zur
Inkarnation gehört, zu vermeiden. » Die
Literaturwissenschaft aber, wie Staiger sie ver-

703



steht, hierin von Poulet differierend, hat es

vor allem mit dieser «Inkarnation», der im
Werk des Dichters vorliegenden, zu tun, hat
ihr in möglichst allen Einzelzügen gerecht
zu werden. Sie wird zwar — «im Auge des

Geistes» — «die beinahe unaussprechliche
Zeitstruktur scharf festzuhalten bemüht
sein», aber alsdann sich «ungesäumt den
Einzelheiten des Werks zuwenden». Was
heißt nun hier «Zeitstruktur»? Zunächst:
ein schlechthin Individuelles, eben deshalb

«unaussprechlich», ineffabile, aber eben sich
«inkarnierend», sich ausprägend im «Stil»
eines — individuellen — Kunstwerks oder
auch eines Gesamtwerks oder einer noch
umfassenderen historischen Individualität,
erfahrbar als eine in allen Teilzügen gleichbleibende

«Gravitation», etwa als Gravitation
zur Zukunft hin oder als Übergewicht des

Vergangenen oder auch als Freiheit zur
Gegenwart — wobei jede dieser Formulierungen

nur als erster Hinweis zu gelten hat, in
dessen weiterer Differenzierung die eigentliche

Arbeit, die «Untersuchung der temporalen

Struktur eines menschlichen Geistes»,
besteht. Wie verhält sich die «Zeitstruktur»
des Werkes zu dieser «temporalen Struktur
eines menschlichen Geistes»? Das Verhältnis
beschreibt ein anderer Satz derselben Vorlesung:

«Das Gesetz des Gemüts ist auch das

Gesetz des äußerlich wahrnehmbaren Gebildes.

» Damit wird deutlich, wie die zeitlichen
Kategorien hier die Basis einer sich selbst

durchsichtigen Stilwissenschaft bilden, wohl
die einzige bis jetzt bestehende, die begrifflich

voll artikuliert und tragfähig ist, eben

diejenige, die in den grundlegenden Arbeiten
Staigers zur Literaturwissenschaft und in
theoretischen Bemerkungen seines
interpretierenden Werks vorliegt. Alle diese theoretischen

Äußerungen findet man in dieser
Vorlesung auf die kürzeste Summenformel
gebracht, nicht ohne die Warnung davor, die

Theorie als die Hauptsache, die temporalen
Begriffe als «Arkanum» zu betrachten. Was
das Zeitproblem betrifft, so stellt es sich auch
hier in Gestalt einer Reihe von ungelösten
Fragen. Ist, was hier «Zeitstruktur» heißt,
tatsächlich die «ursprüngliche Zeit»? Muß
nicht auch der Literarhistoriker, indem er die
Gebilde des menschlichen Geistes an ihrem
geschichtlichen Ort aufsucht, indem er etwa
von der Situation des Autors zur Zeit ihrer
Entstehung, von seinem Verhältnis zu schon

vorliegender Kunst, von der aUgemeinen
geschichtlichen Lage spricht, den Begriff der

Zeit, und zwar diesmal einen aus der «temporalen

Struktur eines menschUchen Geistes»
nicht ableitbaren Begriff von Zeit gebrauchen?

Und welchen? Den einer reinen
Ordnung des Vor- und Nacheinander? Wird
man hier nicht in den Bereich der vorletzten
Vorlesung geführt, jener Vorlesung, die, von
dem Philosophen Hans Barth gehalten, den
Titel trug: «Über Zeit, GeseUschaft und
Geschichte»? Läßt sich der Zeitbegriff einer
historischen Stilwissenschaft getrennt halten

von dem in der Barthschen Vorlesung
zugrunde gelegten? Lassen sich überhaupt die
speziellen Zeitbegriffe getrennt halten von
dem, was wir meinen, wenn wir unbefangen,
ohne theoretische Reflexion, das Wort «Zeit »

aussprechen? Dies nur, um einige weitere
Beispiele für die Fragen zu geben, mit denen
das kleine Buch seinen Leser entläßt. Denn
es führt ihn nicht etwa hinaus über die alte,
mehrmals zitierte Augustinsche Formulierung

des Zeitproblems, es führt ihn eher
immer wieder zurück zu den Worten, mit denen
auch hier geschlossen sei : Si nemo me quae-
rat, scio ; si quaerenti explicare velim, nescio.

Jost Schillemeit

1 Sammlung Dalp, Francke-Verlag, Bern
1964.

704


	Bücher

