
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 9

Artikel: Die Freundschaft zwischen Goethe und Lavater

Autor: Pfenninger, Hans Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paul nach Petersburg berufen. Nach Vollendung dieses Dienstes blieb er am Hof als Sekretär

der Großfürstin. Paul I. ernannte ihn nach der Thronbesteigung 1798 zum Präsidenten
der Akademie der Wissenschaften. Als treuer Anhänger Wielands wurde Nicolay durch
folgende Werke bekannt: Elegien und Briefe (1760); Vermischte Gedichte, 8 Bde. (1786);
Theatralische Werke, 2 Bde. (1811); Poetische Werke, 4 Bde. (1817). 'Heier, 137. 'Johann
Kaspar Lavaters Briefe an die Kaiserin Maria Feodorovna, Gemahlin Kaiser Paul I. von
Rußland, Über den Zustand der Seele nach dem Tode, hg. v. d. Kaiserlichen öffentlichen
Bibliothek zu St. Petersburg, St. Petersburg 1858, 25—70. 8Heier, 136. 'Lavaters Briefe an
die Kaiserin Maria Feodorovna..., 25. 10Die Nicolay-Archive befinden sich im Besitz der
Familie des Grafen N. von der Pahlen in Helsingfors. Mit freundlicher Genehmigung des
Grafen werden hier die nachstehenden unveröffentlichten Briefe Lavaters gebracht. u Unter
dem bisher zum größten Teil noch ungedruckten Material befinden sich Briefe von Voß.
Geliert, Winckelmann, Ramler, Elise von der Recke, F. Nicolai. 12 Geßner, II, 299. l3J. K.
Pfenninger, Amts- und Sinngenosse Lavaters. Pfenninger schloß sich noch enger an Lavater,
als er zum zweiten Prediger der St.-Peterskirche in Zürich erwählt wurde. Er war der Autor
des Repertoriums für denkende Bibelverehrer aller Konfessionen (1784—1786). "Der
erwähnte Brief ist von A. Meyer unterschrieben. 15 Vergleiche hierzu auch Geßner, II,
300—303. 16Das «etwas» war ein Gebetlied, welches weiter unten folgt. Die genaue
Verwandtschaft des Überbringers, das heißt J. R. Füeßlin, mit der Zürcher Familie gleichen
Namens (Füeßli, Füßli, Füeßlin) ist nicht nachweisbar. "Heier, 136. 18Nicolay begleitete das
fürstliche Paar auf seiner europäischen Reise (1781—1782) bis Paris. Er wurde von hier aus
in geheimer Mission voraus nach Petersburg geschickt. Seine Rückreise führte ihn durch
Zürich, wo er einige Stunden bei Bodmer und Geßner verbrachte. uHeier, 137. 20Heier, 138.
21 Lavaters Briefe an die Kaiserin Maria Feodorovna..., 11. 22Heier, 139. 2aLavaters Briefe
an die Kaiserin Maria Feodorovna..., 14—15.

Die Freundschaft zwischen Goethe und Lavater

HANS FELIX PFENNINGER

Vom Studienaufenthalt in Straßburg abgesehen, das ja damals wie heute zu
Frankreich gehörte, hat Goethe seine ersten Auslandsreisen nach der Schweiz
und in der Hauptsache nach Zürich unternommen 11775 nüt den beiden Grafen
Stolberg und 1779 mit Herzog Karl August. Es steUt sich die Frage, welches
die unmittelbare Ursache dieser Reisen und ihres Zieles war. Die Antwort
kann nur lauten: Die Freundschaft Goethes mit dem Zürcher Diakon und
spätem Pfarrer am St. Peter Johann Caspar Lavater1. Diese Freundschaft ist
nicht selbstverständUch; sie ist in den achtziger Jahren zerbrochen und hat bei
Goethe aUermindestens bis zum Tode Lavaters wachsender Abneigung, dann

850



Feindschaft und schließhch vöUiger Verkennung Platz gemacht, während diese

Entfremdung Goethes bei Lavater große Enttäuschung und großen Schmerz

bewirkte, ohne daß er seinerseits zu positiver Abwehr schritt. Hier soU gefragt
werden, wie diese eigenartige Freundschaft zwischen zwei grundverschiedenen
Naturen entstand, wie sie während eines Jahrzehnts in großer Intensität
bestehen blieb und woran sie schheßlich zerbrach2.

Der erste geistige Kontakt fand ziemlich früh statt. Am 28. August 1762

— zufäUigerweise am 13. Geburtstag Goethes — schrieb der damals

einundzwanzigjährige Johann Caspar Lavater, nachdem er mit dem gleichaltrigen

Johann Heinrich Füßli, dem später in England zu hoher Berühmtheit
gelangten Maler, umfangreiche Untersuchungen in der Landvogtei Grüningen

angestellt hatte, einen Brief an den Landvogt Grebel (dessen Amtszeit

in Grüningen allerdings seit einem Jahr abgelaufen war und der nun
als reicher Bürger in Zürich wohnte), in welchem er ihn als «Tyrann,
Bösewicht, Heuchler, ungerechtester aUer Richter» anspricht und ihn auffordert,
seine Ungerechtigkeiten im Amt Grüningen innert zwei Monaten wieder
gutzumachen, ansonst der anonyme Briefschreiber andere Mittel gegen ihn
ergreifen werde. Da Grebel innert der gesetzten Frist nicht antwortet, arbeiten
die beiden «Verschwörer» eine Klageschrift aus, die sie in Lindau in Druck
geben und am 30. November 1762 den einflußreichsten Ratsherren in den
Briefkasten stecken. Man kann sich heute kaum vorsteUen, wie mutig diese

Tat war, die im kleinen an Ciceros Kampf gegen Verres erinnert, denn der
angeklagte Landvogt entstammte nicht nur selbst einem altzürcherischen
Junkergeschlecht, sondern war auch der Schwiegersohn des amtierenden Bürgermeisters

Leu, Mitglied des Großen Rates und versippt mit den angesehensten
Familien der Stadt, worauf es wohl zurückzuführen ist, daß die bisherigen Klagen
der Landleute aus dem Amt Grüningen erfolglos gebheben waren. Lavater und
Füßli kam es nun zustatten, daß sich Grebel, wie einst Verres, der Verantwortung

vor dem Großen Rat durch Flucht entzog, womit er selbst die Berechtigung

der Anklage eingestand. Nachdem sich die beiden Kläger vor dem Großen

Rat zu ihrer Klageschrift bekannt hatten, trat dieser darauf ein, entsetzte
den ungerechten Landvogt aller Ämter, verbannte ihn auf Lebenszeit aus der

Eidgenossenschaft und soU auch, wie es heißt, die zahlreichen Opfer «reichlich
entschädigt» haben. Aber auch die Ankläger bekamen ihr Teil: Der Rat sprach
ihnen sein Mißfallen aus «über ihr höchst strafhches Verfahren» — womit vor
aUem der Druck in Lindau gemeint sein wird —, und sie mußten vor der
Behörde Abbitte leisten. Sie sind aber damit noch milde weggekommen, wenn
man bedenkt, daß anfangs der neunziger Jahre der Theologe Christoph Heinrich

MüUer wegen eines ähnUchen Deliktes in seinem Bauerngespräch fliehen
mußte, aus dem geistüchen Stand ausgeschlossen und aus der Eidgenossenschaft

verbannt wurde, während man seinen Freunden, den «Patrioten», verbot,

inskünftig gegen den Staat zu reden! Lavater und FüßU wurden überdies

851



für ihre Abbitte reichlich entschädigt durch den BeifaU, den sie nicht nur in
der Schweiz, sondern auch in Deutschland fanden ; vor aUem hörte der damals

erst vierzehnjährige Goethe zum ersten Mal den Namen Lavater als den eines
wackern Kämpfers gegen Habsucht und Tyrannei. Wie sehr Goethe über diesen

Angriff auf den ungerechten Landvogt begeistert war, vernehmen wir noch
viele Jahre später aus dem Brief vom 8. März 1777, worin er Lavater bittet,
ihm diesen Kampf in aUen Einzelheiten zu schildern, und dazu bemerkt:
«Eine solche Tat gilt hundert Bücher!»

Es vergeht nun fast ein Jahrzehnt, bis Goethe sich wiederum mit Lavater
beschäftigt, indem er in den «Frankfurter Gelehrten-Anzeigen » die beiden

1773 erschienenen Schriften Lavaters Aussichten in die Ewigkeit und Predigten
über das Buch Jonas bespricht. Nicht besonders lobend, denn er weist bereits
auf das WiderspruchsvoUe in Lavater hin, aber die zweite Rezension schließt
mit der Versicherung, er habe alle Predigten mit Vergnügen und mit
Hochachtung gegen den Verfasser gelesen und empfehle sie den Lesern aus

Überzeugung. Lavater, der schon damals im Briefwechsel mit Schlosser und seiner
Gattin Corneha, der Schwester Goethes, stand, erhielt noch im gleichen Jahre
(wahrscheinlich durch Schlosser) Kenntnis von Rezension und Verfasser und
hatte schon vorher an Johann Konrad Zimmermann, seinen international
berühmten Landsmann, den Leibchirurgen seiner großbritannischen Majestät
in Hannover, geschrieben, er habe aus keiner Schrift so viel gelernt, wie aus
den «Anzeigen», womit wohl die beiden Rezensionen gemeint sind.

Im August 1773 ging ein Postpaket aus Frankfurt ins «Waldries» nach
Zürich : Goet^ von Berlichingen mit der eisernen Hand, von Dr. Goethe. Lavater Uest
das Buch, beziehungsweise er verschhngt es nach seinen eigenen Worten, und
in seinem Dankesbrief stehen die prophetischen Worte: «Schreiben Sie, was
Sie immer schreiben woUen, Sie werden stets der Einzige in Ihrer Art sein;
immer unaussprechhch viel nützen und, unter aUen Ihren Lesern, keinen
aufmerksameren, keinen wärmern haben als mich. » Man kann wohl sagen :

Lavater war einer der ersten, der das Genie in Goethe erkannte.
Zuerst folgt allerdings noch ein Zwischenspiel Goethescher Eigenart: Auf

die Bitte Lavaters, ihm für seine Physiognomik einen Schattenriß zu schicken,
schickt ihm Goethe den des Theologen Bahrdt, eines der erbittertsten Gegner
Lavaters; dieser aber weist den Schattenriß zurück — das sei unmöglich
Goethe — und erhält nun den richtigen, den er begeistert kommentiert. Aber
er verfäUt hinsichtlich Goethes Begleitwort: «Ich bin kein Christ» dem
folgenschweren Irrtum: «Du bist noch keiner, aber du sollst einer werden, oder ich
werde, was Du bist. »

Vorerst jedoch verbindet beide die Arbeit an Lavaters Physiognomischen

Fragmenten, für die Lavater ein ausgesprochenes Talent besitzt und an die, nach
Zimmermann, Goethe wohl die meisten Beiträge hefert. Ihr Grundgedanke,
man könne dem Schattenriß eines Menschen mit Sicherheit Charakter, Denk-

852



weise, Gemüt entnehmen, hat sich zwar in seiner Einseitigkeit als falsch erwiesen,

wie später ähnliche Systeme von GaU oder Lombroso, aber die Deutung,
welche Lavater und seine Mitarbeiter den einzelnen Schattenrissen gaben, hat
ihrer Physiognomik dauernden Wert verliehen.

Das folgende Jahr, 1774, führte endlich zur persönlichen Begegnung: Am
12. Juni 1774 begab sich Lavater in Begleitung des Zeichners Georg Friedrich
Schmoll, der jedes Gesicht, das die Physiognomik bereichern könnte, auf dem

Papier festhalten soU, bis Altstetten von seinem engsten und treuesten
Mitarbeiter Johann Konrad Pfenninger begleitet, in Brugg von Heinrich Pestalozzi,

in Basel von Iselin, in Straßburg vom Dichter Lenz begrüßt, in Karlsruhe
von Schlosser und seiner Gattin empfangen und vom Markgrafen von Baden
und der Prinzessin Luise, der Braut Karl Augusts, herzlich willkommen
geheißen, zur Badekur nach Bad Ems. Hauptereignis dieser Reise ist aber die

Begegnung mit Goethe in Frankfurt, die kurz und herzlich verläuft : « Bischts »

fragt der eine, « Ich bins » sagt der andre, und schon liegen sich beide in den
Armen. Lavater findet in Goethe «einen natürlichen, aber gottesschönen
Menschen », und Goethe schreibt in Dichtung und Wahrheit über diese Zusammenkunft:

«Ich fand ihn gleich, wie mir schon manche Bilder überliefert haben.
Ein Individuum, einzig, ausgezeichnet, wie man es nicht gesehen hat und
nicht wieder sehen wird, sah ich lebendig und wirksam vor mir. » Lavater
bleibt fünf Tage im Goethehaus, gewinnt während dieser Zeit neben der
Freundschaft Goethes auch die Verehrung der Frau Rat, die ihm Bäbe Schultheß

ähnlich erscheint, die Achtung des Herrn Rat und Kontakt mit Susanna

von Klettenberg, deren «Bekenntnis einer schönen Seele» später in Wilhelm
Meisters Lehr- und Wanderjahre erscheint. Goethe begleitet Lavater im Wagen
bis Ems, zusammen mit Schmoll, der in Frankfurt eifrig Schattenrisse gezeichnet

hat, und merkt schon an dem einen Tag, da er dort verweilt, daß in dieser
vornehmen GeseUschaft aus aUer Welt nicht der Verfasser des Goet%, sondern
Lavater der gefeiertste Mann ist, nimmt aber das durchaus nicht krumm,
sondern unterstützt lebhaft, unter stiller Heiterkeit Lavaters, einen Tischnachbarn,

der sich übel über Goethes Götter, Helden und Wieland ausläßt und nicht
begreifen kann, daß Lavater den Goet% bewundert. Wie er nach einigen
Wochen zurückkehrt, geschieht es zusammen mit dem Pädagogen Basedow, der
ihm im Gegensatz zu Lavater gar nicht gefäUt. Wie berühmt Lavater schon

war, zeigte sich beim Abschied, als ihm die Kurverwaltung die unbezahlte,
aber quittierte Rechnung präsentiert, mit der Erklärung : ihre Herrschaft, der
Prinz von Oranien-Nassau betrachte den Herrn Diakonus Lavater als seinen
Gast! Zum Dank entschließt sich Lavater, der schon mehrere Predigten
gehalten hat, zu einer Schlußpredigt, in welcher er die meist aristokratischen
Zuhörer zur Menschenhebe und zur Achtung auch vor dem geringsten ihrer
Mitmenschen ermahnt, und gewinnt damit nach mannigfachen Berichten die Herzen

seiner Zuhörer, wie es ihm noch selten gelungen sei. Unter diesen war

853



übrigens auch Freifrau von Stein, die Mutter des Regenerators Preussens nach
der Niederlage von Jena, die er hie und da, wenn ihm die KurgeseUschaft zu
lästig wurde, in Nassau besuchte.

Am 18. Juh 1774 verlassen die drei Berühmtheiten Ems und fahren die
Lahn herunter bis Neuwied am Rhein auf einem Schiff, auf dem ihnen noch
viele Kurgäste das Geleit geben. Sie setzen dann zu Fuß die Reise nach Koblenz
fort, und auf dem Weg schreibt Goethe das bekannte Gedicht mit den Schlußversen

:

Und wie nach Emmaus weiter ging's mit Sturm- und Feuerschritten,
Prophète rechts, Prophète hnks, das Weltkind in der Mitten.

Auf dieser Wanderung mußten sie oft mäßigend auf Basedows schlechte
Manieren einwirken, auch der Übermut Goethes wurde hie und da durch
Lavater besänftigt, der ihm auf die Schulter klopfte und sagte: «Bischt guet!»
Im Rheinland trennt sich Lavater von den beiden anderen, besucht auf der
Rückreise in Frankfurt nochmals Frau Rat und Susanna von Klettenberg und
in Darmstadt den mit Goethe befreundeten Kriegsrat Merck, den er derart
bezaubert, daß ihn dieser auf der Weiterreise bis Mannheim begleitet. In Karlsruhe

beschäftigt er sich eingehend mit einer dort in Hofkreisen geplanten
Dreierehe, von der man schon in Ems gesprochen hatte und wobei Goethes
und Lavaters verschiedene Reaktionen interessant sind: Goethe soU dadurch
zu seinem Clavigo angeregt worden sein, während Lavater sofort tätig eingriff,
mit beiden Frauen sprach und die eine zum Verzicht auf diese Ehe brachte,
wodurch das Ärgernis beseitigt war. Dann geht es weiter nach Schaffhausen,

wo er seine Ehefrau trifft und sie über den während seiner Deutschlandreise

erfolgten Tod ihres jüngsten Kindes trösten muß. In Zürich wird er kurz darauf

Pfarrer am Waisenhaus und Pfenninger sein Diakon.
Diese auch im damahgen Sturm und Drang seltene Freundschaft, die sich

im Rheinland sogar bis zur Bettgemeinschaft steigerte, wurde ein Jahr später
verstärkt durch Goethes erste Schweizerreise mit den Grafen Stolberg, welche
Goethe und Lavater die gemeinsame Arbeit an der Physiognomik weiterführen
ließ, die damals zu erscheinen begann und in der Goethe einen eigenen
Abschnitt erhielt (III, 218—224). Wie gut sich Lavater und Goethe damals
verstanden, zeigt sich darin, daß Goethe eine Predigt Lavaters, die dieser begonnen

hatte, fertig schrieb und Lavater sie hielt. In jene Zeit fäUt auch der Besuch
im Bodmerhaus, der hier in der Beschreibung Goethes eingefügt sei, obwohl
er mit dem Verhältnis der beiden Freunde nur insofern zu tun hat, als es

Lavater war, der Goethe mit Bodmer und andern prominenten Schweizern
bekannt machte. Es heißt in Dichtung und Wahrheit: «Der alte Bodmer ward hiebei

vorzügUch beachtet, und wir mußten uns auf den Weg machen, ihn zu
besuchen und jugendlich zu verehren. Er wohnte in einer Höhe über der am

854



rechten Ufer, wo der See seine Wasser als Limmat zusammendrängt,
gelegenen größeren oder alten Stadt; diese durchkreuzten wir und erstiegen zuletzt
auf immer steileren Pfaden die Höhe hinter den WäUen, wo sich zwischen den

Festungswerken und der alten Stadtmauer gar anmutig eine Vorstadt teils in
aneinandergeschlossenen, teils einzelnen Häusern ländlich gebildet hatte. Hier
nun stand Bodmers Haus, der Aufenthalt seines ganzen Lebens, in der freiesten,
heitersten Umgebung, die wir, bei der Schönheit des Tages, schon vor dem

Eintritt höchst vergnüghch zu überschauen hatten. Wir wurden eine Stiege
hoch in ein rings getäfeltes Zimmer geführt, wo uns ein munterer Greis von
mittlerer Statur entgegenkam. Er empfieng uns mit einem Gruß, mit dem er
die besuchenden Jünger anzusprechen pflegte: Wir würden es ihm als eine

Artigkeit anrechnen, daß er mit seinem Abscheiden aus dieser Zeithchkeit so

lange gezögert habe, um uns noch freundhch aufzunehmen, uns kennenzulernen,

sich an unsern Talenten zu erfreuen und Glück auf unsern fernem
Lebensgang zu wünschen. Wir dagegen priesen ihn glückhch, daß er als Dichter,
der patriarchalischen Welt angehörig und doch in der Nähe der höchstgebildeten

Stadt, eine wahrhaft idyUische Wohnung zeitlebens besessen und in hoher
freier Luft sich einer solchen Fernsicht mit stetem Wohlbehagen der Augen
so lange Jahre erfreut habe. »

Die Freundschaft Goethes und Lavaters erfuhr noch eine Steigerung
anläßlich der zweiten Schweizerreise, da Goethe zum Abschluß mit Herzog Karl
August auch Zürich besuchte und beide von der Persönhchkeit Lavaters in
gleicher Weise entzückt waren. Damals schrieb Goethe von Zürich aus an
Charlotte von Stein: «Die Bekanntschaft von Lavatern ist für den Herzog und
mich, was ich erhofft habe, Siegel und oberste Spitze der ganzen Reise »...
«Er ist der beste, weiseste, größte und innigste aUer sterbUchen und unsterblichen

Menschen, die ich kenne.» Und am 30. November 1779 an Knebel:
«Lavater ist und bleibt ein einziger Mensch, den man, nur drei Schritte von
ihm, gar nicht erkennen kann. Solche Wahrheitsliebe, Ganzheit, Glaubenshebe,

Geduld, Stärke, Weisheit, Güte, Betriebsamkeit, Ganzheit, Mannigfaltigkeit,

Ruhe etc. ist weder in Israel noch unter den Heiden», und am 27. Dezember

1779 wieder an Frau von Stein: «Es ist mit Lavatern wie mit dem Rhein-
faU. Man glaubt auch, man habe ihn nie so gesehen, wenn man ihn wiedersieht,
er ist die Blüte der Menschheit, das Beste vom Besten. »

In die gleiche Zeit fäUt auch die Bekanntschaft Goethes und Lavaters mit
der Gräfin Branconi, der früheren Maitresse des Erbprinzen von
Braunschweig, des nachmahgen Siegers von Valmy und Besiegten von Jena. Goethe
hat die Gräfin Branconi 1779 auf seiner zweiten Schweizerreise in Lausanne
besucht und berichtet von ihr : « Sie kommt mir so schön und angenehm vor,
daß ich mich etUche Male in ihrer Gegenwart stiUe fragte: Ob es auch wahr
sein möchte, daß sie so schön sei. Einen Geist! Ein Leben! Einen Offenmut!
Daß man eben nicht weiß, woran man ist. » Auch Lavater hat die Gräfin 1781

855



in Straßburg besucht und an Goethe in einem Brief vom 3. März 1781 über
sie geschrieben : « Sie machte auf meinen physischen Menschen keine Sensation,
ich nenne sie nun personifizierte Güte. Ich glaube, sie hat mehr Güte als

Liebe.» Nun hat aber Ulrich Hegner in seiner Briefsammlung einen Brief
dieser Gräfin Branconi vom 22. Februar 1781 erwähnt, mit welchem sie Lavater
Strumpfbänder als Zeichen der Erinnerung übersendet und zum Schluß fragt,
wie er zu einer Dame Escher stehe, und hinzugefügt: «As-tu été avec elle

comme avec moi??» Die Veröffentlichung dieses Briefes gab vor aUem in
Zürich in der Familie Lavaters viel Ärgernis und bewirkte, daß die Tochter
Luise Lavater alle noch im Nachlaß befindlichen Briefe der Gräfin Branconi
vernichtete und heftig bestritt, daß hier etwa gar ein Liebesverhältnis bestanden
habe, was Ulrich Hegner in seiner Würdigung Lavaters nicht ohne weiteres
ausschheßt. Noch heute streitet man sich über den Charakter dieser Beziehungen,

und es ist interessant, daß die Dame Goethe in den gleichen Verdacht
brachte, indem sie seinen Besuch in Lausanne in Weimar erwiderte. In beiden
Fällen wurde der Beweis für die eine oder andere Deutung nicht geleistet, und
die «Episode Branconi» soll hier nur als ein weiteres Beispiel dafür erwähnt
werden, wie sehr in dieser Zeit die Empfindungen beider Freunde
übereinstimmten.

Auch ohne dies hätte, lediglich auf Grund der genannten Beteuerungen,
diese Freundschaft nie aufhören dürfen. Und doch bröckelt sie nun langsam
ab, und auch ein Wiedersehen in Weimar 1786, unmittelbar vor Goethes
italienischer Reise, konnte dies nicht verhindern. Wenn auch Lavater auf der
Reise und am Endziel Bremen wiederum mit Begeisterung empfangen und
sogar zu Wunderheilungen veranlaßt wurde, so dürfte doch damals die
Begeisterung auch in Deutschland am Abflauen gewesen sein, wie der Spottvers
zeigt, der ihn damals begrüßte :

Wie schön leucht' uns von Zürich her
Der Wundertäter Lavater

Obwohl Lavater Logis bei Goethe nahm, der ihm zu Ehren am 19. Juli
ein Abendessen veranstaltete, an dem der Herzog, Wieland und Herder
teilnahmen, blieb diesmal die frühere Herzhchkeit aus, was sowohl von Goethe
wie von Lavater festgesteUt wird. Lavater schreibt an den Theologen Spalding :

«Ich fand Goethe älter, kälter, weiser, fester, verbissener, praktischer. » Es war
eben nicht mehr der junge Goethe, der ihn noch 1779 in Zürich entzückt hatte,
und richtig ist wohl auch das Urteil SchiUers, der damals in einem Brief an
Körner schreibt : « Goethe hebt in aUen Dingen HeUe und Klarheit, selbst im
Kleinen seiner politischen Geschäfte und mit eben diesem Eifer haßt er Mystik,
Geschraubtheit, Verworrenheit. » Es war der Goethe, der unmittelbar nachher
die italienische Reise antrat und damals innerlich auch mit anderen alten Freunden

gebrochen hat.

856



Wie kam es nun zum eigentbchen Bruch? Es sind keine persönhchen
Differenzen feststeUbar, und das Ende der Freundschaft ergab sich ausschließlich
aus dem Wunderglauben Lavaters und aus seiner Bekehrungssucht.

Was den Wunderglauben anbetrifft, so beruht er auf Lavaters Überzeugung,
der von ihm als Gott verehrte Jesus Christus müsse auch in der Gegenwart
selbst oder durch Jünger Wunder tun, worin ihn die Versicherung eines

Anhängers bestärkte, er habe sichere Kunde, daß der Apostel Johannes noch unter
den Lebenden weile und ihn, Lavater, nächstens besuchen werde. Lavater hielt
seine Seele gläubig aUen Wundern offen, die damals die Menschheit bewegten :

den Heilwundern, die angeblich Cagliostro vollbrachte, dem Magnetismus
und dem HeUsehen, das er an seiner kranken Frau erprobte und dessen gute
Wirkungen er freudig nach Weimar meldete. Dem allem stand Goethes
Wirklichkeitssinn entgegen, aber das war schließlich die natürliche Folge der
Glaubensverschiedenheit: Goethes Unglauben und Lavaters Wunderglauben.

So hat denn die Übersendung von Lavaters Pontius Pilatus, die in der ersten
Hälfte der achtziger Jahre erfolgte, den eigentlichen Bruch noch nicht
herbeigeführt, aber den Graben zwischen den beiden vergrößert. Das Buch steUt den

Bibelglauben Lavaters dar, sagt er doch : « Es ist wie ich, wer dieses Buch haßt,
muß mich hassen, wer es liebt, muß mich heben. » Goethe fand das Buch
geschmacklos, und der Geist der «ausschließlichen Intoleranz», den es für sein
Gefühl atmete, widerte ihn an, rät doch Lavater darin dem Grafen Wartensleben,

der in die Welt gehen soll, er möge keinem Menschen trauen, ja nicht
einmal Gemeinschaft mit ihm haben, der nicht ein Christ sei, wodurch sich
Goethe selbst betroffen fühlen mußte und was ihn zu der Antwort veranlaßte,
es werde dadurch «das Christentum nicht mehr eine Herzenssache, sondern
eine fanatische Wut um ein nie zu erweisendes Dogma». Er schreibt in einem
Brief vom 9. August 1782 an Lavater: «Du hältst das Evangelium, wie es steht,
für die göttlichste Wahrheit, mich würde eine vernehmUche Stimme vom Himmel

nicht überzeugen, daß das Wasser brennt und das Feuer löscht, daß ein
Weib ohne Mann gebiert und daß ein Toter aufersteht, vielmehr halte ich dies

für Lästerungen gegen den großen Gott und seine Offenbarung in der Natur. »

Aber trotzdem finden sich auch in diesem Briefe Wege zum Frieden: «Hauche
mich mit guten Worten an und entferne den fremden Geist, der fremde Geist
weht von aUen Ecken der Welt her, und der Geist der Liebe und Freundschaft

nur von einer. »

Goethe ist ja nicht der erste, der diesen Wunderglauben ablehnt. Lange vor
ihm hatten es schon die Schweizerfreunde, unter ihnen vor aUem Johann Georg
Zimmermann, der sehr viel zum Erfolg der Physiognomik und zur Popularität
Lavaters in Deutschland beigetragen hatte, abgelehnt, Lavater hierin zu folgen.
So schrieb ihm Zimmermann am 5. Mai 1775 : «Wenn Du nur einmal Deine
Wunderbutike zuschlössest Glaube hierüber, was Du wiUst, aber um Gottes-
wiUen behalte Deinen Glauben, Deine Theorie und Praxis desselben für Dich

857



und die wenigen Liebhaber!» Oder in einem späteren Brief: «Schweig doch
um GotteswiUen nur von Wundern und denke an nichts als Deine Physiognomik,
die ein göttliches Werk ist. » Wenn ein treuer Freund so sprach, kann man sich
vorsteUen, wie die versteckten oder offenen Feinde Lavaters in der Schweiz
und in Deutschland von dieser seiner Wunderwelt sprechen mochten.

Obgleich auch Goethe diese Wunderwelt ablehnte, wurde er doch erst zum
eigentUchen Feind Lavaters, als er schon in Rom weilte, und zwar weniger
infolge des Wunderglaubens als wegen der Bekehrungssucht seines Freundes.
Es scheint, daß Lavater bereits aus Goethes Schattenriß entnommen hat, daß
Goethe eigentlich Christ sei oder in Bälde zum Christentum zurückkehren
werde, in welchem Glauben ihn noch in ihrem Sterbejahr 1774 Susanna von
Klettenberg bestärkt hatte. Dieser Glaube kommt nun übermäßig stark zum
Ausdruck in dem Werk, das Lavater nach Weimar schickte und das Goethe
im Herbst 1786 in Rom erreichte: Nathanael oder die ebenso gewisse, als unerweisliche

Göttlichkeit des Christentums für Nathanaele, d. i. für Menschen mit geradem,

gesundem, ruhigem, truglosem Wahrheitssinne, wobei Goethes Exemplar als

Zueignung die Widmung enthielt: «An einen Nathanael, dessen Stunde noch
nicht gekommen ist.» Und die Widmung schließt: «Wie gern gönn ich Dir
Deinen Christus, der Dein Herz so froh und durch die Freude so duldsam
macht. — Laßt uns beide warten.» Es hat sich ein Konzept erhalten, das

Goethe nach der Lektüre des Nathanael zornentbrannt aufs Papier warf, das

aber wohl nicht an Lavater geschickt wurde: «Du kommst mit Deiner Salbaderei

an den Unrechten, ich bin kein Nathanael, und die Nathanaele unter
meinem Volke wiU ich selbst zum Besten haben, ich wiU ihnen nach Bequemlichkeit

oder Notdurft selbst etwas aufbinden, also pack Dich Sophist! Oder es

gibt Stöße » Dazu bemerkt Heinrich Funk, der Herausgeber der Korrespon-
• denz zwischen Goethe und Lavater und Verfasser einer Abhandlung Lavater

und Goethe: «Der monologische Zornesausbruch zeigt, wie schlecht Lavater
damals mit seiner Bekehrungsschrift bei Goethe ankam. »

In der Folge entwarf Lavater, der Goethes gänzliche Abkehr von ihm
nicht ahnte, für Leonhard Meisters Charakteristik deutscher Dichter ein Wort
über Goethe, in welchem er Goethe enthusiastisch als großen Menschen lobt,
während Goethe selbst in der Folge jeden persönhchen oder briefhchen Verkehr

meidet, dagegen in den von SchiUer und ihm im Jahre 1796 herausgegebenen

Xenien und in den 1797 veröffentlichten Venezianischen Epigrammen
Lavater scharf angreift. Es genügt, von den fünf Epigrammen je ein Muster zu
geben. In den Venezianischen Epigrammen lautet Nr. 5 2 :

Kreuzigen soUte man jegUchen Schwärmer im dreißigsten Jahre.
Kennt er nur einmal die Welt, wird der Betrogne der Schelm

und in den Xenien unter dem Titel «Der Prophet»:

858



Schade, daß die Natur nur Einen Menschen aus dir schuf,
Denn zum würdigen Mann war und zum Schelmen der Stoff.

Ferner ließ Goethe im Walpurgisnachttraum Lavater als Kranich auftreten
und die Verse sprechen:

Und in dem Klaren mag ich gern
Und auch im Trüben fischen;
Drum sehet ihr den frommen Herrn
Sich auch mit Teufeln mischen.

Es ist offenkundig, daß Goethe sich durch den Ärger über die immer
wiederkehrenden Bekehrungsversuche Lavaters in diesen AusfäUen zu einem
falschen Urteil verleiten läßt, denn Lavater ist zwar ein Prophet des

Wunderglaubens, aber er ist kein Schelm und kein Betrüger. Er hat in der Zeit bis zu
seinem Tode wiederholt gezeigt, daß seine Überzeugung ehrhch war, daß er
bereit war, für sie mit Leib und Leben einzutreten. Er ließ es in seinem Leben
nicht beim Kampf gegen den ungerechten Landvogt bewenden; er trat im
Sensationsprozeß gegen den Nationalökonomen Johann Heinrich Waser
unerschrocken dafür ein, daß kein Todesurteil gefäUt werde, obwohl er ihn für
schuldig erachtete. Und was ihm hier mißlang, gelang ihm im sogenannten
Stäfenerhandel, wo er durch seine Predigten, kräftig unterstützt von seinen
Freunden Johann Heinrich Pestalozzi und Johann Konrad Escher, dem spätem
Escher von der Linth, erwirkte, daß keine Todesurteile gefäUt wurden und der
Henker sich damit begnügen mußte, aufdem Richtplatz das Henkersschwert
symbohsch über den Angeklagten zu schwingen. Die gleichen « drei Hansen », wie
sie im Volksmund hießen, traten einige Jahre später für die Begnadigung der
Verurteilten ein und erreichten sie noch vor dem Zusammenbruch der alten

Eidgenossenschaft, wodurch vieUeicht eine blutige Landrevolte im Kanton
Zürich verhindert wurde. Auch hat Lavater unter der Helvetik gewagt, das

helvetische wie das französische Direktorium einer scharfen Kritik zu
unterwerfen, so daß er mit andern Patrioten zur Deportation nach Basel kam. Er ist
schheßhch selbst den Kämpfen zum Opfer gefaUen, indem anläßlich der zweiten

Schlacht bei Zürich am 26. September 1799 ein vermutlich betrunkener
französischer Grenadier vor seinem Hause sein Gewehr gegen ihn abfeuerte,
ihn in die Brust traf und ihn durch diese Verwundung zu langem Siechtum
führte, da die Kugel nicht aus dem Körper entfernt werden konnte, so daß
Lavater am 2. Januar 1801 daran starb. Merkwürdigerweise ein ähnUches
Vorkommnis wie dasjenige, das Goethe nach der Schlacht bei Jena durch betrunkene

französische Soldaten drohte und nur durch das Eingreifen Christianes
verhütet werden konnte, die bereits einquartierte Franzosen alarmierte und
mit deren Hilfe die Eindringlinge aus dem Hause warf.

859



Wir können daher ruhig behaupten, daß Lavater nie ein Schelm oder gar
ein Betrüger war, wenn er auch seinen Wunderglauben und seinen
Bekehrungseifer bis zum Tode beibehielt und noch auf dem Sterbebett Offenbarungen

und Wunder erwartete. Goethe hat ihn daher zu Unrecht des Betruges
beschuldigt, und er dürfte sich dessen auch bewußt geworden sein, als er in
den beiden ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts Dichtung und Wahrheit
schrieb und darin Lavater durchaus Gerechtigkeit widerfahren heß : « Manche

Epoche meines nachherigen Lebens», schreibt er dort, «wurde ich veranlaßt,
über diesen Mann zu denken, welcher unter die vorzüghchsten gehört, mit
denen ich zu einem so vertrauten Verhältnis gelangte. »

1 Literatur zur Biographie Lavaters: Neben einer Autobiographie Lavaters, die aber nur bis
zu seinem 15. Lebensjahre reicht, «allein meinen Kindern und den nächsten meiner Freunde

gewidmet» war und erst 1939 von Oskar Farner im Zwingli-Verlag Zürich unter dem
Titel «Lavaters Jugend von ihm selbst erzählt» erschienen ist, besitzen wir als erste vollständige

Biographie das dreibändige Werk seines Schwiegersohnes Georg Geßner «Lavaters
Lebensbeschreibung» (1803). Ihm folgt zeitlich der Winterthurer Schriftsteller Ulrich Hegner, der
im I. Teil seiner «Beiträge zur nähern Kenntnis J. C. Lavaters» (1836) Briefe von Zeitgenossen

an Lavater mit dessen Erlaubnis veröffentlicht, während er im II. Teil eine Würdigung
des Menschen versucht, den er 20 Jahre lang gekannt und bei dem er drei Jahre lang gewohnt
hat. Ohne diese persönliche Kenntnis haben in der Denkschrift der Stiftung von Schnyder
von Wartensee zur hundertsten Wiederkehr von Lavaters Todestag unter dem Sammeltitel
Johann Caspar Lavater (Zürich 1902) sein Leben und Wirken gewürdigt: Georg Finster, Georg

Meyer v. Knonau, G. v. Schultheß Rechberg, Heinrich Funk und Heinrich Maier. Als letzte
Lebensbeschreibung ist mir bekannt Oskar Farner: Johann Caspar Lavater (Bd. VI der Quellen
und Studien zur Geschichte der helvetischen Kirche), des gleichen Verfassers Büchlein
« Johann Caspar Lavater, eine Würdigung für die Gegenwart » (Zwingli-Verlag, Zürich 1938),
und schließlich als «biographie romancée» der auch historisch gutfundierte Roman von Frau
Lavater-Sloman: «Genie des Herzens» (1955). 2Spezialliteratur zum Freundschaftsverhältnis
Goethe-Lavater. Prof. R. Steck: Goethe und Lavater (Vortrag 1884). Heinrich Funck: Goethe
und Lavater, Briefe und Tagebücher (16. Bd. der Schriften der Goethe-Gesellschaft 1901),
und, gestützt auf dieses Material, vom gleichen Verfasser: «Lavater und Goethe»
(Denkschrift», S. 311—352), 1902.

860


	Die Freundschaft zwischen Goethe und Lavater

