
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 7

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

DER DRITTE «RING» IN NEU-BAYREUTH

Gedanken zu den Richard-Wagner-Festspielen i<)6j

Das Neue Bayreuth ist nun anderthalb
Jahrzehnte alt, und es beginnt, in doppelter Weise
Geschichte zu machen. Wer jenes erste Jahr
19 51, dasJahr des Erstaunens bei den einen, des

Schockiertwerdens bei den andern miterlebt
hat, der entsinnt sich, daß Geschichte nach
außen, wenn man so sagen kann, von Anfang
an Wirklichkeit geworden war. Gerade wir
Schweizer wissen, daß allererste Versuche in
der gleichen Richtung weit über ein halbes

Jahrhundert zurückliegen. Doch Adolphe
Appia teilte das Schicksal so vieler Pioniere :

er kam zu früh. Als Frau Cosima, die
Gralshüterin, eine seiner Schriften zugestellt
erhielt, weigerte sie sich, sie anzusehen, mit
der Begründung, der Meister habe zu seinen
Lebzeiten alles Szenische ein für allemal
festgelegt. Aber auch zwischen den beiden
Weltkriegen fehlte es nicht an Bestrebungen, die
auf eine entscheidende Vereinfachung
hinzielten. In der von Dr. Joachim Bergfeld
vortrefflich umgestalteten Richard-Wagner-
Gedenkstätte ist zum Glück manches
entstaubt worden ; noch immer aber finden sich
erfreulicherweise die Modelle von Szenenbildern

aus den verschiedenen Jahrzehnten,
die fesselnde Vergleiche zulassen. Ein Mann
wie der hervorragende Bühnenbildner Emil
Preetorius geht in der Simplifizierung
bisweilen erstaunlich weit; die letzten
Konsequenzen aber hat er nicht zu ziehen gewagt.
Neben in die Zukunft weisenden Szenerien
finden sich bei ihm durchaus traditionsgebundene.

Die Verhaftung mit dem Überlieferten
zog sich bis in die jüngste Periode hinein.
Da die Wiederaufnahme der Festspiele auf
dem Grünen Hügel nach dem Zweiten
Weltkrieg zunächst durchaus als ein Wagnis
anzusehen war, wurde Richard Wagners
populärstes Werk, Die Meistersinger von Nürnberg,

gleich im ersten Spieljahr angesetzt.
Doch noch versuchten die Wagner-Enkel
nicht, die einzige heitere Oper des Ahnen
entsprechend ihrer eigenen Grundhaltung

zu verwirklichen. Sie riefen den Münchner
Rudolf Hartmann herbei, der gewiß eine
durchaus zeitgemäße, doch keine von der
Norm grundsätzlich abweichende Inszenierung

bot. Wie recht die neuen Bayreuther
Leiter hatten, als sie in diesem einen Fall einen

Gastregisseur engagierten, sollte sich bald
erweisen. Keine andere Aufführung begegnete

solch heftigem Widerstand, wie des älteren

Enkels früheste Meistersinger-Realisierung,

bei der er die Festwiese am Schluß in
eine Arena verwandelt hatte. Eine Brüskierung

wie diese wäre zu Beginn der neuen
Ära schwer zu ertragen gewesen.

Ansonst freiUch riskierten Wieland und
Wolfgang Wagner von Anfang an viel, und
es bestand darum nie ein Zweifel darüber,
daß mit ihrem ersten Hervortreten ein neues

Wagner-Kapitel aufgeschlagen worden war.
Mit vom Erstaunlichsten dabei, daß der
damals wenig über dreißig Jahre alte Wieland
sogleich die innere Beziehung zur Schöpfung
der letzten Reife, zum Parsifal, fand. Ganz
im Sinne des Festspielgedankens erscheint
das Bühnenweihfestspiel ohne AusnahmeJahr
für Jahr, und noch immer wird es vom sonst
so begeisterungsfähigen Auditorium schweigend

entgegengenommen. Wieland wäre
nicht er selbst, wenn er nicht von der einen

Inszenierung zur andern da und dort
Änderungen vornähme, zumal ja auch in der
Besetzung immer wieder neue Gesichter (und
Stimmen) auftauchen. An der Grundkonzeption

dagegen wird, durchaus berechtigterweise,

festgehalten. Sie strahlt gleichermaßen

Größe und Würde aus.
Ganz anders die Tetralogie Der Ring des

Nibelungen. Sie half selbstverständlich mit,
dieses jüngste Wagner-Kapitel entscheidend
zu bereichern, mithin in die allgemeine
Musikgeschichte einzubauen. Daneben aber
besitzt sie — erstaunlich eigentlich, denkt man
an die noch kurze Existenz von Neu-
Bayreuth — bereits ihre eigene, ihre interne
Geschichte. Ein mehr ÄußerUches, dennoch

680



ans GrundsätzUche Rührendes mag es
zunächst dartun. Fafner erscheint im Rheingold
als Riese, im Siegfried dagegen als Ungeheuer.
Als solches — ein recht kostspieliges, seine
vielleicht acht Meter messendes Ungeheuer
— sah man ihn in der Tat in Wieland Wagners

allererster Ä/ng-Inszenierung. Freilich
nicht für lange. Bald einmal verzichtete der
Regisseur auf die Papiermacheattrappe und
ließ bloß noch ihre Stimme vernehmen. Als
Wolfgang Wagner rund zehn Jahre später
seinerseits sich an den Ring wagte, hielt er
es nicht anders, nur daß er des Ungetüms
wuchtiges Organ aus der Bühnenmitte
ertönen ließ. Als ob er eine tiefe Höhle im
Walde bewohne, läßt Wieland in seiner jüngsten

Vermittlung den Fafner hören, als einen
Entrückten und dennoch Gegenwärtigen.

Als das neue Bayreuth seinen Anfang
genommen hatte, machte es den Anschein,
es hätten die beiden Wagner-Enkel sich auf
eine grundsätzliche Arbeitsteilung geeinigt.
Von Rudolf Hartmanns Meistersinger-Insze-
nierung war schon die Rede; sie dürfte die
einzige Gastregie bleiben, solange die beiden
Brüder das Heft in Händen halten; sie kann
darum als Unikum außer acht gelassen werden.

Mit Parsifal und Ring stellte sich
zunächst Wieland eindeutig in den Vordergrund,

so daß man anzunehmen versucht
war, in ihm ausschließlich den künstlerischen
Leiter zu sehen. Wolfgang blieb indessen

keineswegs verlassen im Hintergrund;
sogleich wurden seine administrativen Leistungen

anerkannt. Doch nach nicht allzu langem
begann er sich auch als Künstler einzuschalten,

indem er Einzelwerke wie den Fliegenden
Holländer in Szene setzte. Mit mehr als
achtbarem Erfolg. Ja, man darfwohl sagen, seine

Regien hätten durchaus zu bestehen
vermocht, wäre man nicht immer wieder in
Versuchung gekommen, sie mit denen des älteren

Bruders zu vergleichen. Denn es fehlte
ihnen im Grunde genommen nichts ; sie waren

sehr solide gebaut, und manches mag
manchen Zuschauer deshalb angenehm
berührt haben, weil Wolfgang, im Gegensatz
zum Bruder, auf jedwede Schockwirkungen
verzichtete.

Etwas anderes ist ein Einzelwerk, etwas
anderes der vierteilige Ring des Nibelungen.

Es sah beinahe wie nach einer Herausforderung

aus, als Wolfgang sich die Last der

Tetralogie auflud. Der Bruder hatte von
Jahr zu Jahr Gelegenheit gehabt, seine

Anordnungen zu überprüfen, sie zu verfeinern;
kurz, sie in einer Art zu vervollkommnen,
die schwerlich zu übertreffen war. Dabei gilt
zu bedenken, daß die Richard-Wagner-
Festspiele in Bayreuth einen Sonderfall
darstellen. Die Kleinstadt in Oberfranken
gebietet weder über ein ständiges Orchester
noch über einen ständigen Theaterchor, von
einem eigenen Ensemble ganz zu schweigen.
Jedesmal muß jeder einzelne Mitwirkende
neu gewonnen werden. Nur ganz wenige der

gegen 700 Personen, die 1965 an den
Festspielen irgendeine Position einnahmen, weilen

das ganze Jahr über in der Festspielstadt:
die beiden geistigen Führer, von denen Wieland

Wagner in der Zwischenzeit sehr häufig
als Gastregisseur anderswo amtet,
ausgenommen lediglich ein paar Techniker und
Handwerker. Unter den rund 40 Solisten, die
heuer verpflichtet waren, stand bestimmt
keiner jederzeit zur Verfügung; ein raffiniert
ausgeklügelter Probenplan ist darum nötig,
das Ziel einer hochragenden Leistung zu
erreichen. Aber auch ein Orchester von rund
180 Mann verschiedenster Herkunft, einen
Chor von 120 Damen und Herren, ein Ballett

von 45 Mitgliedern zur Einheit zu
formen, ist bestimmt nicht leicht. In den sechs

Wochen vor Festspielbeginn wurden denn
auch insgesamt nicht weniger als 800 Proben
durchgeführt.

Hält es unter solch schwierigen Umständen

schon reichlich schwer, ein einzelnes
Werk völlig neu zu gestalten, so entsprechend

schwerer, wenn es um den vierteiligen
Ring geht. Die ein halbes Jahrzehnt
zurückliegende Inszenierung Wolfgangs ließ von
äußerlichen Mängeln kaum etwas verspüren.
Es war viel mehr die Konzeption des jüngeren

Bruders, die nicht vöUig zu überzeugen
vermochte, obwohl auch sie durchaus ihre
Vorzüge besaß. Im ganzen freilich machte es

den Anschein, als ob der Spielleiter sich
nicht völlig in den neuen Stil hineinzuleben

vermöge, als ob er sich, mehr als er es tat,
lieber an vorausgegangene Bestrebungen
gehalten hätte. Indessen, nochmals sei es be-

681



tont, gebot auch dieser Versuch durchaus
über seine eigenen Werte.

Dennoch war man natürUch auf das
höchste gespannt auf Wieland Wagners
neue, seine zweite Lösung. Daß es eine

Wandlung geben werde, darüber war man
sich von vorneherein im klaren. Selbst dann,
wenn dieser Spielleiter ein Werk wiederholt,
von einer Spielzeit in die andere hinübernimmt

und ihm, was natürlich längst nicht
immer der Fall ist, die gleichen Solisten zur
Verfügung stehen, bemüht er sich unentwegt

um frische Nuancierungen, meist im
Sinne von Verfeinerungen oder Verdeutlichungen

— Verdeudichungen, die gelegentlich,

wie etwa im Tannhäuser-Bacchanale, aUzu

eindeutig ausfaUen können. Da eine
verhältnismäßig lange Periode sie getrennt
hatte, mußten sich die beiden Ring-lntetpte-
tationen Wielands grundsätzlich voneinander
unterscheiden. Geblieben ist die zentrale
Spielebene, die sinngemäß in Ringform
erscheint. Doch während sich einstmals dieser

Ring flächig eingefügt hatte, erschien er diesmal

einer Insel ähnlich ein wenig gehoben,
doch so, daß er von aUen Seiten her ohne
Schwierigkeiten angegangen werden konnte.
Diesem Spielzentrum, das nur vereinzelt,
etwa bei den Massenszenen der Götterdämmerung

mit den Mannen, rückwärtig etwas
erweitert wurde, waren die Hintergründe im
Vergleich mit früher viel näher gerückt. Der
WiUe zur Konzentration war offenkundig —
der Wille zur Konzentration namentlich auch
auf die Musik. Sie ist für Wieland, der streng
genommen von den bildenden Künsten
herkommt — er war Maler, bevor er sich die
Regie zum Hauptberuf wählte —, vöUig
unantastbar. Daß er in dem über viele Stunden
sich hinziehenden Ring, in der Götterdämmerung,

eine bloß nach Minuten zählende
Kürzung vornahm, wurde zur ganz großen
Ausnahme. Er hätte sie ohne die eindeutige
Zusage des Dirigenten niemals gewagt. Doch
Karl Böhm stimmte ihm bei, so wie er sich
auch sonst mit den Weisungen des Spielleiters

durchaus einig wußte.
Diese völlige Übereinstimmung zwischen

Musikleitung und SpieUeitung zählte zu den
entscheidenden Eindrücken im neuen Ring.
Dabei gut zu bedenken, daß die beiden

Hauptverantwortlichen zwei verschiedenen
Generationen angehören. Doch der
Uneingeweihte hätte nie geahnt, daß am Pult ein
über Siebzigjähriger stand. Böhm ist mit
Wieland Wagner der Ansicht, es sei bei der
Musik Richard Wagners nicht aUein auf das

Pathetische abzustellen, im Gegenteil das

manchmal geradezu Heitere oder auch Hu-
morvoUe entsprechend hervorzuheben. Um
so wirksamer erwiesen sich darum aU jene
weitausholenden Szenen, in denen Ernst und
Tragik dominieren. Aber es war gut, daß
Böhm und Wagner den Mut aufbrachten, im
gegebenen Augenblick vom hohen Kothurn
herabzusteigen, so wie es im Ring neben den

Göttern, Riesen und Zwergen auch ganz
gewöhnliche SterbUche gibt.

Zu welcher Gattung immer sie gehörten,
es entsprachen die, welche sie singend und
handelnd vorzubringen hatten, beinahe
ausnahmslos den Erwartungen. Das Ring-
Ensemble 1965 hielt sich auf einem selbst für
Bayreuth außergewöhnlichen Niveau. Neben
vielfach Bewährten wie Birgit Nilsson als

Brünnhilde und Wolfgang Windgassen als

Siegfried, Gustav Neidlinger als Alberich,
Erwin Wohlfahrt als Mime, Josef Greindl als

Wanderer, Kurt Böhme als Fafner boten
Aufsteigende ebenfalls Erstaunliches. Das lichte
Paar der Walküre, Sieglinde und Siegmund,
war mit Leonie Rysanek und James King
nahezu ideal besetzt, während es anderseits
der bereits als Siegfried genannte Windgassen

verstand, dem Loge im Rheingold Profil
zu geben.

Kommt dazu die ganz besondere Atmosphäre

droben auf dem Grünen Hügel, wo
Wagner-Freunde verschiedenster Herkunft
und unterschiedUchster Nationalität sich
zusammenfinden. Zusammenfinden in einem
Festspielhaus, dessen Bühne neuerdings
etwas umgebaut, dessen Zuschauerraum seit
Richard Wagners Zeiten, die Beleuchtung
ausgenommen, kaum angetastet wurde. Die
Gefahr, daß der manchmal über eine halbe
Stunde sich hinziehende Schlußapplaus zum
Spektakel herabsinke, darf man nicht
übersehen. Und doch: wie erfreulich kann solcher
Enthusiasmus wirken, wenn er hoher Kunst
gut!

Hans Ehinger

682



INGEBORG BACHMANN

Prämissen

Unter den Namen, die in den letzten Jahren
an der Uterarischen Börse hoch kotiert worden

sind, steht derjenige Ingeborg
Bachmanns. Sie ist, ihrer Herkunft nach,
Österreicherin, 1926 in Klagenfurt geboren; sie
studierte an mehreren österreichischen
Universitäten und doktorierte 1950 mit einer
Arbeit überMartin Heidegger. 1953 ist ihr erster
Gedichtband, «Die gestundete Zeit»,
erschienen, und von da an datiert ihr erstaunlicher

literarischer Aufstieg, der ebenso zum
Aufsehen wie zur Skepsis mahnt. Denn ohne
eine außergewöhnliche Begabung wäre dieser

Aufstieg nicht mögUch gewesen — und
ohne beträchtliche Konzessionen an den Zeitgeist

wäre er wahrscheinlich nicht so rasch

gewesen. Bei Piper in München ist letztes
Jahr ein ausführlicher Auswahlband erschienen,

der uns einen guten Überblick über das
Schaffen der Dichterin ermöglicht — bietet
er doch sowohl Gedichte als Erzählungen,
ein Hörspiel und eine Reihe von Essays.
Unter den letzteren finden sich sowohl
dichterische als auch wissenschaftliche Stücke1.
Da dieser Band von Ingeborg Bachmann in
Zusammenarbeit mit dem Verlag geschaffen
worden ist, darf er wohl als repräsentativ für
das Gesamtwerk gelten, und die nachfolgende

Besprechung stützt sich ausschließlich
auf ihn.

Aufbruch und Ausbruch

Was sich beim Lesen und Wiederlesen dieser
Dokumente am entschiedensten einprägt, das

ist die Gebärde des Aufbruchs. Aufbruch,
das meine ich zunächst in einem äußeren
Sinne. Es wird viel gereist in diesen Texten,
in der Erzählung «Das dreißigste Jahr» zum
Beispiel: gereist mit Eisenbahnen, gereist
auch mit Autostopp, und erst ein beträchdi-
cher Unfall setzt dem ein Ende. Die Skizze
«Die blinden Passagiere» hält ausgezeichnet
die Atmosphäre des Fliegens fest, das
Herumstehen auf den Flugplätzen, den Abflug,
den Flug — diesen trügerischen Versuch,

von der Erde abzustoßen, die Eskapade in
den Anschein der Freiheit. Aber Ingeborg
Bachmann weiß ja doch, es «läßt die Erde
die Fliegenden nicht los, sie fordert sie heim,
und die Fliegenden gehorchen ihr, lebendig
oder tot. Aber sie dürfen Atem holen oben
und die Sohlen auf die Wolken setzen, wenn
ihnen die Luft unten zu knapp wird2».

Denn die «Luft unten», unsere AUtags-
welt, ist ja wirklich knapp. Nicht nur in den
Städten drin, mit ihren Abgasen, ihrem
Geschrei und Getümmel — sondern mehr noch
in unserem Alltag selbst. Denn der Alltag
bedeutet eine Selbsteinkreisung in Konventionen,

aus welchen allzuoft jedes echte
Leben entflieht. Auch zu Schiff liebt die Dichterin

auszufahren. «Ausfahrt », das erste
Gedicht in dem Bande, bezeugt es. Es
beschwört das Wegfahren vom Ufer, das Abenteuer

des Meers und das männliche Bestehen
dieses Abenteuers.

Ingeborg Bachmann ist nirgends so sehr

zu Hause wie dort, wo es kein Zuhause
mehr gibt. Ihr Aufbruch verrät eine innere
Unrast, und diese Unrast stammt aus dem

Ungenügen an unserer «eingerichteten
Welt», will sagen an unserer Erstarrung.
Gott hatte Wälder gegeben — wir haben

«Papier am Fließband» daraus gemacht.
Gott hatte Welt gegeben — wir haben
Weltanschauungen, Konfessionen, Dogmen daraus

gemacht, ein unaufgeräumtes Wirrwarr
von Geboten und Verboten. Dagegen bäumt
sie sich auf. Sie will ihr Dasein nicht mit
einrichten lassen, sie wiU unsere Absprachen
nicht anerkennen. Es zieht sie zurück in den

Ursprung.

Blätterverschleiß, Spruchbänder,
schwarze Plakate... Bei Tag und bei Nacht
bebt, unter diesen und jenen Sternen,
die Maschine des Glaubens. Aber ins Holz,
solang es noch grün ist, und mit der Galle,
solang sie noch bitter ist, bin ich
zu schreiben gewiUt, was im Anfang war3!

Ihr Aufbruch ist also gleichzeitig ein
Ausbruch: aus der GeseUschaftlichkeit der
GeseUschaft, aus dem Wohlmeinenden der

Meinungen, aus der Phrasenhaftigkeit der

683



Sprache. Das Haus unserer ZiviUsation ist
voll Stickluft — also hinaus aus dem Haus,
ins Unbehauste! In diesem Hinaus verbirgt
sich der Drang zum Absoluten. Ein Drang,
der in der deutschen Literatur von Werther
bis zu Empedokles, von Karl Moor bis zu
Michael Kohlhaas die allerbesten Ahnen hat!

Die Sprache und die Wahrheit

Unsere Selbsteinkreisung in Gewohnheiten,

in Tabus und Dogmen vollziehen wir
nicht nur in der Art, wie wir unseren je

einmaligen Tag zum AUtag erniedrigen. Wir
vollziehen sie ebenso in unserer Sprache.
Die Sprache spricht in Begriffen, die altüberliefert

und im Gebrauche unscheinbar
geworden sind. Sie zerschlägt das Ganze der
Welt in tausend Stücke, die wir handhaben
und weiterreichen, ohne zu merken, daß uns
das Ganze abhanden gekommen ist. Wer die
Welt wieder neu erschaffen will, muß auch
eine neue Sprache erschaffen. Die Liebenden
wären dazu berufen, aber dieser Anruf ist zu
unbedingt, als daß sie, wenn sie wirklich
lieben, dann weiterleben könnten in unserer
eingerichteten Welt. Davon berichtet das

Hörspiel «Der gute Gott von Manhattan»,
das zu Ingeborg Bachmanns bekanntesten
Werken gehört.

Aber nicht nur die Liebenden, auch die
Dichter müssen sich der abgegriffenen Sprache

entschlagen. Der Weg zu einer neuen
Sprache führt durch das «Niemandsland»
der Sprachlosigkeit. So bekennt die Autorin
in ihrem Essay «Musik und Dichtung»:
«Wir, befaßt mit der Sprache, haben erfahren,

was Sprachlosigkeit und Stummheit
sind — unsre, wenn man so wiU, reinsten
Zustände! —, und sind aus dem Niemandsland

wiedergekehrt mit Sprache, die wir
fortsetzen werden, solang Leben unsre
Fortsetzung ist4.»

Also verstummen, eintauchen ins Schweigen,

damit uns eines Tages eine wesenhaftere

Sprache, eine neugeschaffene Welt zuteil
wird! Ein Unterfangen, das dem Mystiker
oder Propheten zusteht — denn jeder Prophet

ist ja doch einmal in die Wüste gegangen

—, warum soUte es dem Dichter nicht

zustehen? Dennoch ist hier eine gewisse
Vorsicht geboten. Jedermann redet heute

vom Schweigen, die Kritiker ebensosehr wie
die Dichter; ein vielberedetes Schweigen ist
in den Schwang gekommen, das aber noch
niemanden am Weiterreden gehindert hat.

Nur wer die neue Sprache gefunden
hätte, könnte ganz wahr sein. Denn die
Wahrheit, obwohl sie unserem Zugriff ständig

entflieht, sie ist uns, als Menschen, doch
abverlangt. Das gilt auch in der Liebe. Ein
so fanatischer Wahrheitssucher wie der
Oberlandesgerichtsrat Anton Wildermuth hat
erkannt, daß er nicht nur im Geist, das heißt
hier: in seiner juristischen Karriere — immer
die Wahrheit gesucht, und vergebüch
gesucht hat, sondern auch im Körper5. Die
fraglose, unbedingte Übereinstimmung mit
dem Körper einer Frau, das wäre hier die
Wahrheit. Wildermuth hat sie ein einziges
Mal gefunden, in den wenigen Umarmungen
mit der Kellnerin Wanda. «Ich habe mit
diesem bleichen, geduldigen Körper Wandas so

übereingestimmt, so die Liebe vollzogen, daß

jedes Wort sie gestört hätte und kein Wort,
das sie nicht gestört hätte, zu finden war. »

Die Wahrheit zu finden, das Absolute zu
finden, ins Schweigen zu tauchen: diese

Randzone, dieses Niemandsland kann der
Mensch nur in den seltensten Stunden
betreten. Wildermuth ist von Wanda zu Gerda
zurückgekehrt und hat sie geheiratet: eine
sehr viel gebildetere, liebenswürdige, aber
konventionelle Person. Sie bewegt sich graziös

in dem breiten Element der Unwahrheit,
das wir Alltag nennen. Ihre Sprache ist
blumig, rosafarben und arabeskenhaft — immer
uneigentlich, aber angenehm. Die Sprache
Wandas aber war das Schweigen. Ihr Wesen

sprach in ihrem ganzen Körper, und so hatte

es, auch ohne Worte, Ausdruck genug.
«Gerda mit ihrer Blumensprache — wie will
sie aufkommen gegen dieses Schweigen von
damals!»

Gerdas blumige Sprache ist ein Abbild
der eingerichteten Welt, in der wir uns her-
umbehelfen, ein Abbild unserer Uneigent-
lichkeit. Wandas Schweigen aber ist von
weit her, wie der «Muschelton» Undines.
In der Erzählung «Undine geht» hat Ingeborg

Bachmann eine Wasserfrau zu zeichnen

684



versucht, die, enttäuscht von den Männern,
mit welchen sie sich eingelassen hatte, in ihr
Element, ins Wasser und damit ins Sprachlose,

ins Eigendiche zurückkehrt. Der Versuch

ist nicht recht gelungen. Die Strafpredigt,

die Undine den Männern hält, ist allzu
persönlich gefärbt und zu wortreich, als daß
man sie als eine Vorstufe zur Sprachlosigkeit
ansehen könnte. Undine wirkt viel mehr als
die enttäuschte Männer-Freundin denn als
eine wahrhafte Nymphe, angetan mit den
Wundern des Ursprungs, wie Mörikes Lau
zum Beispiel es ist.

Ein dialektischer Entwurf

Die unbedingte Liebe, die Wahrheit, die
Sprachlosigkeit — sie alle sind Teüaspekte
des Absoluten, das uns immer wieder anruft,
uns immer wieder entflieht. Die Problematik
Ingeborg Bachmanns hat etwas Titanisch-
Jugendliches an sich, auch etwas Ichbezogenes.

Undine, die weggeht; Wildermuth
auf der Jagd nach der Wahrheit; jener
kuriose Vater, der seinen Sohn jenseits der
eingerichteten Welt erziehen möchte6 — sie
aUe sind außerstande, in einem menschlichen
Du die Entsprechung zu finden. Sie bleiben
mit sich allein, sie fuhren endlose Monologe,
sie drehen sich im Kreis herum. Sie muten
einen manchmal an wie rechthaberische Kinder,

die sich in ihrem Unglück stampfend
und schreiend gegen die ganze Welt behaupten.

Diese «Erzählungen» sind arm an
Handlung; es sind scharf reflektierende oder
lyrisch rhapsodierende Monologe, ohne eine
tragfähige epische Grundlage. Statt zu
erzählen, weichen sie fortwährend in Sarkas-

men, Sentenzen oder Lyrismen aus. Insofern
sind Ingeborg Bachmanns Erzählungen
jedenfaUs etwas anderes als dasjenige, was man
aUgemein unter «Erzählung» versteht. Es
scheint mir, daß sich die Dichterin in der
Lyrik und im Essay glücklicher äußert. Sie
hat nicht Geduld und Behaglichkeit genug,
um episch zu sein.

Sie ist aber von einer außerordentlichen
geistigen Wachheit, von durchdringender
Intelligenz; und so kann es nicht fehlen, daß
sie das Problematische ihres Weltentwurfes
erkannt hat. Darum hat sie diesen Entwurf

zwar nicht widerrufen, aber gedehnt und
geschmeidig gemacht. In der Rede «Die Wahrheit

ist dem Menschen zumutbar» steht zu
lesen: «Es ist auch mir gewiß, daß wir in der

Ordnung bleiben müssen, daß es den Austritt

aus der GeseUschaft nicht gibt und wir
uns aneinander prüfen müssen. Innerhalb der
Grenzen aber haben wir den BUck gerichtet
auf das VoUkommene, das Unmögliche,
Unerreichbare, sei es der Liebe, der Freiheit
oder jeder reinen Größe. Im Widerspiel des

Unmöglichen mit dem Möglichen erweitern
wir unsere MögUchkeiten. Daß wir es erzeugen,

dieses Spannungsverhältnis, an dem wir
wachsen, darauf, meine ich, kommt es

an... »

Die eingerichtete Welt wird jetzt zwar
(als These) angenommen; sie bleibt aber dem
Absoluten (als der Antithese) doch ständig
entgegengesetzt. Aus dieser Spannung geht
nun (als Synthese) eine immer wieder erweiterte

Welt hervor. Ein dialektischer Entwurf
also! Er wird sowohl der Realität als auch
der Transzendenz in gewissem Maße gerecht
und setzt beides in eine ergänzende Beziehung.

Es ist ja wahr, daß wir nur wachsen,
indem wir uns gegen unsere Grenzen stemmen.

Indem nun aber dieses Sich-Stemmen

geradezu Methode wird, erhält Ingeborg
Bachmanns Welt ein Element des Experi-
menteUen, ja Provokatorischen. Es ist auch
sehr viel Theorie darin unverdaut Uegenge-

blieben, manches wirkt auf mich mehr als

Programm denn als Dichtung. Man pflegt
sich über solche Dinge hinwegzutäuschen in
einer Zeit, die zwischen einem ausgeführten
Kunstwerk und der Skizze zu einem Kunstwerk

schon gar nicht mehr unterscheiden
kann. Die Dichterin wünscht sich in ihren
Frankfurter Vorlesungen eine kommende
Poesie, die «scharf von Erkenntnis und bitter

von Sehnsucht» wäre. Hat sie sie selber

geschrieben?

Modernität und Sentimentalität

Der Gesamteindruck, den ich aus einer oft
wiederholten, bald beunruhigten, bald
beglückten Lektüre dieser Texte gewinne, ist
nicht leicht in Worte zu fassen. Hervorragende

InteUigenz und verzehrende Sehn-

685



sucht, ein wahrhaft männUcher Geist, eine
wahrhaft weibUche Leidenschaft sind Ingeborg

Bachmanns Brennpunkte, ihre Gegenpole.

Aus dieser Spannung heraus läßt sich
wohl große Dichtung schaffen. Ist sie da,
diese Dichtung? Die Klappentexte und das

Kulturgeflüster sagen uns, daß sie da sei. Als
unbeteiligter Zuschauer bin ich nicht ganz
so zuversichtlich.

Ingeborg Bachmann hat eine Reihe sehr
schöner Gedichte geschaffen, zum Beispiel
«Ausfahrt», «NebeUand», «Erklär mir,
Liebe» oder das herrliche Gedicht «An die
Sonne». Es gibt andere Gedichte, die noch
verästelter sind, noch dankbarere Objekte
für die Interpretationswut unserer Zeit. Aber
— Interpretierbarkeit hat noch gar nichts mit
Kunst zu tun. Im Gegenteil! Ich meine, das

Werk Ingeborg Bachmanns ist auf weite
Strecken zu inteUektualistisch, um Dichtung
zu sein. Ihr Weltentwurf guckt da und dort
durch, wie ein Gerippe, das noch kein
Fleisch angesetzt hat — wenn man mir diesen
unstatthaften Vergleich erlauben wiU. Ihre
Leidenschaft, sich gegen die Grenzen zu
stemmen, erkaltet oft zur Rhetorik.

Sie ist, scheint mir, eine betont moderne
Dichterin; sie gibt sich realistisch, iUusions-
los und unsentimental, wie es heute die Sitte
ist. Wie kommt es, daß ihr die modischen,
die deutschen, die Bennschen Sentimentalitäten

zu Dutzenden unterlaufen? Ein paar
Beispiele :

«Und einer hatte eine Stirn, die blau und
tragisch erglühte zwischen den Gezeiten der
Sprachlosigkeit» (S. 101).

«.Ich undurchdringlich, aus aUen MateriaUen

gemischt, verfilzt, unlöslich und trotzdem
auszulöschen durch einen Schlag auf den

Hinterkopf. Zum Schweigen gebrachtes Ich

aus Schweigen...» (S. 76).
«Erst jetzt... kommt die unglaubliche

Liebe. Mit Todesriten und den kultischen
Schmerzen, die jeden Tag anders verlaufen»

(S. 88).
«Reigen — die Liebe hält manchmal / im

Löschen der Augen ein... » (S. 13).

Genug davon! Wo stehen wir eigentUch
heute mit unserer vermeintlichen IUusions-
losigkeit und Modernität? Man hat Herz
und Schmerz, Herd, SchoUe und Heimat
vorne zum Haus hinausgejagt, und dafür hat
man die bedeutenderen, nämUch die «
kultischen Schmerzen» und die «blau und tragisch
erglühte Stirn» zur Hintertür eingelassen. Als
ob das weniger stoßend wäre!

Arthur Häny

1 Ingeborg Bachmann: Gedichte,
Erzählungen, Hörspiel, Essays. Die Bücher der
Neunzehn. Piper, München 1964. 2S. 257.
Man vergleiche auch das Gedicht «Nachtflug»,

S. 21/22. SS. 16. Vgl. auch S. 102:
«Er hat immer das Absolute geliebt und den
Aufbruch dahin... » 4S. 290. 5Aus der
Erzählung «Ein Wildermuth». Die zitierten
Stellen finden sich S. i64f. und S. 165. 6In
der Erzählung «AUes », die im gleichen
monologisierenden Stil geschrieben ist wie die
andern Erzählungen.

686


	Umschau

