
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 7

Artikel: Thomas Mann und Richard Wagner

Autor: Oplatka, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Mann und Richard Wagner

ANDREAS OPLATKA

Thomas Mann ist 1875 geboren worden, ein Jahr bevor die ersten Bayreuther
Festspiele stattfanden, und er zählte sieben Jahre beim Tode von Richard
Wagner. Mit Schopenhauer und Nietzsche zusammen bildet Richard Wagner
das berühmte «Dreigestirn», zu dem sich Thomas Mann zeitlebens bekannte.
Von der ersten Begegnung mit der Kunst Wagners (Hanno Buddenbrook
trägt wohl auch in dieser Beziehung autobiographische Züge), vom ersten
Erlebnis des Lohengrin im Lübecker Stadttheater bis ins Alter hinein beschäftigt

sich Thomas Mann sowohl im essayistischen als auch im dichterischen
Werk mit der Wagnerischen Kunst. «Passion» nennt er diese Beschäftigung,
«weil schlichtere Wörter, wie ,Liebe' und .Begeisterung' die Sache nicht wahrhaft

nennen würden». Das Wagnerbild Thomas Manns macht im Lauf der
Jahre Wandlungen durch, weswegen der Dichter schon 1933 vor seinen großen
Aufsatz Leiden und Größe Richard Wagners als selbstironisches Motto ein Zitat
von Maurice Barrés setzt: «Il y a là mes blâmes, mes éloges et tout ce que j'ai
dit. » Lobreden und Schmähungen. Zwischen diesen beiden Extremen bewegt
sich Thomas Manns Urteil über Wagner; gleichgültig ist ihm Wagner nie.

Die Wandlung der Wagner-Auffassung im essayistischen Werk Thomas
Manns zu verfolgen, ist keine schwere Aufgabe. Wenige Dichter erleichtern
(oder erschweren) die Arbeit des Literaturwissenschafters durch eine solche
Fülle von essayistischer Selbstinterpretation, wie es Thomas Mann tut. Die
Auseinandersetzung Thomas Manns mit Richard Wagner hat indessen ihren
Niederschlag auch im dichterischen Werk gefunden. Im vorhegenden Aufsatz
soll — ohne Anspruch auf Vollständigkeit — der Versuch unternommen werden,

in den Romanen und Erzählungen die zu den Essays parallele Entwicklung

des Mannschen Wagnerbildes zu zeigen.
Thomas Mann las Schopenhauers Die Welt als Wille und Vorstellung während

der Arbeit an den Buddenbrooks. Wenn seine Novellen, die vor diesem ersten
großen Roman erschienen waren, dennoch bereits stark an Schopenhauer
erinnern, so mag das einerseits von einer ursprüngUchen geistigen Verwandtschaft,

anderseits aber von der indirekten Beeinflussung durch das Werk Wagners

herrühren, das ja ebenfalls viel vom Gedankengut Schopenhauers enthält.
«Früh habe ich bekannt, daß Wagners Werke so stimuUerend wie sonst

nichts in der Welt auf meinen jugendhchen Kunsttrieb wirkten, mich immer
aufs neue mit einer neidisch-verliebten Sehnsucht erfüllten, wenigstens im

672



Kleinen und Leisen, auch dergleichen zu machen», schreibt Thomas Mann

1911. «Klein» und «leise» heißen die Stichwörter. Wagnerische Motive werden

von Thomas Mann übernommen und des Mythischen, Grandiosen
entkleidet, in die bürgerliche Sphäre hineingetragen. Der Schopenhauersche
Todesgedanke, die Verneinung des Lebenswillens beherrscht die frühen
Novellen Der Tod, Der Bajazz°> Der kleine Herr Friedemann und aufweite Strecken
auch den Roman Buddenbrooks. Oft fällt dabei der Musik, der Musik Wagners
eine fatale Rolle zu.

Der kleine Herr Friedemann glaubt vergebens, geborgen zu sein. Die Musik
zerstört seine künstliche Abgeschlossenheit; sein Untergang beginnt im
Zeichen des Lohengrin. «Ach, Ruhe, Ruhe war es ja, was er wollte», heißt es von
ihm. Diese Ruhe findet er im freien Tod, der für ihn die Erlösung vom Leiden
ist. Welcher Unterschied, wenn bei Thomas Mann der kleine Herr Friedemann
an Stelle von Wagners «Walvater» Wotan steht! Denn Wotans Wunsch im
zweiten Akt der Walküre lautet ähnlich : «... eines nur will ich noch : das

Ende — das Ende » Und die letzten an Wotan gerichteten Worte von Wagners

Brünnhilde in der Schlußszene der Götterdämmerung heißen: «Ruhe! Ruhe,
du Gott »

Der kleine Herr Friedemann erschien 1897. Im gleichen Jahr folgt die
Novelle Der Bajazz0- Auch der Bajazzo ist ein Ausgestoßener der Gesellschaft,
dessen erster Versuch, sich den Gewöhnlichen und Glücklichen zu nähern,
kläglich mißlingt und der diesen Versuch vielleicht mit dem Leben wird
bezahlen müssen. Der sehnsüchtige Neid des Ausgeschlossenen auf die
«Lichtmenschen» gemahnt an den Nibelungen Alberich. «Lichtalben» nennt Alberich

die Götter, die, wie der Riese Fasolt sagt, «durch Schönheit herrschen».
Dem Bajazzo fehlt freilich der Haß Alberichs, weil es ihm an jeglicher Energie
mangelt. Und so kommt es auch zu keiner Auseinandersetzung; der Bajazzo
scheitert, und dies bringt ihn um sein letztes Gut, um die Selbstachtung.

«Wirklich ist es nicht schwer, in meinen ,Buddenbrooks', diesem epischen,
von Leitmotiven verknüpften und durchwobenen Generationenzuge, vom
Geiste des ,Nibelungenringes' einen Hauch zu verspüren», schreibt Thomas
Mann zehn Jahre nach dem Erscheinen des Romans. Die Leitmotive sind bei
Thomas Mann bewußt Wagnerischer Herkunft. Die Nachahmung Wagners
bleibt jedoch rein technischer Natur. Die musikalische Leitmotivik Wagners
im neunzehnten Jahrhundert ist entstanden, um die Sprache zu stützen, die
durch den Einbruch der Psychologie unsicher, unzuverlässig geworden war.
Wenn Thomas Mann dieselbe Technik mit sprachlichen Mitteln aufnimmt, so
entsteht notwendigerweise etwas anderes, und dies ist die ironische Anspielung
durch Wiederholungen.

Der Aufbau der Buddenbrooks entspricht dem des Ringes. Wagner hatte
ursprünglich Siegfrieds Tod, ein Werk für einen Abend geplant, das schließlich
die Götterdämmerung wurde, der letzte Tag der Tetralogie. Und Hanno

673



Buddenbrook, der zuerst der Held einer NoveUe hätte sein sollen, erscheint
als letzter Sproß der «verfaUenen» FamiUe; Thomas Mann greift auf drei
Generationen, auf die Vorfahren Hannos zurück.

Die Jugend Thomas Manns, die erste Begegnung mit der Kunst Richard
Wagners, fäUt in eine Zeit, da Wagner noch den Gegenstand erbitterter
Diskussionen bildet. Herr Edmund Pfühl, Organist von Sankt Marien, der den
Tristan für «Demagogie, Blasphemie und Wahnwitz» und für «das Ende aller
Moral in der Kunst » erklärt, ist eine ebenso typische Erscheinung in der
Auseinandersetzung um Wagner wie Gerda Buddenbrook, die diese neue Musik
leidenschafthch hebt und den murrenden Organisten schüeßlich für sie gewinnen

kann. Thomas Mann läßt in dieser Figur allen Kritikern Wagners, die
Unrecht behalten haben, Gerechtigkeit widerfahren : Es ist nicht schlechter Wille
oder UnmusikaUtät, wenn ein Herr Pfühl Wagner ablehnt. Viele, die dies taten,
«waren keine Spießer, es waren künstlerische Seelen und Geister, Musiker und
Liebende der Musik», schreibt Thomas Mann 1933. Wagners Töne «waren nie
erhört worden, sie waren unerhört im anstößigsten Sinne ». Aus Liebe zu Gerda
Buddenbrook bemüht sich aber Herr Pfühl um diese Musik, und da er ja mu-
sikaUsch höchst empfänghch ist, findet er den Zugang zu ihr. Das
Generationenproblem ist überwunden.

Merkwürdigerweise steht am Anfang von Hanno Buddenbrooks Leiden,
das mit seinem Tode endet, auch Wagners Lohengrin. Dem AUtag endUch
entflohen, beschheßt Hanno, seine Schulaufgaben erst am Montag, in der Frühe,
zu erledigen, denn «man glaubt an keinen Montag, wenn man am Sonntagabend

den jLohengrin' hören soll... ». Die Tatsache, daß Hanno jung sterben
muß, da er in seiner Zartheit nichts mit dieser Welt gemein hat, spiegelt sich
in der Lohengrin-Musik und -Thematik wider.

Welche inspirierende RoUe die Musik Richard Wagners bis zum Erscheinen
der Buddenbrooks im Schaffen Thomas Manns auch immer spielt, die Beschreibungen

Wagnerischer Musik enthalten bereits ironische Züge: «Die Geigen
sangen, die Posaunen schmetterten darein, Telramund fiel, im Orchester herrschte
allgemeiner Jubel, und der kleine Herr Friedemann saß unbeweglich...»
Und von der Lohengrin-VorsteUung, die Hanno erlebt, heißt es: «FreiUch, die

biUigen Geigen des Orchesters hatten beim Vorspiel ein wenig versagt, und
ein dicker, eingebildeter Mensch mit brotblondem Vollbarte war im Nachen
ein wenig ruckweise herangeschwommen.» Die Ironie Thomas Manns gilt
vorerst hauptsächUch den Aufführungen.

1903 erscheint die Novelle Tristan, die im Titel und im Inhalt direkten Bezug
auf Wagner nimmt. Die Umgebung, in welcher Thomas Mann die Tristan-
Handlung abrollen läßt, ist nicht nur spätbürgerlich-dekadent, sie ist erklärt
krankhaft : Der Schauplatz ist ein Sanatorium. Es handelt sich zwar nicht um
eine Parodie, doch ist die Diskrepanz zwischen den grandiosen Wagnerischen
Figuren und ihren bürgerhehen Abbildern ins Groteske gesteigert. Der ver-

674



weichüchte Schriftsteller Detlev Spinell verkörpert den Helden Tristan. Neu
an der Erzählung ist, daß die Funktion der Wagnerischen Musik als treibende
Kraft Spinell bewußt ist, daß er innerhalb seiner Grenzen, auf seine Weise,
sich für einen Tristan hält. Denn Spinell ist, was für ein schwacher Schriftsteller

er auch sein mag, ein Künstler. Er ist fähig, das im Tristan zu erfassen,

wovon Richard Wagner befürchtet hat, es werde «was furchtbares», das «die
Leute verrückt machen» müsse. — Gabriele Klöterjahn spielt zwar den Tristan
auf dem Flügel, versteht aber das Werk, wie sie bezeichnenderweise zugibt,
nicht ganz. Und so ist sie sich ihrer Isolde-Rolle, die ihr in dieser bürgerUchen
Abwandlung zufällt, durchaus nicht bewußt. Sie gibt sich den Tod, indem sie

verbotenerweise Klavier spielt; sie stirbt singend. VoUständig in Unkenntnis
der tiefen Zusammenhänge ist schUeßUch der Gatte Gabrieles, Herr Klöterjahn,

der sein «Herz auf dem rechten Fleck» hat. Aus dem Schmerz König
Markes, der nicht zu begreifen vermag, ist die Wut des Großkaufmanns
geworden, der alles zu verstehen glaubt. Und dennoch: Als Gabriele stirbt, ist
er derjenige, der warme, menschbche Gefühle zeigt, während Spinell sich im
Spiegel betrachtet und einen Kognak trinkt.

Die Beschreibung des zweiten Tristan-Aktes in der Novelle ist fiebrig,
rauschhaft. Als technisches Mittel werden eingeflochtene Tristan-TÀtzte

benutzt, die im Kenner eine musikalische Assoziation erwecken sollen: «Siehe,
die letzte Leuchte verlosch Denken und Dünken versank in heihger Dämmerung,

die sich welterlösend über des Wahnes Qualen breitet. » Trotz der

Begeisterung, die für diese Musik in der Novelle zum Ausdruck kommt, wird
hier zum erstenmal deuthch die Frage nach der Reinheit der Wirkung gestellt,
die Wagners Kunst ausübt.

Es ist Tonio Kroger, der diese Frage an zentraler Stelle der gleichnamigen
Erzählung mit aller Deuthchkeit formuliert: «Kein Problem, keines in der
Welt ist quälender als das vom Künstlertum und seiner menschUchen
Wirkung. » Als Beispiel nennt Tonio Kroger das « morbide und tief zweideutige
Werk» des «typischsten und darum mächtigsten Künstlers», nämlich Tristan
und Isolde. « Rechtschaffene Begeisterung, Angeregtheit vielleicht zu eigenem
künstlerischen' Schaffen » sei die Wirkung dieses Werkes auf die Gewöhnlichen.

Das Wort «künstlerisch» steht zwischen selbstironischen Anführungszeichen,

hat doch Thomas Mann vor kurzem die Erzählung Tristan geschrieben.

Tonio Kroger hat indessen nur ein mitleidiges «Der gute Dilettant! » für
solche Kunstbegeisterung übrig. «In uns Künstlern sieht es gründüch anders

aus » — meint er. Wie es in ihm denn wirkhch aussieht, das sagt uns Tonio
Kroger aUerdings nicht. Um das zu erfahren, lese man Die Hungernden, eine
Studie zum Tonio Kroger, die auf einigen Seiten bereits die ganze Problematik
der späteren Ausführung enthält und in welcher die Frage nach der Wirkung
des Tristan, beziehungsweise Wagners auch schon Platz gefunden hat. Detlef-
Tonio Kroger hört an einem Theaterfest eine musikahsche 7>«/ö«-Parodie.

675



Und nun hieß es von ihm: «Sein Sinn war so geartet, daß er die leidende
Einheitssehnsucht vernehmen mußte, die aus diesen Tönen auch noch in ihrer
mutwilUgen Entstellung sprach...»

Wagner gilt Tonio Kroger demnach als «morbid» und «zweideutig», doch
als der Künstler schlechthin. Und nur wer selbst als Künstler im Lager der

wenigen vom gewöhnlichen und glückUchen Leben Ausgeschlossenen steht,

vermag das Wesen dieser Musik wirklich zu erfassen, ja er muß es erfassen, dies
ist geradezu der Beweis seiner Andersartigkeit.

Der erste deutliche Ausdruck von Thomas Manns Abkehr von Wagner ist
die 1906 erschienene und später aus privaten Gründen zurückgezogene
Novelle Wälsungenblut. Nietzsches Vorwurf der Dekadenz an die Kunst Richard
Wagners wird hier dichterisch gestaltet. Und Dekadenz ist in diesem Falle im
ursprünglichen biologischen Sinn gemeint: Die verwöhnten, verweichlichten
ZwilUnge, die nach Wagnerischem Vorbild die Namen Siegmund und Sieglinde

tragen, geben sich unter dem Einfluß einer soeben gehörten Walküre-

Vorstellung der sinnbchen Geschwisterliebe hin. Die Beschreibung der
Vorstellung selbst sprüht vor Ironie. Zwar erscheinen hier die Adjektive «leidend»
und «groß» in bezug auf Richard Wagner, die in späteren Aufsätzen immer
wiederkehren, doch macht hier die Ironie auch vor der Musik nicht halt. Sie

wird generell als «erhabener Lärm» bezeichnet; den Feuerzauber nennt Thomas

Mann «berauschender Klingklang und SchlummerUed».

1911 veröffentlicht Thomas Mann den Aufsatz Auseinandersetzung mit der

Kunst Richard Wagners. Es ist dies eine zwar wehmütige, aber betimmte Absage
an diese Kunst. Thomas Mann bekennt offen, daß er keinem Künstler soviel
zu verdanken habe wie Richard Wagner. Er vertritt indessen den Standpunkt,
daß im Gegensatz zum Werk Wagners, das in erster Linie die Ökonomie der

Mittel, die berechnete Wirkung auf seiner Seite hat, das zwanzigste Jahrhundert

ein strenges und doch heiteres Meisterwerk, «eine neue Klassizität»
hervorbringen müsse.

Detlef, der «Hungernde», nennt sich einen «Enterbten des Lebens». Die
Hauptfigur der Erzählung Der Tod in Venedig (1912), der Schriftsteller Gustav
Aschenbach, verkündet nun « die Abkehr von allem moralischen Zweifelsinn,
von jeder Sympathie mit dem Abgrund». Sein Werk ist von einer «neuen
Würde und Strenge ». Die Todessympathie Schopenhauerscher und Wagnerischer

Prägung ist aufgegeben, Thomas Mann bekennt sich zum Leben, ent-
schheßt sich zum Lebensdienst. Am deutlichsten kommt dieser Gedanke in der

1924 gehaltenen Nietzsche-Rede zum Ausdruck.
Dennoch hat Gustav Aschenbach im verborgenen noch viel mit Tonio

Kroger gemeinsam. Seine Kunst ist ein «Trotzdem», sie entsteht aus
Selbstüberwindung, aus angestrengter Konzentration, sie ist eine WiUensleistung.
Aschenbach wünscht zwar alt zu werden, um « alle Stufen des Menschlichen »

in seinem Werk festzuhalten, doch ist er ein Dichter der « sich noch Aufrecht-

676



haltenden», der den inneren «biologischen Verfall vor den Augen der Welt
verbirgt». Er leistet Kleinarbeit, seine Bücher sind die Summe von «aberhundert

Einzehnspirationen». Auch Aschenbach steht in dieser Beziehung außerhalb

des Lebens, auch er ist noch ein «Enterbter». Der Vorwurf Nietzsches

an Wagner, dieser schaffe nicht im HinbUck auf das Ganze, seine Kunst lebe

aus den Einzelheiten, sie sei Stückwerk, dieser Vorwurf trifft auf literarischer
Ebene Gustav Aschenbach und damit Thomas Mann. In der Überbetonung
des Epischen aus der Sättigung sieht Nietzsche die Unfähigkeit, vorwärtszuschreiten,

zu erneuern; Wagner ist für ihn ein «vollkommener décadent».
Tatsächlich haftet Aschenbach etwas Tristanhaftes an, er ist der Schönheit,
in diesem Falle dem AnbUck des Polenknaben Tadzio, verfallen; er ist ein

«Todgeweihter ».

Im Zauberberg, in diesem Bildungsroman, führt der Weg Hans Castorps von
der Todessympathie zum Leben. Wie in den Buddenbrooks ist die Musik im letzten

Abschnitt des Romans von Bedeutung. Doch in einem Werk, in welchem
Sätze stehen wie «Die Liebe steht dem Tode entgegen..., sie ist stärker als

er», und gesperrt: «Der Mensch soll um der Liebe und der Güte willen dem
Tode keine Herrschaft über seine Gedanken einräumen», in diesem Werk ist
für das Kompositum «Liebestod» logischerweise kein Platz vorhanden.

Es ist aufschlußreich, Hans Castorps Liebhngsschallplatten, die
Musikbeschreibungen, die sich im siebten Kapitel des Zauberbergs finden, zu betrachten.

Debussys Nachmittag eines Fauns, dieses impressionistische Idyll, repräsentiert
eine Richtung der nachwagnerischen Musik. Debussy scheint den Postulaten
zu entsprechen oder sich ihnen zu nähern, die Thomas Mann an die kommende
Kunst des Jahrhunderts stellt: Das Stück ist — heißt es — von «konzentriertem

Zauber... gemalt und gestaltet mit den zugleich sparsamen und verwickelten

Mitteln neuester Kunst ».

Die beschriebenen Opernausschnitte stammen aus französischen und
itahenischen Opern, vertreten also einen Stil, für welchen Wagner wenig übrig
hatte. Es sind Gounods Margarethe und ein großer Teil des zweiten Carmen-

Aufzugs. Nietzsche hat nach dem Bruch mit Wagner bekannthch Bizets Carmen

gegen Wagner zur «Oper aller Opern» erhoben, als ein Werk, das «die
Lüge des großen Stils » nicht nötig hat, das den Zuhörer als intelUgent nimmt,
ihn nicht hintergeht. — Die Musik von Wagners großem itahenischen Gegenpol,

Giuseppe Verdi, erfährt ebenfalls eine Beschreibung. Thomas Mann wählt
die ^zVÄz-Schlußszene, in welcher der Schrecken des bevorstehenden furchtbaren

Todes für die beiden Liebenden in der Melodie untergeht, «vom Geiste
der Schönheit und der Musik aufs triumphalste in den Schatten gestellt » wird.
Verdis Musik ist von Wagners Todessucht frei.

Noch eine Lieblingsschallplatte ist da, nämUch Schuberts Lindenbaum, und
gerade im Hinblick auf Richard Wagner ist Thomas Manns Auffassung von
diesem Lied bedeutsam. Das Lied ist Ausdruck der Romantik; Romantik aber

677



heißt für Thomas Mann Todessympathie, obschon die deutsche Romantik im
literaturhistorischen Sinne von diesem Zug frei ist. Das Wunderland «Atlantis »

ist kein Totenreich, der romantische DuaUsmus, die Sehnsucht nach dem
gelobten Land sind nicht die Präfiguration von Schopenhauers Willensverneinung.

Thomas Manns Romantik-Begriff ist durch Richard Wagner bestimint,
der einen gewaltigen, jedoch gewaltsamen Rückgriff auf die Romantik
vornahm. «Man brauchte nicht mehr Genie, nur viel mehr Talent als der Autor
des Lindenbaumliedes, um als Seelenzauberkünstler dem Liede Riesenmaße

zu geben und die Welt damit zu unterwerfen », heißt es im Zauberberg.
Obwohl unter den Liebhngsstücken Hans Castorps sich keine Wagner-

Musik findet, ist Wagner doch ungenannt anwesend. Als Vorläufer und Nachfolger

Wagners oder aber als Gegenstück zu ihm, stehen Hans Castorps Lieb-
Ungskomponisten alle in einer Beziehung zu Wagner, sie werden an ihm
gemessen.

«Ein großartig fragwürdigstes, vieldeutigstes, faszinierendstes Phänomen
der schöpferischen Welt » nennt Thomas Mann das Wagnerische Werk im
Eingang seines 1933 erschienenen Aufsatzes Leiden und Größe Richard Wagners.

Diese Superlative bilden eine Formel: Thomas Mann ist bemüht, sowohl das

Vieldeutige und Faszinierende, als auch das höchst Fragwürdige in Wagners
Werk und Wesen herauszuarbeiten. Derselbe Zug, der Wille zur Gerechtigkeit
kennzeichnet den vier Jahre später in Zürich gehaltenen Vortrag Richard Wagner

und «Der Ring des Nibelungen ». Diese beiden großen Aufsätze nehmen daher

unter den Wagner-Betrachtungen Thomas Manns eine zentrale Stellung ein.
Mit Schärfe wendet sich Thomas Mann 1937, doch auch bereits 1933 gegen
den nationalsoziaUstischen Mißbrauch Wagners: «Es ist müßig, große Männer
aus der Verewigung ins Jetzt zu beschwören, um ihnen ihre — etwaige —
Meinungen über Probleme gegenwärtigen Lebens abzufragen...» Und doch

gibt Thomas Mann zu, daß Wagner gewisse reaktionäre Züge wohl enthält,
was er 1949 im berühmten Brief an Emil Praetorius Wagner und kein Ende mit
dem Satz formuliert: «Es ist viel,Hitler' in Wagner.»

Vom zweiten Akt des Tristan, der vor beinahe fünfzig Jahren durch Thomas
Mann eine begeisterte Beschreibung erfahren hat, heißt es nun in demselben
Brief an Praetorius, der Akt sei «mit seinem metaphysischen Wonneweben
mehr etwas für junge Leute, die mit ihrer Sexualität nicht wo ein und aus
wissen». Der dritte Josephsroman, Joseph in Ägypten, ist 1936 erschienen. In
diesem Roman gibt es nun eine Figur, die mit ihrer Sexualität «nicht wo ein und
aus» weiß. Es ist die um Joseph werbende Frau des Potiphar. So ist es

vielleicht kein Zufall, daß manches ihrer sinnlichen Worte aus dem 7wA?«-Bereich
stammt. Sie wünscht mit Joseph zu «ersterben und zu untergehen in die Nacht
verzweifelter Sehgkeit». Als Joseph von «wir» und «uns» spricht, will sie

ihn bei seiner Ausdrucksweise behaften: «ziehst dich und mich zusammen zu
süßer Einheit in diesen köstlichen Wörtchen... ». Sie wirft Joseph vor, er

678



habe mir ihr ein «Geheimnis von der Welt», und sie fordert Osarsiph auf,
seinen Namen «in süßer, zeugender Weltennacht» zu nennen. Mag dies auch ein
parodistischer Zug sein, bei dem Aufbau des mächtigen Joseph-Werkes stand
wiederum Wagner Pate. Die vier Teile entsprechen den vier Abenden des

Ringes, und wiederum gemeinsam ist das Zurückgehen auf den Ursprung, in
diesem biblischen Roman im eigentlichen Sinne des Wortes auf den Urbeginn
der Menschheit. «Tief ist der Brunnen der Vergangenheit» — dies ist der

Es-Dur-Dreiklang des Rheingold-Vorspiels, die gemeinsame epische Frage nach
dem Woher.

Thomas Mann hat den Musiker an Wagner studiert, seine musikalische
Welt ist durch Wagner bestimmt; Wagners Musik existiert aber nur in
Verbindung mit dem Theater. Der «Tonsetzer» Adrian Leverkühn, die Hauptfigur

des Romans Doktor Faustus (1947), komponiert fast ausschUeßlich vokale
Musik. Wagner gilt für Adrian Leverkühn keineswegs als Vorbild, er spielt
indessen eine wichtige Rolle bei der Bildung von Adrians Musikauffassung.
Adrian zögert, ob er sich ganz dem Studium der Musik hingeben soll. Er
durchschaue die hergebrachte Musik zu sehr, als daß er vor dem Erhabenen
Ehrfurcht haben könnte, schreibt er an seinen Lehrer. Als Beispiel enthüllt
er die auf Wirkung berechnete Struktur eines Musikstückes und fragt
anschließend: «Kann man mit mehr Genie das Hergebrachte benutzen, die
Kniffe weihen?» Das betreffende Musikstück, das Adrian Leverkühn nicht
nennt, ist das Vorspiel zum dritten Meistersinger-Akt. In einem Brief an Judith
Gautier aus dem Jahr 1868 beschreibt Wagner selbst dieses Vorspiel. Thomas
Mann hat den Brief Wagners gekannt; Adrian Leverkühns Analyse kann als

Parodie des Wagner-Briefes gelten. «So geht es zu, wenn es schön ist», meint
Adrian spöttisch, und da ihm diese Musik «als ihre eigene Parodie erscheint»,
erklärt er, daß «aUe Mittel und Konvenienzen der Kunst heute nur noch zur
Parodie taugen». Dies sagt er in bezug auf Richard Wagner, und er lächelt
wohlwollend-verständnisvoll, als Serenus Zeitblom bei den Tönen von Tristan

und Isolde Tränen in die Augen bekommt. Ob Adrian Leverkühn indessen
auch Haydn und Mozart «auf die Schliche kommen» könnte?

Die verschiedenen Erscheinungsformen von Thomas Manns Passion für
Richard Wagner sind aufs engste mit seinem dichterischen Werden, mit der

Überwindung der Todessympathie verbunden. In keiner Periode seines

Lebens, auf keiner Stufe seiner schriftstellerischen Laufbahn wird Thomas Mann
müde, sich mit Wagner auseinanderzusetzen. Ein Weg, um diese Auseinandersetzung

im dichterischen Werk zu verfolgen, ist der chronologische, der im
vorliegenden Aufsatz gewählt wurde. Und dennoch sind wir gut beraten, an
den Schluß dieses Versuchs ein Zitat von Thomas Mann selbst zu setzen. Im
Jahr 1942 schreibt er an Agnes E. Meyer: «.. .meine Redeweise über Wagner
hat nichts mit Chronologie und Entwicklung zu tun. Es ist und bleibt .ambi¬

valent', und ich kann heute so über ihn schreiben und morgen so. »

679


	Thomas Mann und Richard Wagner

