
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 7

Artikel: Über Francis Ponge

Autor: Henniger, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161761

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Francis Ponge

GERD HENNIGER

Im Herbst erscheinen im S. Fischer Verlag, Frankfurt am Main, unter dem Titel «Lyren » ausgewählte
Werke von Francis Ponge mit einem Vorwort von Gerd Henniger, der zusammen mit Katharina Spann
auch die deutsche Übertragung besorgte. Mitfreundlicher Genehmigung des Verlags bringen wir das Vorwort

und einige Textproben zum Vorabdruck. H. J. F.

Ponge gehört zu den schwierigen Dichtern, er stellt beträchtliche Anforderungen

an die Aufmerksamkeit des Lesers, was nicht besagen will, daß er mühsam
oder gar langweilig wäre : beides ist er in hohem Maße nicht. Ponge respektiert
die Regeln des guten Geschmacks, die Kunst zu gefallen, er rechnet mit dem
Leser buchstäblich und daher sorgfältig; das hindert ihn aber nicht daran, die
Literatur auch als Waffe zu gebrauchen und das Wort gelegentlich wüten zu
lassen, als sei es auf freier Wildbahn und noch ungezähmt von Rhetorik. Was
ihn schwierig macht, ist eine völlig einmalige Durchdringung von Intelligenz
und Vitalität. Einerseits strebt er nach Ordnung, nach Moral; andererseits
beherrscht ihn ein fast anarchischer Zwang, auszubrechen, sich einzugraben
zwölf Klafter tief unter dem Licht, Schluß zu machen. Als Homme du midi
besitzt er jedoch einen ausgeprägten Sinn für Gleichgewicht; bekommt sein
Unternehmen Schlagseite, weiß er es durch Liebenswürdigkeit oder Ironie
schnell wiederaufzurichten.

Und ein weiteres: Ponge ist eigenwillig — und er weiß es. Sein schmales

Werk, bestehend aus Prosastücken eines Typs, den es vor ihm nicht gab, und
Gedichten von dunkler Prägnanz, stellt einen Mikrokosmos dar, den man
bizarr, ja verworren nennen könnte, wenn er sich nicht als Ausdruck höchst subtiler

Überlegungen zu erkennen gäbe. Nicht um Dichtung im traditionellen
Sinn des Wortes handelt es sich hier (so wenigstens will es ihr Urheber), eher

um den Versuch einer Kosmogonie, einer Lehre der Welterzeugung, die
zugleich schon Entwurf dieser neuen Welt aus dem begrenzten Chaos der
vorhandenen sein möchte. Daher die innere Ambivalenz von Dichtung und Essay,
aber nicht artistisch, das heißt auf die Autonomie des sprachlichen Gebildes
abzielend, sondern auf eine komplexe Einheit von Wort und Gegenstand. Die
Sprache wird hier bemüht, ihren Charakter als Eigennamen der Welt zu
enthüllen; die semantische Dichte spielt eine entscheidende Rolle; sie zeigt sich

weniger im Reichtum des Ausdrucks als in der Mannigfaltigkeit der
Beziehungen zwischen Zeichen und Objekt. Natürlich gibt sich Ponge nicht der
Illusion hin, ein adamitisches Benennen sei noch möglich; er weiß, daß die

Sprache als Wortschatz vorhanden ist und daß er mit ihm, von sparsamen
Erweiterungen abgesehen, auskommen muß. Im übrigen hegt er keine demiurgi-
schen Absichten. Sprache und Welt sind für ihn einander zugeordnet; ihr

665



Funktionieren mit- und durch einander gilt es zu bewerkstelligen. Als neu
stellt sich die Welt nur insofern dar, als ihr Bestand immer von neuem geleistet
werden muß. Dies ist die Aufgabe des Dichters. Während ReUgionen und
Philosophien über die Welt herrschen, durch Erklärung über sie verfügen wollen

und sie ebendrum in ihrem einwandfreien Lauf nur verwirren, schlichtet
der Künstler die Beziehungen von Mensch und Welt. Leider wird ihm dies

Vorhaben schwer genug, denn er sieht sich keiner Tabula rasa gegenüber,
sondern einer geschichtlichen Situation. Die reine Gegenwart, die Versöhnung,
die er anstrebt, wird belastet vom Überhang der Ideen und Gefühle eines
Zeitalters der Völlerei, das sich mit Systemen, Experimenten, Entwürfen aller Art
den Magen verdorben hat und im Katzenjammer beim Absurden angelangt ist.

Demgegenüber behauptet Ponge, daß der Mensch «nicht mehr in dem
Maße der Ort ist, an dem Ideen oder Gefühle entstehen, als der — weniger leicht
(und sei es durch ihn selbst) verletzbare —, an dem sich die Gefühle vernichten
und die Ideen zerstören. Nicht mehr brauchte es, damit sich alles wandelte
und die Versöhnung des Menschen mit der Welt aus diesem neuen Anspruch
entstünde», und er definiert das Kunstwerk als «Gegenstand menschlichen

Ursprungs, in dem sich die Ideen zerstören ». Begleichung der schöpferischen
und zerstörerischen Kräfte des Menschen im Kunstwerk, damit sich keine
Embolie im Kreislauf der Welt einstellt, damit der Mensch nicht zum Sklaven
seiner eigenen Produkte wird, damit er sich nicht dem Kosmos entfremdet.
Eine höchst fruchtbare Symbiose von Mallarmé — und frühem Marx.

Wo wird nun der Hebel angesetzt? Dichtung ist für Ponge gleichbedeutend
mit der Heilung der durch Ideologie vergewaltigten Welt, mit der Wiederherstellung

der Unschuld der Dinge durch die Sprache. Obwohl diese nämlich
schon gegeben und benannt sind, verharren sie solange in ihrer Anonymität,
bis sie mittels geeigneter Maßnahmen zu Dingen für uns werden. Dazu bedarf
es einer Umgestaltung der Beziehungen, welche die Sprache mit ihnen unterhält.

So wie wir sie jeweils vorfinden, ist die Sprache eine Konvention, die

von vergangenen Geschlechtern getroffen wurde und unseren eigenen
Ansprüchen auf die Dinge nur sehr unvollkommen genügt; ihre Textur wird mit
der Zeit fadenscheinig und muß von jeder Generation ausgebessert, von
Epoche zu Epoche sogar erneuert werden. Daß damit die Wirklichkeit
verändert wird, ist klar, aber während dies durch Wissenschaft und Technik nur
für begrenzte Bereiche geschieht, vollzieht der Dichter diesen Vorgang auf der

ganzen Linie. Vollständigkeit kann er nur erreichen, wenn seine Methoden
nicht ausschließlich an seine eigene Person gebunden bleiben: wenn sein Werk,
als Entwurf begonnen, der Fortsetzung durch andere fähig ist. Ponge hat die
Einsicht Lautréamonts, die Dichtung müsse von allen gemacht werden, wörtlich

genommen.
Hat eine solche Dichtung auf das individuelle Ausdrucksmoment zu

verzichten? Sie kann und will es nicht, weil ihr Urheber nur als Ich Sprache und

666



Welt erfährt; immerhin züchtet sie den Ausdruck nicht, und der beliebte
dramatische Tonfall ergibt sich für sie — leider — von selbst und am Rande.
Was sie will, ist Objektivität, Gerechtigkeit gegenüber dem außersprachlichen
Widerpart; ihr Gegenstand soll nach Möghchkeit von subjektiven Trübungen
freibleiben. Noch einmal: nicht Artistik, nicht Völlerei und hinterher die
Pfauenfeder, sondern Ernährung.

Hier erhebt sich die Frage, was Wort und Gegenstand einander bedeuten
können. Ponge verfährt nicht summarisch, er geht vom Detail aus, und das

Detail verwandelt sich im Verlauf der Inbesitznahme in einen Text, durch den

weniger etwas über die Dinge ausgesagt wird als daß die Welt vielmehr als eine

Art eingekleideter Gedanke erscheint. Zwar geht der belebende Gedanke als

sprachlicher Impuls nach außen, doch bleibt er provisorisch, bis er den

Zuspruch der Dinge erfährt, die sich mit ihm ins Einvernehmen setzen. Aus der

Implikation einer Aufmerksamkeit, die sich vorsichtig an die Dingwelt
anpirscht, mit deren latenter Bereitschaft, den Geist zu erregen und sich von ihm
ergreifen zu lassen, ergibt sich etwa in der Mitte des Weges ein Rendezvous,
der ebenso objekt- wie sprachhaltige Text, ein Glück ganz besonderer Art.
Ponges Dichtung wurzelt in einem aufrichtigen Gefühl der Solidarität mit allen

Dingen und Wesen, die der Sprache entbehren; für sie und in ihrem Namen
will er sprechen. Und was wäre der Mensch ohne jene Dinge, die genug
Geduld aufbringen, um unserer Sprache als sichere Ausgangspunkte zu dienen,
die in ihrer Tektonik immer nur versklavt, doch unentbehrlich fungieren

Man darf diese Haltung nicht mit der werbenden, rühmenden Rilkes
verwechseln, die Auden ironisch apostrophiert: «And Rilke whom ,die Dinge'
bless/the Santa Claus of loneliness.» Ponges Ehrgeiz will die Wirklichkeit
nüchtern umgestalten. Dabei haftet ihm nur gelegentlich Positivistisches oder
Utilitaristisches an; er weiß um Anspruch wie Risiko seines Unternehmens,
und er ist Dichter genug, um auch die Unvollkommenheit seiner Ergebnisse
einzugestehen. Aber wenn er resigniert, so bleibt sein Schmerz aktiv als Haß
oder Empörung; die Dichtung wird zur bewaffneten Trauer. Im Namen der

Hoffnung gilt sein Traum der Erde ; denn die Himmel schweigen.
Den Ausgangspunkt seiner Überlegungen könnte man folgendermaßen

formulieren : Eine unbekannte Welt umgibt uns ; unsere Gewohnheiten,
Vorstellungen wie Handlungen, haben uns eine komplizierte Unkenntnis der Welt
verschafft, und nun leben wir in dieser kleinen Manege und wundern uns über
ihre Begrenztheit. Aber wie alle ratlosen Tiere im Kreis herumlaufen und dabei
stets nur den eigenen Spuren wiederbegegnen, so streunen wir durch das

verworrene Dickicht unserer Welt, das Weite finden wir nicht, und so steigt der
Blick hinauf, in eine imaginäre Freiheit. Besser, weil erfolgversprechender, ist
Innehalten, Orientierung am Nächstbesten, einem Kieselstein oder der Welle,
die unsere Haut netzt; aber nun dürfen wir nicht über die Wirklichkeit herfallen
und sie mit Ausdruck nötigen, daß sie sich erkläre — es heißt abwarten, die

667



Botschaft muß von allein kommen, sie kommt auch, wenn du in dir ein
Vakuum schaffst durch das Außerkraftsetzen aller geistigen Routine. Das
Geheimnis der Betrachtung besteht in der Aufhebung des Ich-Bewußtseins, so
daß sich die Dinge in dem Maße nähern als das Ich sich verliert; beide gehen
dann ineinander über, und die Welt öffnet sich zugleich urfremd und
verwandt. Dies ist die Stunde, da sich dieselbe Familienzugehörigkeit alles
Seienden offenbart. Was den Vorgang von der Meditation unterscheidet, ist
das offene Auge, die Extrovertiertheit der Sinne. Keine Abkehr vom einzelnen,
bis die erzwungene Leere irgendein symbolisches Bild suggeriert; vielmehr
Fixierung des Details, bis die Sinne nach außen übergehen und nach einem
abenteuerlichen Interregnum mit Frische beladen heimkehren.

Soweit der Text ein einziges Objekt oder einen als Ganzes wahrgenommenen

Objektzusammenhang beinhaltet, spiegelt sich diese Sehweise im Satzbau
wider. Die Sprache geht den Gegenstand von mehreren Blickpunkten zugleich
an und muß ihren eigenen Fähigkeiten das Äußerste, Seltenste abverlangen —
«wir wissen, daß wir nacheinander die schlimmsten Irrtümer der Stilschulen
aller Zeiten von neuem erfinden » —, um die Pluralität der Erfahrungen
überhaupt noch in einen linearen Zusammenhalt zu zwingen. Das unvermeidliche
Sichtbarwerden ihres inneren Gefüges, das Hervortreten ihrer Bauformen,
ihrer Partikel, ja ihrer AnomaUen scheint das Prinzip der Beschreibung zu
leugnen, wonach ein Gegenstand entsprechend und sozusagen auf dem kürzesten

Wege abzubilden ist, so daß er reell bleibt. Ponges Prosa aber ist,
mathematisch gesprochen, komplex. In ihr kommt, so merkwürdig es klingen mag,
der wirkliche Gegenstand vor (wie in kubistischen Kollagen der Gegenstand
anwesend ist), zugleich jedoch der imaginäre, repräsentiert durch seinen
Namen ; ihr Zusammenwirken bildet die komplexe Einheit, genannt Text. Dieser
nun ist nicht mehr abbildhaft im herkömmhchen Verstand; man könnte
umgekehrt behaupten, der Gegenstand bilde ihn ab. Ponge, der Konsequenzen
vollauf bewußt, spricht später vom Objett {objet unà je verschmelzen in diesem

Bildbegriff mitjeu zu einem neuen Ganzen) und riskiert auch die «nominalisti-
schen» beziehungsweise «kulteranen» Möghchkeiten. Der Text ist eine Art
Fetisch, der die Kongruenz von Sprache und Welt leistet; von ihm aus gesehen

gibt es bald Wort, bald Gegenstand ; er selbst ist beides in einem. Kein Wunder,

daß sich der Dichter mit den Worten unterhalten kann, daß sie Hauch,
Durchzug und Peitsche der Luft sind, Laut oder Letter, Familiennamen oder
Plakate, daß ihr Ensemblespiel mit der Welt zum Stilleben wird.

TatsächUch nimmt das Amalgam Sprach-Welt für Ponge die Form eines
Stillebens an, und es ist kein Zufall, daß für ihn Braque, der «Versöhner », unter
aUen Künstlern einen hervorragenden Platz einhält. Ein Schwamm, eine

Krabbe, ein Schlüsselloch mit einem Schlüssel darin können die Welt
vollständig repräsentieren, vieUeicht nicht einmal in ihrer Ganzheit, sondern auf
Grund willkürlich erlesener Eigenschaften — beim Schwamm etwa der Per-

668



meabihtät, des Porösen als Verbindung von Innen und außen bei gleichzeitiger
Flexibilität der Form infolge Druck oder Wasserfüllung, was auf Schrumpfung
oder Ausdehnung des WeltaUs hinweisen könnte, auf den verschiedenen
Abstand des Zeichens vom Objekt respektive die semantische Dichte: Sinnliches
und Abstraktes also im gegenständhchen Wort beziehungsweise im verbali-
sierten Gegenstand, hervorgerufen durch aufmerksame Nahsicht, ein Ding-
Gedicht mit voll entwickelten stillebenhaften Zügen. Nahsicht bedeutet hier
Konzentration, wodurch das Gesichtsfeld mit dem vom Ding behaupteten
Platz zusammenfäUt und der umgebende Raum, für Betrachter wie Betrachtetes,

hinfällig wird, nicht aber der Raum zwischen beiden, der sich in den
Abstand von Zeichen und Wort transformiert. Daher der überaus dichte, plastische,

ausschheßUche Eindruck der Pongeschen Prosa. Ein Slogan wie «hautnah»

charakterisiert sie genau, ist es doch eine von Ponges erklärten Absichten,
Gemeinplätze zu schaffen, das heißt neue Formeln für mensch-dinghafte
Beziehungen. Es ist ihm ernst mit der Veränderung der Welt, und so nimmt er
für die Dinge Partei und Stellung,.um jene schönen, dummen Goldfische, die
Ideen, ruhig in ihrem Aquarium zu belassen.

Und der Mensch, der alte Adam, wo bleibt er? Wird seine spürbare Misere
geflissentlich übersehen? Nichts dergleichen. Was man Engagement nennt,
findet sich zwar in den späten Schriften nicht mehr so ausdrücklich wie in den

frühen, wo die Aggressivität gegenüber dem Bestehenden oft mit erstaunlicher
Sentimentalität einhergeht, aber .es ist um so verläßlicher. Wenn allein die

stumme Welt unsere Heimat ist, insofern wir für die Dinge Stellung nehmen,
so ist sie zunächst eine Alternative zur überlauten, die uns umgibt. Diese
eingestandenermaßen absurde Welt findet Ponge keineswegs tragisch. Sie könnte
es nur für den sein, der noch an Ideen krankt. Aber der Mensch scheint mehr
zu sein, als was er denkt, mehr als alle Ideen, die er von seiner Existenz
entwirft, und der « Geist » (im Sinne Ponges seien hier Gänsefüßchen angebracht)
sollte ihm nicht zum Exzeß, sondern zum Maßhalten dienen. Maß heißt
objektgebundene Form; wo der Gedanke transzendiert, führt er unweigerlich zum
Dilemma. Der Philosophie und ihren obskuren Zwecken stellt Ponge die
Literatur gegenüber. Die Äußerung von Objekten ist ihm Vision genug: noch
die geringste Fabel La Fontaines wiegt schwerer, weil leichter als ein System.

Ein Plädoyer für den Ausdruck und gegen die Erkenntnis, soweit sie zum
Alptraum des Lebens wird; denn es gibt einen souveränen Anspruch auf
Glück, der sich nicht länger durch eine makabre Vernunft unterjochen läßt.
Gewiß Uegen hier aUe Chancen zu einer gefährlichen Vereinfachung ; andererseits

muß man einräumen, daß die widerspenstige Trauer, die seit über hundert
Jahren in der Dichtung nistet, nur noch sehr eingeübte Weisen hören läßt. Und
warum soUte die Aufgabe nicht das legitime Glück sein?

Vielleicht ist das «Vergnügen mit der Tür » ein Anfang, vielleicht führt die
aufmerksame Betrachtung einer Türklinke weiter als die Erörterung der Un-

669



Sterblichkeit. Ponge begnügt sich nicht damit. Er will eine neue Ordnung, eine

lebendige Enzyklopädie, die aus der Summe geduldiger Erfahrungen erwachsen

soll. Der Gedanke erobert die Welt zurück, aber als Dichtung, und mit ihr
entfaltet sich eine neue Lebensform. «Gelassen wähle ich die Ordnung, aber
die neue Ordnung, die zu^"nfi'& Ordnung, heute noch grausam verfolgt.
und die diese Verfolgung mit der großartigsten Unempfindlichkeit erträgt. »

Le parti pris des choses

FRANCIS PONGE

Die Brombeeren

An den typographischen Sträuchern, Bildungen des Gedichts auf einem Weg,
der weder aus den Dingen heraus noch zum Geiste führt, bestehen gewisse
Früchte aus einer Ballung von Kugelsphären, die ein Tropfen Tinte füllt.

Schwarz, rosa und khaki vereint in der Traube, bieten sie eher das Schauspiel
einer hochmütigen Familie in ihren verschiedenen Lebensaltern als eine wirkliche

Versuchung, sie zu pflücken.
Angesichts des Mißverhältnisses zwischen Fruchtfleisch und Kernen

schätzen die Vögel sie wenig, so wenig bleibt ihnen im Grunde, wenn sie von
Schnabel zu After von ihnen durchquert werden.

Der Dichter jedoch nimmt sie sich auf seinem beruflichen Spaziergang mit
Recht zum Vorbild: «So gelingen denn», spricht er zu sich, «in großer Zahl
die geduldigen Bemühungen einer überaus zarten, wenngleich durch einen

rauhbärtigen Wirrwarr von Dornen geschützten Blüte. Ohne große Verdienste
weiter — Brombeeren, ganz und gar sind sie brombeerenreif — wie auch dieses

Gedicht entstand. »

Die Kerze

Manchmal entzündet die Nacht eine seltsame Pflanze, deren Schein die
möblierten Zimmer in Schattenmassive zerteilt.

Ihr Goldblatt steht in der Höhlung eines Alabastersäulchens fühllos an
tiefschwarzem Stiel.

670


	Über Francis Ponge

