Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 6

Artikel: Paul Celan

Autor: Bodschenstein, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161756

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161756
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Paul Celan

BERNHARD BOSCHENSTEIN

Tiibingen, Jinner

Zur Blindheit iiber-

redete Augen.

Ihre — «ein

Ritsel ist Rein-

entsprungenes» —, ihre

Erinnerung an

schwimmende Holderlintiirme, méwen-
umschwirrt.

Besuche ertrunkener Schreiner bei
diesen
tauchenden Worten:

Kime,

kime ein Mensch,
kime ein Mensch zur Welt, heute, mit
dem Lichtbart der
Patriarchen: er dirfte,
spriach er von dieser
Zeit, er

dirfte

nur lallen und lallen,
immer-, immer-

ZUzZ\.

(«Pallaksch. Pallaksch. »)
(Die Niemandsrose, S. 24)

Die Augen, die sich iiberzeugen lieen, daB3 ihnen Blindheit gezieme, haben
unter der «Tritbung durch Helles» (ebd. S. 12) gelitten. Blindheit ist ihnen
kein Verlust, eher das Gegenteil: «Wer/sagt, da uns alles erstarb,/da uns das
Aug brach?/Alles erwachte, alles hob an» (ebd. S. 19). Der «Psalm» an Nie-
mand (ebd. S. 23) beschreibt die « Niemandsrose», als die wir aufblithen. Thr
ordnet sich die Blindheit zu. Das Auge spricht in dieser Dichtung oft die

6oz



Sprache des Sprachlosen. Diese Sprache hat die Blindheit in sich aufgenom-
men. Thr kann ebensowohl das Auge aus dem «Land Verloren» (ebd. S. 22)
wie das blinde Auge entsprechen. Verlorenheit wird Nihe («GroBe, graue,/
wie alles Verlorene nahe/Schwestergestalt» [ebd. S. 25]). Aus der Blindheit
der Augen steigt die Erinnerung an eine andere Blindheit, die jetzt iiber die
Zeiten hinweg verwandtschaftlich nahe riickt. Es ist die Blindheit dessen, der
in einem Turm am Neckar die zweite Hilfte seines Lebens hindimmern lieB3.
Dieser Blinde war aber der Sehendste. So ist jetzt auch der, der ihn aus der
Ferne sieht. Beide entsagen dem Licht, weil sie das Licht reiner erkennen,
reiner bestimmen konnen aus seiner Abwesenheit. Der «Blinde Singer» in
Holderlins Ode bedarf der Nacht, um wissend die Welt aus dem Geist zu er-
fahren. Odipus, dem er sich angleicht, wurde die Blendung als Geschenk
Apolls zuteil, auf daB er dessen Gottheit verstehe und daran sich selbst er-
messe. Nur: die Verklirung des «umnachteten» Holderlin ist, anders als die
strahlend umarmte neue Gegenwart im «Blinden Singer», jeglicher Zeit ent-
hoben. Die Erkenntnis des heutigen Dichters wagt gar iiberhaupt nicht mehrt,
Licht aus dem Dunkel zu zeugen. Ihm wird das Dunkel noch mehr als nur
Stellvertretung des Lichts. Ihm wird es einziger Raum des Sehens.

Jene Erinnerung an den fritheren Dichter der Blindheit steigt aus der Ver-
sunkenheit, steigt aus dem Spiegelbild, das der Neckar zuriickwirft. Dieses
vervielfacht das Gewesene. Der Turm, der Schreinermeister, der in ihm
wohnte und den Dichter beherbergte, sind nicht mehr sie selber, sind, kraft
ihrer Allgemeinheit, Mehrzahl geworden. Die Méwen ersetzen die Schwalben
um den Kirchturm im spiten, von Waiblinger iiberlieferten Gesang («In lieb-
licher Bliue. ..»). Ihr frithlingshaftes Versprechen wird in Winterlichkeit um-
gemunzt,

Solche Riickkehr in Vergangenes fithrt bis zum Ursprung, der die damalige
Dichtung ins Leben gerufen hat. Ein Ritsel bleibt um das damalige wie um
das heutige dichterische Wort. Von wem berufen, aus welcher Kraft, zu wel-
chem Werk kommt Sprache herauf? Die Rheinhymne, der das Zitat «Ein
Ritsel ist Reinentsprungenes» angehort, denkt die Geburt des halbgéttlichen
Stroms nicht ohne den Vergleich mit der Geburt des Gesangs. Das Ritsel der
Rheingeburt griindet in der notwendigen Verkennung einer gottlichen Sub-
stanz in irdischer Gestalt. So hérte auch Christus erst dann auf, «ritselhaft»
zu sein, als er seinen Zusammenhang mit dem Vater am Ende der Zeit erwiesen
hatte. (Lesart zu «Versohnender. . . », Gr. Stg. A. 2, 706, 61.) Die Verkennung
des Holderlinschen Gesangs wurde von Holderlin gefordert, sie sollte seine
Mitwelt vor der Gefahr geistigen Brandes schiitzen. Darum spiegelt seine
reife Dichtung immer deutlicher die «einfiltigen Augen», die «Abgriinde der
Weisheit» bewahren («Patmos», V. 117ff.). Der heutige Dichter ist dieser Not
noch viel strenger ausgesetzt. Er deutet selber auf diesen unermeBlichen zeit-
lichen Abstand. Er bezeugt ihn in einer Sprache, die als eine zerschlagene gelten

603



will. Nur so kann sie wahr bleiben. Nur so kann sie sich fernhalten von der
Versuchung zu festlegenden, von der jingsten Geschichte lingst miteroberten
Bildern des Sprachgebrauchs. Der Dichter mul3 mit seiner Sprache «iiber/die
Menschen-Hiirden» reiten (ebd. S. 11). Und selbst dann wird er vielleicht
nicht verhiiten kénnen, dall «sie/logen unser Gewieher/um in eine/ihrer be-
bilderten Sprachen».

Die Worte sind hier ohne Boden, entstammen der Nihe zu dem Versunke-
nen, kommen gleichsam aus dem Grabe. Wenn Holderlin wiederkehrte, er
miite noch viel verhiillter, noch viel blinder sprechen. Sein Kommen wire
wieder ein Einbruch unverstandenen Lichts. Der Lichtbart der Patriarchen
spricht die majestitische Verhullung durch die Helle der Sicht aus. Die har-
renden Vorbereiter der Gottesankunft, die die Hymne « Am Quell der Donau» in
den Patriarchen und Propheten nennt, dieselben, die ahnungsvoll der « Mutter
Erde» gedient haben (Lesart Gr. Stg. A. 2, 683, 24), werden jetzt in die gegen-
wirtige Gestalt eines neu erscheinenden Hélderlin tiberfithrt. Auch er wird
nun durch die seit ihm verstrichene Zeit nicht eingeldster Prophetie zu den
Ahnen der Gotteserwartung gesellt. Seine Riickkehr wire nicht mehr an seine
historische Person gebunden: abzusehen wire von der Sprache seiner Epoche,
der die Teilnahme am Geist in der Gegenwart und in bevorstehender nichster
Zukunft an der Stirne geschrieben stand. Jetzt wird er namenlos, «ein Mensch»
sein. Denkt Celan an diese mehrmals in den spitesten Gedichten begegnende
Formel Holderlins? Dieser Mensch kidme zur Welt als ein von ihr ganz Ver-
schiedener. Seine Verschiedenheit von der Welt 1Bt iber die Zeiten hinweg
den heutigen Dichter sich in ihm begreifen, in einer geheimnisvollen, tiberaus
konkreten Uberfithrung, vergleichbar der Ablésung der Glieder, die Celan
dem Namen Ossip anheftet (worin der Dichter Mandelstamm wiederkehrt),
um so erst er selber zu werden (ebd. S. 82). (Die Niemandsrose ist dem Anden-
ken Ossip Mandelstamms gewidmet.) Der so Erschienene faBt den dlteren und
den heutigen Dichter in eine Gestalt. Er spricht, wie der Umnachtete zuweilen
tat, wie der jetzige Dichter im Augenblick seines Gedichts tut: lallend.

Die Niemandsrose findet ihre Gestalt unter dem Druck eines nie zu ver-
schweigenden Vorgangs, dem die «umhurten » Worte nicht zu Diensten stehen
diirfen. An ihre Stelle tritt das «erschwiegne» Wort, dessen Gestalt in Sprach-
gitter noch der Wiederholung vertrauen durfte, in der Niemandsrose aber nur
aus der Zerschlagung sich gewinnt. Es ist das Wort des «Partikelgestobers»,
das Wort, das tausendfach zerteilt die Stelle des unteilbaren Worts angetreten
hat, vergleichbar der Aufteilung des gottlichen Leibs unter die Beter, in
«Tenebrae» (Sprachgitter). « Gott, das lasen wir, ist/ein Teil und ein zweiter,
zerstreuter:/im Tod/all der Gemiahten/wichst er sich zu.» (Die Niemandsrose,
S. 16.) Sein Wort heiit « Nimmer» (ebd. S. 31). Dieses Wort hat die Entstal-
tung mitvollzogen, die der Zeuge seiner Zeit ihr zu offenbaren hat. «Ihr meine
mit mir ver-/kriippelnden Worte» (ebd. S. 35). Aber in dieser Verkriippelung

6og4



bewahrt sich deren Gegenteil: «ihr/meine geraden.» Das Lallen wird in der
Figur des Paradoxons aus sich selber errettet. So steht es mit dem Wort «Pal-
laksch. Pallaksch ». Es ist ein « Blindenwort ». Es kann als bloBes Lallen wirken.
Aber es kann sich auch mit Sinn beladen. Allein darin liegt schon die Auf-
hebung aus dem Widerspruch. Der Sinn selber aber enthilt diesen Wi-
derspruch:

Christoph Theodor Schwab berichtet 1846 tber seine Besuche bei dem
kranken Dichter: «FEin Lieblingsausdruck war das Wort pallaksch! man
konnte es das eine Mal fiir ja, das andere Mal fiir nein nehmen.» Celan setzt
es doppelt hin, um beides gesagt zu haben. So galt schon dem, der den letzten
Spruch sagte, die Weisung: «Sprich —/Doch scheide das Nein nicht vom
Ja... Beim Tode! Lebendig!/Wahr spricht, wer Schatten spricht.» (on
Schwelle gu Schwelle, S. 59.)

In der Niemandsrose wird selbst das Wortgestein von solcher Spaltung —
zwischen Sinn und Gestalt — betroffen, sei es durch die Doppelung in einen
Wort — «wannwann» —, sei es durch die Zerteilung, die sich neu zusammen-
fugt: «mit den Men, mit den Schen, mit den Menschen».

DaB das fremde Wort sich als das letzte des Gedichts einstellt, ereignet sich
ofters in der Niemandsrose. Auch darin erscheint ein Paradox: lange zuriick-
gehalten, in Umschreibungen angekiindigt, befreit es sich aus der Sprachlosig-
keit und steht nun selber steinern und unbekommlich da, als das Unauflés-
liche.

605



	Paul Celan

