
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 6

Artikel: Paul Celan

Autor: Böschenstein, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161756

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161756
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paul Celan

BERNHARD BÖSCHENSTEIN

Tübingen, Jänner

Zur Bhndheit
überredete Augen.
Ihre — «ein
Rätsel ist
Reinentsprungenes » —, ihre
Erinnerung an
schwimmende Hölderhntürme, möwen-
umschwirrt.

Besuche ertrunkener Schreiner bei
diesen
tauchenden Worten:

Käme,
käme ein Mensch,
käme ein Mensch zur Welt, heute, mit
dem Lichtbart der
Patriarchen: er dürfte,
sprach er von dieser

Zeit, er
dürfte
nur lallen und lallen,
immer-, immer-
zuzu.

(«Pallaksch. Pallaksch. »)

{Die Niemandsrose, S. 24)

Die Augen, die sich überzeugen heßen, daß ihnen Blindheit gezieme, haben
unter der «Trübung durch Helles» (ebd. S. 12) gehtten. Bhndheit ist ihnen
kein Verlust, eher das Gegenteil: «Wer/sagt, daß uns alles erstarb,/da uns das

Aug brach?/Alles erwachte, alles hob an» (ebd. S. 19). Der «Psalm» an
Niemand (ebd. S. 23) beschreibt die «Niemandsrose», als die wir aufblühen. Ihr
ordnet sich die Blindheit zu. Das Auge spricht in dieser Dichtung oft die

602



Sprache des Sprachlosen. Diese Sprache hat die Bhndheit in sich aufgenommen.

Ihr kann ebensowohl das Auge aus dem «Land Verloren» (ebd. S. 22)

wie das blinde Auge entsprechen. Verlorenheit wird Nähe («Große, graue,/
wie alles Verlorene nahe/Schwestergestalt» [ebd. S. 25]). Aus der Blindheit
der Augen steigt die Erinnerung an eine andere Bhndheit, die jetzt über die

Zeiten hinweg verwandtschafthch nahe rückt. Es ist die Bhndheit dessen, der
in einem Turm am Neckar die zweite Hälfte seines Lebens hindämmern heß.

Dieser Bhnde war aber der Sehendste. So ist jetzt auch der, der ihn aus der
Ferne sieht. Beide entsagen dem Licht, weil sie das Licht reiner erkennen,
reiner bestimmen können aus seiner Abwesenheit. Der «Bhnde Sänger» in
Hölderhns Ode bedarf der Nacht, um wissend die Welt aus dem Geist zu
erfahren. Ödipus, dem er sich angleicht, wurde die Blendung als Geschenk

Apohs zuteil, auf daß er dessen Gottheit verstehe und daran sich selbst

ermesse. Nur: die Verklärung des «umnachteten» Hölderhn ist, anders als die
strahlend umarmte neue Gegenwart im «Blinden Sänger», jeghcher Zeit
enthoben. Die Erkenntnis des heutigen Dichters wagt gar überhaupt nicht mehr,
Licht aus dem Dunkel zu zeugen. Ihm wird das Dunkel noch mehr als nur
Stehvertretung des Lichts. Ihm wird es einziger Raum des Sehens.

Jene Erinnerung an den früheren Dichter der Bhndheit steigt aus der Ver-
sunkenheit, steigt aus dem Spiegelbüd, das der Neckar zurückwirft. Dieses

vervielfacht das Gewesene. Der Turm, der Schreinermeister, der in ihm
wohnte und den Dichter beherbergte, sind nicht mehr sie selber, sind, kraft
ihrer Allgemeinheit, Mehrzahl geworden. Die Möwen ersetzen die Schwalben

um den Kirchturm im späten, von Waibhnger überheferten Gesang («In
lieblicher Bläue... »). Ihr frühhngshaftes Versprechen wird in Winterhchkeit
umgemünzt.

Solche Rückkehr in Vergangenes führt bis zum Ursprung, der die damahge

Dichtung ins Leben gerufen hat. Ein Rätsel bleibt um das damahge wie um
das heutige dichterische Wort. Von wem berufen, aus welcher Kraft, zu
welchem Werk kommt Sprache herauf? Die Rheinhymne, der das Zitat «Ein
Rätsel ist Reinentsprungenes » angehört, denkt die Geburt des halbgötthchen
Stroms nicht ohne den Vergleich mit der Geburt des Gesangs. Das Rätsel der

Rheingeburt gründet in der notwendigen Verkennung einer götthchen
Substanz in irdischer Gestalt. So hörte auch Christus erst dann auf, «rätselhaft»
zu sein, als er seinen Zusammenhang mit dem Vater am Ende der Zeit erwiesen
hatte. (Lesart zu «Versöhnender... », Gr. Stg. A. 2, 706, 6ff.) Die Verkennung
des Hölderlinschen Gesangs wurde von Hölderhn gefördert, sie sollte seine

Mitwelt vor der Gefahr geistigen Brandes schützen. Darum spiegelt seine

reife Dichtung immer deuthcher die « einfältigen Augen », die «Abgründe der
Weisheit» bewahren («Patmos », V. 117ff.). Der heutige Dichter ist dieser Not
noch viel strenger ausgesetzt. Er deutet selber auf diesen unermeßhchen
zeitlichen Abstand. Er bezeugt ihn in einer Sprache, die als eine zerschlagene gelten

603



wih. Nur so kann sie wahr bleiben. Nur so kann sie sich fernhalten von der

Versuchung zu festlegenden, von der jüngsten Geschichte längst miteroberten
Bildern des Sprachgebrauchs. Der Dichter muß mit seiner Sprache «über/die
Menschen-Hürden» reiten (ebd. S. n). Und selbst dann wird er vielleicht
nicht verhüten können, daß «sie/logen unser Gewieher/um in eine/ihrer
bebilderten Sprachen».

Die Worte sind hier ohne Boden, entstammen der Nähe zu dem Versunkenen,

kommen gleichsam aus dem Grabe. Wenn Hölderhn wiederkehrte, er
müßte noch viel verhüllter, noch viel bhnder sprechen. Sein Kommen wäre
wieder ein Einbruch unverstandenen Lichts. Der Lichtbart der Patriarchen

spricht die majestätische Verhüllung durch die Helle der Sicht aus. Die
harrenden Vorbereiter der Gottesankunft, die die Hymne «Am Queü der Donau» in
den Patriarchen und Propheten nennt, dieselben, die ahnungsvoll der « Mutter
Erde» gedient haben (Lesart Gr. Stg. A. 2, 683, 24), werden jetzt in die
gegenwärtige Gestalt eines neu erscheinenden Hölderlin überführt. Auch er wird
nun durch die seit ihm verstrichene Zeit nicht eingelöster Prophétie zu den
Ahnen der Gotteserwartung geseUt. Seine Rückkehr wäre nicht mehr an seine

historische Person gebunden : abzusehen wäre von der Sprache seiner Epoche,
der die Teilnahme am Geist in der Gegenwart und in bevorstehender nächster
Zukunft an der Stime geschrieben stand. Jetzt wird er namenlos, «ein Mensch»
sein. Denkt Celan an diese mehrmals in den spätesten Gedichten begegnende
Formel Hölderlins? Dieser Mensch käme zur Welt als ein von ihr ganz
Verschiedener. Seine Verschiedenheit von der Welt läßt über die Zeiten hinweg
den heutigen Dichter sich in ihm begreifen, in einer geheimnisvollen, überaus
konkreten Überführung, vergleichbar der Ablösung der Glieder, die Celan
dem Namen Ossip anheftet (worin der Dichter Mandelstamm wiederkehrt),
um so erst er selber zu werden (ebd. S. 82). {Die Niemandsrose ist dem Andenken

Ossip Mandelstamms gewidmet.) Der so Erschienene faßt den älteren und
den heutigen Dichter in eine Gestalt. Er spricht, wie der Umnachtete zuweilen

tat, wie der jetzige Dichter im Augenbhck seines Gedichts tut: lallend.
Die Niemandsrose findet ihre Gestalt unter dem Druck eines nie zu

verschweigenden Vorgangs, dem die «umhurten» Worte nicht zu Diensten stehen
dürfen. An ihre Stelle tritt das «erschwiegne» Wort, dessen Gestalt in Sprachgitter

noch der Wiederholung vertrauen durfte, in der Niemandsrose aber nur
aus der Zerschlagung sich gewinnt. Es ist das Wort des «Partikelgestöbers»,
das Wort, das tausendfach zerteilt die Stelle des unteilbaren Worts angetreten
hat, vergleichbar der Aufteilung des göttUchen Leibs unter die Beter, in
«Tenebrae» (Sprachgitter). «Gott, das lasen wir, ist/ein Teil und ein zweiter,
zerstreuter:/im Tod/all der Gemähten/wächst er sich zu.» {Die Niemandsrose,
S. 16.) Sein Wort heißt «Nimmer» (ebd. S. 31). Dieses Wort hat die Entstal-

tung mitvohzogen, die der Zeuge seiner Zeit ihr zu offenbaren hat. «Ihr meine
mit mir ver-/krüppelnden Worte» (ebd. S. 35). Aber in dieser Verkrüppelung

604



bewahrt sich deren Gegenteil: «ihr/meine geraden.» Das Lallen wird in der

Figur des Paradoxons aus sich selber errettet. So steht es mit dem Wort
«Pallaksch. Pallaksch ». Es ist ein « Bhndenwort ». Es kann als bloßes Lallen wirken.
Aber es kann sich auch mit Sinn beladen. Allein darin Uegt schon die
Aufhebung aus dem Widerspruch. Der Sinn selber aber enthält diesen

Widerspruch :

Christoph Theodor Schwab berichtet 1846 über seine Besuche bei dem
kranken Dichter: «Ein Liebhngsausdruck war das Wort pallaksch! man
konnte es das eine Mal für ja, das andere Mal für nein nehmen. » Celan setzt
es doppelt hin, um beides gesagt zu haben. So galt schon dem, der den letzten
Spruch sagte, die Weisung: «Sprich —/Doch scheide das Nein nicht vom
Ja... Beim Tode! Lebendig!/Wahr spricht, wer Schatten spricht.» (Von
Schwelle zu Schwelle, S. 59.)

In der Niemandsrose wird selbst das Wortgestein von solcher Spaltung —
zwischen Sinn und Gestalt — betroffen, sei es durch die Doppelung in einem

Wort — « wannwann » —, sei es durch die Zerteilung, die sich neu zusammenfügt:

«mit den Men, mit den Sehen, mit den Menschen».
Daß das fremde Wort sich als das letzte des Gedichts einsteht, ereignet sich

öfters in der Niemandsrose. Auch darin erscheint ein Paradox: lange
zurückgehalten, in Umschreibungen angekündigt, befreit es sich aus der Sprachlosigkeit

und steht nun selber steinern und unbekömmlich da, als das Unauflösliche.

605


	Paul Celan

