Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 6

Artikel: Friedrich Holderlin : "Der Winkel von Hardt", "Lebensalter”, "Héalfte des
Lebens"

Autor: Binder, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161753

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Friedrich Holderlin

«DER WINKEL VON HARDT», « LEBENSALTER»,
«HALFTE DES LEBENS»

WOLFGANG BINDER

Hilfte des Lebens, gekannt und gewiirdigt wie wenige Gedichte Hoélderlins, er-
scheint hier in einer Nachbarschaft, die man selten beachtet. Form und Uber-
lieferung riicken diese drei Gedichte jedoch eng zusammen. Wir besitzen in
ihnen die einzigen Beispiele des kurzen Gedichts in der metrischen Gestalt
der groBen Hymnen; kurze Oden und die Kleinform der Elegie, das Epi-
gramm, sind reicher vertreten. Zudem hat sie der Verfasser selbst vereinigt:
sie beschlieBen in der Art eines Abgesangs einen aus neun Gedichten beste-
henden Zyklus — sechs lingere Oden gehen voraus —, den man nach einer
brieflichen Notiz Hoélderlins die «Nachtgesinge» nennt?,

Diesen Titel scheinen allerdings nur die Oden zu rechtfertigen. Sie nennen
die Nacht unmittelbar, sprechen, Thema und Situation verbindend, zugleich
iiber sie und aus ihr und deuten sie in der dreifachen Gestalt einer Nacht der
Augen, des Geistes und der Zeit. Von all dem ist in den kleinen Gedichten
nicht die Rede. In gleichsam musikalischer Technik nehmen sie einige Seiten-
motive der Oden auf und entwickeln diese zu selbstindigen Gebilden, schein-
bar nur den Kreis der Motive abrundend. In Wahrheit fuhren sie jedoch einen
neuen Aspekt ein. Denn Ferne, Fremdheit und Vereinsamung, um die es hier
geht, bezeichnen, weil absolut genommen, urspriingliche Erfahrungen, die im
Bild der Nacht schon vergegenstindlicht und mythisch gedeutet sind. Den
Grund aufzudecken, der die Rede von der Nacht trug und die Entfaltungen
ihres Mythus lenkte, ist offenbar die Absicht der kleinen Gedichte.

Darin entspricht die Komposition des Zyklus dem Aufbaumehrerer Hymnen,
die ebenfalls am Ende ihren Gegenstand verlassen, um nach Grund und Recht
seiner Darstellung zu fragen und so im Gedicht selbst das Gedichtete zu legi-
timieren. Dieses Verfahren Holderlins erlaubt uns aber, die drei Gedichte fiir
sich zu betrachten, wenn wir nur ihre Funktion im Zyklus im Auge behalten
und in ihre Gesamtdeutung einbeziechen. Auch die Umkehrung ihrer Reihen-
folge, mit der wir aus Darstellungsgriinden eine Kadenz in eine Klimax ver-
wandeln, ist nur unter diesem Vorbehalt gerechtfertigt.

Der Winkel von Hardt

Hinunter sinket der Wald,
Und Knospen dhnlich, hingen

583



Einwirts die Blitter, denen

Bliht unten auf ein Grund,

Nicht gar unmiindig.

Da nidmlich ist Ulrich

Gegangen; oft sinnt, iiber den FuBtritt,
Ein grof3 Schicksal

Bereit, an iibrigem Orte.

Das Gedicht enthilt lokale und historische Anspielungen, die vorweg zu er-
kliren sind. Der «Winkel von Hardt» ist ein Felsblock im Walde des Dotfes
Hardt, nahe bei Niirtingen, der Heimat Holderlins. Er besteht aus zwei mich-
tigen, gegeneinander geneigten Felsplatten — darum «Winkel» genannt —,
die einen zeltartigen Unterschlupf bilden, worin der Herzog Ulrich von Wiirt-
temberg 1519 auf der Flucht eine Nacht zugebracht haben soll; eine Spinne
zog ihr Netz tiber den Eingang und verbarg ihn seinen Verfolgern. Ein flacher
Stein neben dem Felsen zeigt eine Vertiefung in der Gestalt eines FuBes, die
im Volksmund der «FuBtritt» der Herzogs heit. Eine Wundererrettung
also, mit Legendenmotiven ausgeschmiickt, die Holderlin wie der Ort selbst
wohl bekannt war?2. _

Diese Angaben beseitigen die duBere Dunkelheit des Gedichts, aber die
eigentiimliche Faszination seiner Verse verstirken sie eher, wenn man die ge-
ahnte Weite seines Sinnes dergestalt an Konkretestes gekniipft sieht. Der Weg
zum Sinn muB daher iiber die Anschauung des Konkreten fithren. Wir begin-
nen mit dem Naturbild des Eingangs und versuchen eine Deutung, die mog-
lichst viele Einzelheiten moglichst einheitlich zu verstehen erlaubt.

Holderlin scheint ein Herbstbild zu zeichnen. Der hinuntersinkende Wald
meint — totum pro parte — das fallende Laub, eine in der Sprache des Spit-
werks nicht ungewdhnliche Stilfigur. Andere Blitter hingen noch an den
Zweigen, aber nach dem ersten Frost «einwirts» geschrumpft und so an
Knospen erinnernd. Der ihnen unten aufblithende Grund ist der vom roten
Herbstlaub leuchtende Waldboden; denn Buchen und Eichen umgeben den
Ulrichstein.

Zwei Worter dieses Herbstbildes entstammen dem Wortschatz des Friih-
lings, «Knospen» und «aufblithen». Der Herbst scheint Ziige des Friihlings
zu tragen, ein sehr Holderlinscher Gedanke. Im Hyperion finden sich die Sitze:
«Ein Bruder des Friihlings war uns der Herbst, voll milden Feuers, eine Fest-
zeit fiir die Erinnerung an Leiden und vergangene Freuden der Liebe. Die
welkenden Blitter trugen die Farbe des Abendrots. .. entschwundne selige
Stunden begegneten uns iiberall3. » Der Herbst, im Kreislauf der Jahreszeiten
dem Friihling gegeniiber, nimmt seine Farbe an, wie das Abendrot die des Moz-

gens. Er ist eine Zeit der Erinnerung — und um Erinnerung geht es in diesem
Gedicht.

584



Denn der Grund, iiber den Ulrich in einer geschichtlichen Stunde ging, ist
fortan nicht mehr ganz «unmiindig»; der gleichgiiltige Boden enthilt eine
Stelle, in die Geschichte verwahrt ist. Holderlin mag in «nicht unmiindig»:
nicht sprachlos horen; die Stelle spricht wie ein Mund zu dem «Sinnenden».
Aber auch die etymologisch richtige Bedeutung des Wortes: nicht schutzbe-
diirftig, also selbstindig, ergibt einen guten Sinn: die dem Ort angebannte
geschichtliche Kraft verleiht ihm ein Selbstsein, das ihn vom bloBen Naturort
unterscheidet?,

Was nun folgt, ist allgemein gesagt: oft sinnt «iiber den FuBtritt» — nicht
Ulrichs nur, sondern geschichtlicher Heroen iiberhaupt — «ein groB3 Schick-
sal», das an «iibrigem Orte» — nicht hier oder dort, sondern irgendwo
schlechthin — bereit liegt3. Wer ist dieses groBe Schicksal? Zunichst einer,
dem ein solches bestimmt ist. Aber die Wendung erinnert zu deutlich an Hol-
derlins Idee des «Vaterlindischen» im Spitwerk, welche uns «schicksallos»,
weil in einer toten Regelwelt Geborene auffordert, die Freiheit eines selbstge-
wihlten Schicksals zu suchen, daB3 wir, ohne ins Ungebundene hinauszutau-
meln, das «Geschick der groBen Zeit treffen» lernen®. Das groBe Schicksal
wartet also dem kommenden Vaterlandstag entgegen, und sein Triger sinnt
iiber einer Stitte, die vor Zeiten ein Held des Vaterlandes betrat.

Jetzt versteht man den Sinn des Herbstbildes: Wie der Herbst an den Frih-
ling erinnert und seine Wiederkehr verheif3t, so erinnert sich das groBe Schick-
sal eines andern vor ihm und erhofft beider Erfiillung in einem kinftigen Vater-
land. Die geschichtlichen Schicksale blicken einander wie die Gezeiten des
Jahres an, den «Gipfeln der Zeit» in der Patmos-Hymne dhnlich, die das
Verlangen wecken, «treuesten Sinns hiniiberzugehn und wiederzukehren».
Aber der Ort ist es, das bleibende Hier, das iiber die Trennung der Zeiten hin-
weg die Briicke des Gedenkens schligt. Diese These wird das nichste Gedicht
mit einer Antithese beantworten.

Lebensalter

Ihr Stidte des Euphrats!

Ihr Gassen von Palmyral

Thr Sdulenwilder in der Eb’ne der Wiiste,
Was seid ihr?

Euch hat die Kronen,

Dieweil ihr iiber die Grenze

Der Otmenden seid gegangen,

Von Himmlischen der Rauchdampf und
Hinweg das Feuer genommen;

Jetzt aber sitz’ ich unter Wolken (deren

585



Ein jedes eine Ruh’ hat eigen) unter
Wohleingerichteten Eichen, auf
Der Heide des Rehs, und fremd
Erscheinen und gestorben mir

Der Seligen Geister.

Holderlin beginnt mit einer Anrufung geschichtlicher Orte, die seinem Anti-
kenbild fremd sind. Denn «Stidte des Euphrats », das ist die Welt des frithen
Orients, und «Palmyra» deutet auf das Reich der Ko6nigin Zenobia im dritten
nachchristlichen Jahrhundert. Die Namen Euphrat — Palmyra iiberspringen
mehr als tausend Jahre und in ihnen die Antike mit ihrer griechischen Mitte.
Hellas bleibt ausgespart und ist dennoch in diesen Grenzen ungenannt da, aber
gerade ungenannt und vielleicht unnennbar geworden; denn «fremd und ge-
storben» erscheint dem Dichter diese Welt.

Er nennt ihre Triimmer, enge «Gassen» und prichtige «Siulenwilder »,
wiederum Extreme, die ein Ganzes umfassen. Dann vertauscht er die Vorstel-
lungsbereiche. «Sdulenwilder» ist zwar eine tbliche Metapher, wenn aber
Gebilk und Dach «Kronen» genannt werden, scheint die pflanzliche Meta-
phorik nicht mehr zufillig, die wohl vom Namen Palmyras, der Palmenstadt,
ausgeht. Umgekehrt heien die Eichen auf der Heide des deutschen Dichters
«wohleingerichtet », als ob sie Bauwerke wiren. Aber diese Vertauschung ist
kein stilistisches Spiel, sie besagt etwas. Die 6stlichen Stidte hatten ihre Ge-
schichte, und gar in die «Eb’ne der Wiiste» gepflanzt waren sie sichtbarer
Wille zu geschichtlichem Dasein. Die « Heide des Rehs » aber ist geschichtslos-
unschuldige Natur. Denn Schuld ist ein Element der Geschichte. Holderlin
liBt die Vorstellung eines himmlischen Strafgerichtes anklingen, das in
«Rauchdampf» und «Feuer» (Apg. 2, 19) den Sdulen die Kronen hinweg-
nahm, als ob sie diese zu hoch getragen hitten. Sodom und Gomorra scheinen
tir einen Augenblick aufzutauchen, aber die Schuld jener Stidte war eine
andere. Sie sind «iiber die Grenze der Otmenden gegangen», sie standen
noch, als ihre Bewohner schon tot und Mirkte, Tempel und Gotterbilder ver-
lassen waren. Wenn dies Schuld war, so lag sie darin, daB sie ihre Griinder
und Biirger tiberdauern wollten, oder mit dem Wort des Titels, dal3 sie ihr
«Lebensalter » iiberschritten. Denn was geschichtlich existiert, hat seine Zeit,
in der ihm zu wachsen, zu blithen und zu welken bestimmt ist — der alte
Gedanke Herders — aber die Natur verharrt in zeitlos-immergleichem Sein.
Darum vertauscht Holderlin die Bildbereiche derart, daB er in historischen
Bauwerken ein Pflanzenschicksal und in Naturdingen Festigkeit und Dauer von
Bauwerken anklingen la63t.

Nun enthilt, im Gegensatz zum Winke/ von Hardt, dieses Gedicht auch das
Ich des Dichters, und zwar in vierfacher Gestalt: in dem dreimaligen Anruf
«Ihr», in der Frage «Was seid ihr?», in der Feststellung « Jetzt aber sitz’ ich»

586



und in dem Fazit «fremd erscheinen und gestorben mir». Die erste und dritte
und die zweite und vierte Stelle korrespondieren einander.

Fiirs erste Paar gilt grundsitzlich: Du-sagen und Ich-sagen in betontem Kon-
trast deuten in Holderlins Sprache auf den Gegensatz von Kommunikation
und Isolierung; denn «du» fithrt den Sprecher zum andern, «ich» wendet
ihn auf sich selber zuriick. Wenn also der dreifach leidenschaftliche Ruf «Ihr»
eine Gemeinschaft des heutigen Dichters mit der versunkenen Welt aus-
driicken, ja erzwingen wollte, so stellt das «ich» resignierend fest, es sei um-
sonst, Einst und Jetzt (jetzt aber) seien unwiederbringlich geschieden.

Zwischen Anruf und Resignation steht die Frage: «was seid iht?» In
Holderlins klassischer Dichtung lautete sie regelmiflig: «wo seid ihr?» Das
hie3: ihr wart doch da, aber ich kann euch nicht finden — und darin lag schon
ein Kontakt, wenn auch nur des Suchens und Sehnens. «Was seid ihr? » fragt
nur mehr nach Wesen und Zustand der Sache und verrit keinen Wunsch, zu
ihr zu gelangen. Schon im Wortlaut der Frage kiindigt sich die Geschiedenheit
vom Erfragten an, die dann in jenem «jetzt aber. .. ich» manifest wird.

Dennoch sagt Holderlin nicht: was sind sie? Im «ihr» seiner Frage liegt
unausgesprochen: was seid ihr mir? Darauf antworten die letzten Verse:
«fremd erscheinen und gestorben mir der Seligen Geister». Jetzt zeigt sich,
dal Euphrat und Palmyra nur Grenzen waren; denn der Seligen Geister kon-
nen nicht ihre Bewohner sein. Es sind die paxdowy yvyal jener auserwihlten
Helden des Altertums, die aus dem Schattendasein des Hades auf selige Inseln
entriickt unter Gottern wandeln. Vielleicht sind sogar diese selbst gemeint, da
«Geist» in den spiten Dichtungen oft «Gott» bedeutet. Sie und alles, was je
der Name Griechenland an Sinnfiille und geschichtlicher Wirklichkeit barg,
erscheint Holderlin jetzt wesenlos und tot.

Aber noch fehlen uns die Worte «...unter Wolken (deren ein jedes eine
Ruh’ hat eigen)», wobei vermutlich «darin ein jedes...» zu lesen ist?. In
einem spiten Fragment® méchte der Dichter auf Inseln im Ozean nach Feld-
herrn, schénen Frauen und Dichtern der alten Zeit fragen; «denn manches
von ihnen ist in treuen Schriften iiberblieben und manches in Sagen der
Zeit. .. Denn lang schon wirken die Wolken hinab». Wolken sind, stetig zie-
hend und langsam sich wandelnd, Sinnbilder der Uberlieferung, sie bringen
iber Land und Meer und Zeiten hinweg Kunde von dem, was einmal geschah.
In ihnen hat dieses «eine Ruh’» — die Ruhe des Bild gewordenen Geschehens
—, aber «ein jedes eigen» — es bleibt ein Besonderes und geht nicht in der
Allgemeinheit historischer Begriffe unter. Denn nur Sichtbares — Stidte, Gas-
sen und Siulenwilder — kann dem Dichter aus Wolken erscheinen, daf3 er es
anruft und dennoch fiir fremd und gestorben erkennen muB.

Holderlins klassisches Geschichtsbild war von dem Gedanken geleitet, die
Antike sei Natur, die Moderne Kunst, und wie die Natur in der Kunst so
werde die Antike in einer nach ihrem Ideal gebildeten Moderne sich selbst

587



begreifen und vollenden. Lebensalter klingt wie eine Palinodie dieses Glaubens,
wenn die Kunde von jener Welt kein belebendes Ideal, sondern nur noch das
Gefiihl ihrer Fremde hervorruft. Um dies sinnfillig zu machen, kehrt Holder-
lin die Folge Natur-Kunst um. Die griechische Welt erscheint in Bauwerken
der Kunst und die moderne in Pflanzen und Tieren und 6der Natur. Aber
die Klage ist uniiberhtrbar und um so erschiitternder, als sie den Schmerz
nicht benennt, sondern einzig in jenem «Ihr» laut werden liBt und dann in
das niichterne Fazit «fremd und gestorben» verschliefit.

Der Fuf3tritt Ulrichs und die Fracht der Wolken lieBen die Antithese der
beiden Gedichte anschaulich werden: Realitit stiftet Gedenken, aber Gedenken
stiftet keine Realitdt. Das letzte Gedicht wird nicht den Ausgleich suchen, son-
dern beide, Realitit und Gedenken, im Wesen eines dritten, der Zeit, begriin-
den.

Hilfte des Lebens

Mit gelben Birnen hinget
Und voll mit wilden Rosen
Das Land in den See,

Thr holden Schwine,

Und trunken von Kiissen
Tunkt ihr das Haupt

Ins heiligniichterne Wasser.

Weh mir, wo nehm’ ich, wenn

Es Winter ist, die Blumen, und wo
Den Sonnenschein,

Und Schatten der Erde?

Die Mauern stehn

Sprachlos und kalt, im Winde
Klirren die Fahnen.

Zunichst fallen duBere Unterschiede ins Auge. Auf die vaterlindische und den
Gegensatz einer antiken und einer heimischen folgt hier eine Landschaft, die
tiberall und nirgends ist. Das erste Gedicht stellte Objektives fest, das zweite
kontrastierte einen objektiven Befund und eine Verfassung des Subjekts, das
dritte scheint im Gegenstindlichen nur mehr das Ich auszudriicken; denn
Sommer und Winter versinnbildlichen Zustinde der Seele und vermeiden dar-
um alle lokalen oder historischen Spezifika. SchlieBlich enthilt nur Halfte des
Lebens zwei Strophen. Die Zweiteilung der andern Gedichte lag in Worten,
die iiberleiteten (nicht gar unmiindig) oder die Zisur markierten (jetzt aber).
Hier ist die Fuge sichtbar oder wie eine musikalische Pause horbar, und dies
besagt, in ihr sei nicht nichts, sondern etwas, nimlich das, wovon das Gedicht
handelt, die Mitte des Lebens.

588



Denn «Hilfte des Lebens» heifit nach damaligem Sprachgebrauch Mitte
des Lebens; sonst lautete der Titel « Hilften des Lebens», da von zweien die
Rede ist. Jedoch nicht in derselben Redeform. Die Sommerstrophe sagt «du»
(Ihr holden Schwine), die Winterstrophe «ich» (Weh mir, wo nehm’ ich), so
daB wiederum Gemeinschaft und Einsamkeit die Hilften des Jahres, des Le-
bens und des Gedichts prigen. Aber diese Prinzipien durchdringen Bild und
Rhythmus weit vollstindiger als in Lebensalter, da nichts Vorgegebenes, weder
Namen noch Sachen, ihren reinen Ausdruck hindert.

Das Bild der Gemeinschaft entsteht in der Wiederholung einer sprechenden
Gebirde: wie sich das Land mit fruchtschweren Zweigen und Bliitenbiischen
dem See zuneigt, so tauchen die Schwine ihr Haupt ins Wasser, die Trunken-
heit ihrer Kiusse in seiner Niichternheit kithlend. Es wird heilig genannt, weil
es Extreme in «goldner Mitte» heilend ausgleicht. Aber auch die Klinge
neigen sich zueinander (trunken — tunkt® oder: mit gelben Birnen hinget
und voll mit wilden Rosen), ja selbst die Verse und ihre Metra: den Anruf des
mittleren Verses umgeben je drei Zeilen, die zuerst nur in den Versfugen, dann
nur im Versinnern Doppelsenkungen enthalten.

Zerfall und Erstarrung sind die Zeichen der Einsamkeit. Sie zerschneiden
die Strophe in zwei Teile ungleicher Linge, den weiten Sprachfall des Rufs
nach dem Sommer und das schroff abbrechende Winterbild. Dort kontrastieren
Alliterationen mit den Assonanzen der ersten Strophe, hier Extremvokale mit
deren farbigen Klingen, doch nicht im Sinne fester Bedeutungen; nur den
Gegensatz der Strophen sollen diese Mittel horbar machen. Am deutlichsten
sprechen die Bilder. Sonnenschein und Schatten der Erde versinnbildlichen
wieder den jetzt entbehrten Ausgleich. Die Mauern starren kalt und «sprach-
los»; denn Sprache und Gesprich stiften Gemeinschaft. Die Wetterfahnen
«klirren», als ob sie aus Eis wiren und zerbrichen.

Die Symbolik der Bewegungen erginzt schlieSlich eine Symbolik der Dinge.
Das Sommerbild nennt Natiirliches, Bliiten, Friichte, Tiere, das Winterbild
Artefakte, Mauern und Wetterfahnen. Dieser Gegensatz entstammt einer reich
ausgebildeten Symbolsprache Holderlins, worin die milde Glut der Blumen
und das sanfte Dahingleiten der Schwine die Innigkeit des Lebendigen und
Steine, Asche, Salz, vertrocknete Brunnen und dergleichen die Starre des Ge-
machten ausdriicken.

Indessen erschopft sich der Sinn der Bilder nicht in Begriffen wie Gemein-
schaft und Innigkeit, Zerfall und Erstarrung. Holderlin deutet auf Extreme
der menschlichen Existenz, die er sonst Ewigkeit und Tod oder gar Sein und
Nichts zu nennen pflegt. Da er in ihnen Grenzen des Zeit-Seins erfihrt, be-
schreiben wir sie mit Zeitkategorien.

Im ewigen Zustand kommt die Zeit zur Ruhe. Das Jetzt, sonst fliichtiger
Umschlag des Noch-Nicht ins Nicht-Mehr, scheint zu verweilen, jegliches
Nicht-Sein verschwindet in einem alles erfiillenden Sein, das sich dem Menschen

589



durch reine Gegenwirtigkeit der Dinge und volle Prisenz seines Wesens zu
erkennen gibt. Diese Erfahrung driickt das innige Zueinander alles Seienden
im ewigen Augenblick des Sommers aus. Im Zustand des Todes hingegen
hort die Zeit auf, das Jetzt scheint ausgeloscht, der Mensch fiihlt sich dem
«faden Nichts» preisgegeben, Kommendes und Vergehendes zichn ferne an
ihm voriiber und beriihren ihn, den gegenwartslos gewordenen, nicht mehr.
Das ist der Sinn der winterlichen Erstarrung. Zwischen den Extremen lige
die Zeit, das verflieBende Nacheinander, das im Kommen und Gehen des Jetzt
Sein und Nicht-Sein verkettet und, ausgespannt zwischen der Ruhe des Immer
und der Starre des Nie, das gewohnliche Leben trigt. Davon ist im Gedicht
nicht die Rede. Die Grenzen der Zeiten riicken so eng zusammen, daB3 diese
zwischen ihnen getilgt scheint. Dennoch ist sie vorhanden. In der Peripetie
vom ewigen Sein zum toten Nichts, versinnbildlicht durch die Fuge der
Strophen, erscheint fiir einen Augenblick die Mitte des Lebens und daher
Leben als Mitte, die selbst in der Kiirze eines Augenblicks noch das volle Wesen
der Zeit enthilt.

Aber Zeit sein und die Zeit denken sind nicht dasselbe, und dieses schlie3t
jenes sogar aus; denn die Reflexion wird des Vollzugs nur gewahr, wenn sie
nicht in ihn verschlungen ist. Diesem oft bezeugten Gedanken Holderlins?10
trigt das Gedicht dadurch Rechnung, daB3 es nicht aus der Peripetie selbst,
sondern aus ihrer Vorwegnahme spricht. Noch umfangen von der Innigkeit
des Sommers blickt der Dichter in die Starre des Winters hinaus, der Klage
Hyperions folgend: «Ach! dafl der Mensch um Mittag fragen mul3, wie es mit
ihm sein wird um den Abend!!.» Vorausblickend schaut er jedoch zugleich
rickwirts — «wo nehm’ ich, wenn es Winter ist, die Blumen...» —, im
Kommenden erwartet er die Erinnerung des Gegenwirtigen, welches dann ein
Gewesenes sein wird. Dieses Hinaus und Zuriick ist aber die Figur der Refle-
xion, die von sich weggehen muf}, um zu sich zu kommen. Das kiirzeste Zei-
chen dieses Zusichkommens ist das Wort «ich»; darum taucht es im Augen-
blick der Reflexion auf, wihrend das hinausfithrende «du» zuvor die Stufe
der Unmittelbarkeit anzeigt. Auch dieser Augenblick ist also eine Peripetie,
aber nicht aus einem Extrem des Daseins ins andere, sondern, gleichsam senk-
recht hierzu, aus dem Vollzug des Daseins in sein Gewahrwerden. Jene Peri-
petie betrifft den Menschen, das Objekt des Gedichts, diese den Dichter, das
lyrische Subjekt. Aussage und Sprachform stehn in einem genauen Verhiltnis.

Und zwar vermoége der doppelten Funktion des Du und des Ich, die als
Sinnbilder der Kommunikation und der Isolierung die Thematik und als For-
men der Anrede und des Selbstbezugs die Struktur des Gedichts bestimmen.
Dort erhellen sie Grundformen der Wirklichkeit, hier verwirklichen sie, im
Schritt von der Unmittelbarkeit zur Reflexion, das Wesen des Gedenkens, beide
aber im Aspekt der Zeit. Das Gedicht zeigt, wie sich das Gedenken dem Jetzt
enthebt und ein Vorher oder Nachher einbringt, wie aber Vorher und Nachher,

390



obschon im FluB der Zeit verbunden, dennoch ginzlich geschieden sein kon-
nen, wenn ihre Zeitform — ewiges Sein und totes Nichts — sie trennt.

Damit erldutert Hilfte des Lebens die beiden andern Gedichte: Noch dringt
ein Gedichtnis der seligen Geister des Altertums zum Dichter auf 6der Heide,
aber es kntipft seine Gegenwart nicht an ihre Vergangenheit, weil beider Wirk-
lichkeiten «wie Licht und Nacht verschieden» sind%. Trifft aber ein Sohn
des Vaterlands auf die Spur eines vaterlindischen Helden, so begegnen ver-
wandte Wirklichkeiten sich in einem Gedenken, das lebendiger Zukunft voll
ist. Im Spiegel einer menschlichen Situation hatte sich gezeigt, was Realitit
und Gedenken sind; dann wird am Gegenbild zweier geschichtlicher Situa-
tionen gepriift, was sie leisten.

Indem wir so die originale Reihenfolge der Gedichte wiederherstellen, er-
kennen wir noch ein Weiteres. Auf dem Grund, den Hilfte des Lebens gelegt
hat, vollziehen Lebensalter und Winkel von Hardt jene vaterlindische Wendung,
die weite Teile des Spitwerks regiert. Sie verlangt den Verzicht auf das grie-
chische Leitbild. Vom Schmerz dieses Verzichts sagt die niichterne Kiirze
dieser Gedichte mehr als die beredte Klage mancher Elegien und Hymnen,
und nur hier wird — durch Hélfte des Lebens — dieser Verzicht im innersten
Schicksal des Dichters begriindet. Darum endet Holderlin nicht in «hohem
und reinem Frohlocken vaterlindischer Gesinge», sondern mit jenem vielsa-
gend zuriickhaltenden «bereit an iibrigem Orte». Bereit zu sein und sich fiirs
Kommen des Motgens offen zu halten, ist das AuBerste, wozu «Nachtgesinge »
zuletzt gelangen kénnen.

1 An Wilmans, Dez. 1803: «Ich bin eben an der Durchsicht einiger Nachtgesinge fiir Thren
Almanach. » Der Zyklus erschien in Wilmans «Taschenbuch fiir das Jahr 1805 ». Nur in die-
sem Druck iiberliefert sind «Lebensalter» und «Winkel von Hardt»; « Hilfte des Lebens»
hat in einer Handschrift vom Ende des Jahres 1799 eine Spur hinterlassen, vgl. BeiBner,
GroBe Stuttgarter Ausgabe (StA) II, S. 663f. Wann die Gedichte zwischen Herbst 1799 und
Dezember 1803 ihre endgiiltige Gestalt fanden, ist ungewif3. Stil und Inhalt weisen « Hilfte
des Lebens » einem fritheren Zeitpunkt zu als die beiden andern, 2Im Brief vom 13. Okt. 1796
erinnert Holderlin seinen Bruder an einen Maispaziergang zum Ulrichstein, bei dem sie auf
dem Felsen miteinander Klopstocks « Hermannsschlacht » lasen. Vgl. Beifiner, StA II, S. 662,
und Beck, StA VI, zu Nt. 126. 3Zweiter Band, Buch 1, erster Brief. *Der Punkt nach «un-
miundig » fehlt im Druck, stand aber wohl in detr verlorenen Handschrift. Bezoge man «un-
miindig » auf «Ulrich», so hitte das «nidmlich» keinen Sinn, und der Zusammenhang des
Gedichts wiirde unverstindlich. 5Der «iibrige» konnte auch der iibrig gebliebene Ort sein,
also der Ulrichstein selbst (so BeiBBner, StA II, S. 662). Aber «beteit » scheint eine Erginzung
zu verlangen, und das folgende Komma kann ebenso wie die Kommata nach «sinnt» und
nach «FuBtritt» nur der rhythmischen Gliederung dienen. ¢ «Der Einzige», 2. Fassung, V.
53 ff. Vgl. Antigone-Anmerkungen 3, Brief an Bohlendotff, 4. Dez. 1801 u. a. ?So Beilner,
StA 11, S. 661, der auch eine andere, dasselbe bedeutende Verbesserung vorschligt. ® « Die
Titanen», V. sff. °Um die Assonanz herzustellen, indert Holderlin das «taucht» des ersten
Entwurfs in «tunkt». Vgl. StA II, S. 664, und BeiBiner, S. 666. 1 Dichterisch gestaltet zum
Beispiel in den Fragmenten «Palingenesie » und «Tinian», V. 22; StA II, S. 317, 241. 1'Vor-
letzte Fassung, letztes Fragment. 12«An Landauer», V. 7.

198



	Friedrich Hölderlin : "Der Winkel von Hardt", "Lebensalter", "Hälfte des Lebens"

