
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 6

Artikel: Catharina Regina von Greiffenberg

Autor: Wehrli, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161752

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1T>. von Czepko, Geistliche Schriften (im folgenden als GS zitiert), herausgegeben von
Werner Milch, Breslau 1930, S. 19. 2Müch schreibt hier «kam», das ich auf Grund innerer,
eindeutiger Kriterien für eine Verschreibung oder für einen Lesefehler halte. 'Geistliche
Schriften, Breslau 1930; Weltliche Dichtungen, Breslau 1932; Neudruck beider Bände:
Darmstadt 1963. 4Daniel von Czepko, Persönlichkeit und Leistung, Breslau 1934;
Einzelproblemen gewidmete Aufsätze über C. in: Kleine Schriften zur Literatur- und
Geistesgeschichte, Heidelberg 1957. 'Aus der reichen Literatur über die Nachwirkung des «Nosce
te ipsum» vgl. nur: E. G. Wükins, The Delphic Maxims in Literature, Chicago 1929. «V.
Weigel, Erkenne dich selbst, Newenstatt 1615. Dazu in der Folge mehrere Pseudo-Weigeliana
mit ähnüchem Titel. 'A. von Franckenberg, Nosce Teipsum, Frankfurt a. M. 1675. 8 Sonette,
II. Buch, Sonett 23; Werke (Ed. Szyrocki) I, S. 77. » A. a. O., Sonett 37; a. a. O., S. 85.
10GS S. 67. uÜberschrift des im folgenden zitierten Epigramms (GS S. 228). 12GS S. 109.
"Nosce teipsum (s. Anm. 7), S. 16. "Oculus Aeternitatis, Amsterdam 1677, S. 18. 15Vgl.
E. von Ivânka, Plato Christianus, Einsiedeln 1965.

Catharina Regina von Greiffenberg

MAX WEHRLI

Über das unaussprechliche Heilige Geistes-Eingeben

DU ungeseh'ner Bhtz/du dunkel-heües Liecht/
du Herzerfüllte Krafft/doch unbegreiflhchs Wesen
Es ist was Götthches in meinem Geist gewesen/
daß mich bewegt und regt : Ich spür ein seltnes Liecht.

Die Seel ist von sich selbst nicht also löblich liecht.
Es ist ein Wunder-Wind/ein Geist/ein webend Wesen/
die ewig' Athem-Krafft/das Erz-seyn selbst gewesen/
das ihm in mir entzünd diß Himmel-flammend Liecht.

Du Farben-Spiegel-Bhck/du wunderbundtes Glänzen
du schimmerst hin und her/bist unbegreifhch klar
die Geistes Taubenflüg' in Warheits-Sonne glänzen.

Der GOtt-bewegte Teich/ ist auch getrübet klar!
es will erst gegen ihr die Geistes-Sonn beglänzen
den Mond/dann dreht er sich/wird Erden-ab auch klar.

577



Aus den unbekannten, unverstandenen Schätzen der deutschen Barockdichtung

tritt die Gestalt der Catharina von Greiffenberg spät, aber immer
entschiedener hervor. Bis heute haben sich nur eine abgelegene biographische
Studie, zwei gedruckte und eine ungedruckte Dissertation eigens mit ihr
befaßt. Ihr wichtigstes Werk, die Geistlichen Sonette, Lieder und Gedichte, 1662 in
Nürnberg erschienen, ist nur noch in sechs Exemplaren bekannt. Einzelne
Gedichte wurden in den neueren Barockanthologien abgedruckt. Eine
Auswahlausgabe erschien 1964, ein photomechanischer Neudruck des Ganzen ist
angekündigt1.

Die Annäherung ist umständlich : nicht nur der sachliche Sinn ist teilweise
dunkel, die Sprachgestalt ist befremdlich mit den stark regionalen Zügen einer

Zeit, die erst mühsam um eine verbindliche Literatursprache ringt, und vor
allem mag die stilistische Manier, die mit den gewagtesten Mitteln der
Wortbildung, der Wortkomposition und des Lautschmucks arbeitet, zuerst kurios
wirken, zumal bei dem Anspruch des Gedichts, einer elementaren religiösen
Ergriffenheit Ausdruck zu geben.

Als die Sonette erschienen, zählte die Dichterin 29 Jahre. Früh hatte sie

Vater und Schwester verloren; sorgfältig gebildet, war sie auf dem väterlichen
Schloß Seisenegg in Niederösterreich aufgewachsen, im Umgang mit literarisch

interessierten Standes- und Glaubensgenossen. Sie stand vor einer ersten
Übersiedlung nach Nürnberg, wo viele der bedrängten österreichischen
Protestanten Unterkunft suchten und wo sie auch literarisch zu Hause waren, und
sie stand vor der schwierigen, umstrittenen Heirat mit ihrem Stiefonkel und
Erzieher Hans Rudolph von Greiffenberg. Ihre geisthche Dichtung ist der

Niederschlag eines Glaubenslebens, das durch die persönliche und konfessionelle

Isoherung (es gab keine protestantischen Kirchen mehr) und die Stille
adliger Landexistenz überhaupt nach innen gewendet und durch famihäre,
wirtschaftliche und politische Bedrängnis gesteigert wurde. Sie steht damit
auch im Gefolge einer allenthalben aufblühenden meditativen Frömmigkeit,
die — etwa von Johann Arnd her — als Frühpietismus erscheint, zugleich aber
stark von der neuen Andachtspraxis auch der Gegenreformation beeinflußt ist.
Catharina von Greiffenberg hat dabei selber auch auf patristische Autoren
(Augustin) und die mystische Literatur von Bernhard bis zur Theologia
Teutsch zurückgegriffen. Ihre geistliche Gedichtsammlung reiht sich ein in die
unabsehbare Fülle von Sonett- und Liedersammlungen, die im Gefolge
italienischer, französischer und enghscher Vorbilder auch in Deutschland verfaßt
wurden, nicht zuletzt — seit dem Vorbild der Vittoria Colonna — von vielen
hochgestellten Damen. Am bekanntesten sind die Sonn- und Feiertagssonette
des Andreas Gryphius, die letzte in der Reihe ist Annette von Droste mit
ihrem Geistlichen Jahr.

Die Greiffenbergerin geht dabei in durchaus persönlicher Weise und ohne

strenge Systematik vor. Sie bietet zuerst hundert Sonette als direkte Aussage

578



ihres Lebens der Not und Hoffnung, der Drangsal und Gnade, um dann mit
einem zweiten Hundert die wichtigsten Stationen des protestantischen
Kirchenjahrs — von der Geburt Christi bis zum Sonntag Trinitatis — zum Anhalt
ihres Gotteslobes zu nehmen. Es folgt noch eine «Zugabe» von weiteren
fünfzig Sonetten mit moralischen Betrachtungen über äußere Anlässe und vor
allem die vier Jahreszeiten, eine Art zwanglosen «Welthchen Jahrs». Unser
Gedicht ist das 191. Sonett, das siebente von zehn dem Heihgen Geist gewidmeten

Stücken, von denen die ersten sechs Anrufungen des Geistes, die letzten
drei eine Art Rückblick, die Bitte um neue Begnadung, die Bereitschaft zur
«glaubigen Dienst-Aufopferung » enthalten. Das Gedicht 191 ist also — als

Höhepunkt der Reihe — ein Pfingstgedicht, das unmittelbar die ekstatische

Erfahrung der Ausgießung des Geistes umschreibt, und zwar als höchst eigenes,

aktuelles Geschehen. Das Sonett gewinnt den Charakter eines persönhchen
Dokuments darüber hinaus, denn die Dichterin führt in ihren Briefen den

Beginn ihres geisthchen Lebens auf eine Erleuchtung zurück, die sie im Jahr 1651

in der Kirche zu Preßburg erfahren hatte.
In Du-Anrede, präsentisch unvermittelt beginnt die Aussage — um

sogleich, in der dritten Zeile, auf die Vergangenheitsform und die dritte Person
zurückzufallen, nur daß ein «seltnes Licht» noch gespürt wird. Der heftige,
blitzartige, bewegend nachwirkende Vorgang ist aufs spontanste wiedergegeben,

zugleich mit uralten Formeln und in Wiederholung des Pfingstwunders
und der Bekehrung des Paulus unter blendendem Lichtglanz. Die paradoxale
Wendung vom dunkel-hellen Licht erscheint bald darauf auch an ganz anderer
Stelle : als höchste Lebenserfahrung des Simplizissimus : «Ach allerhöchstes Gut,
du wohnest so im finstern Licht,/daß man vor Klarheit groß den großen Glanz
kann sehen nicht!» Grimmeishausens indirekte Quehe war, wie J. H. Schölte

nachgewiesen hat, Vittoria Colonna: «in quella inaccessibil luce (vgl. 1. Tim.
6, 16) quasi in alta cahgine ti ascondi. » Doch gehört die Formel in den Bereich
der unübersehbaren mystischen Lichtmetaphorik, die über ihre bibhschen

Grundlagen hinaus vor allem bei Pseudo-Dionys entfaltet ist. Das göttliche
«Ur-Licht», wie die Dichterin andernorts mehrfach sagt (mit einem sonst erst
für Klopstock und Goethe belegten Wort), entzündet das Licht der Seele

(Zeile 8), das zum Himmel aufflammend und zurückstrahlend den mystischen
Kreis schließt. «Herzerfüllte Kraft» heißt der Geist — vom Gegensatz
«unbegreiflich» her ist darin wohl eine mißverständliche Bildung oder gar nur
unklare Schreibung im Sinn von « herzerfüll [n]de» zu sehen.

Das zweite Quartett wendet sich der Meditation des seehschen Vorgangs
zu, in fast pedantischer Erläuterung zunächst, dann in einem alliterierenden
und lautmalenden Bündel von kühnen, neuartigen Umschreibungsversuchen,
in denen die Dynamik des Pfingstgeschehens erst recht hervortritt.

Im ersten Terzett erscheint ein neues Element. Farben, Schimmer, Buntheit:

da scheint das «wunderbunte Rund» der Schöpfung (Sonett 250) herein-

579



zuspielen, wo das Urhcht in seine prismatischen Farben zerlegt ist, allerdings
auch immer wieder als « Spiegel-Blick » Bhtz), in Glanz und Schimmer,
aus dem Hin und Her auf seinen Ursprung zurückleuchtet. Das Gotteslob
nimmt das Lob der götthchen Schöpfung mit. Es ist aber, wie wenn im Hin-
und Herschimmern sich das Unfaßliche spielend entzöge. Und eben dieser
Moment gerinnt zu einem kühnen und beziehungsreichen Bild: ein Tauben-
schwarm, hoch am Himmel, bhtzt in der Sonne bei einer plötzhchen Wendung
seiner «Flüge» auf. Die Taube ist zunächst das Bild des Heihgen Geistes,
zugleich aber auch, kreatürhch, der vom Geist ergriffenen menschhchen Seele,
der der Flug in die Höhe möghch ist. «Quis dabit mihi pennas quasi colum-
bae», heißt es in den Psalmen (54, 7), «vom getriuwen himelvluge mit des

heihgen geistes zuge» ist bei Mechthilt von Magdeburg die Rede, und bei
Vittoria Colonna steht: «Dammi... ch'ornai, vestita di celesti piume, voli aha

vera luce. » Auch das Glänzen der Taubenflügel ist bibhsch (Ps. 68,17 Luther).
Der Bildkomplex ist auch Catharina nahe: «deine Hoheits-Flüg hersend'»
(190), Jesus wird als «einigs Flugziel» bezeichnet (5), das eigene Herz wird
aufgefordert: «Der Sonn' umlauffung folg' um dieses ganze Rund:/jetz Schimmer'

in der Höh' in seinem hohen Wesen» (3).
Damit ist ein letzter Gedankengang eingeleitet, der in zwei abschließenden,

mehr verschlüsselnden als klärenden Bildern zu ahnen ist: er betrifft das
Verhältnis der irdischen, trüben Seite des Menschen und der Schöpfung überhaupt
zu dem soeben erfahrenen götthchen Licht. «Der gottbewegte Teich» kann
nur der Teich Bethesda sein : « Ein Engel fuhr herab in den Teich und bewegte
das Wasser» (Joh. 5, 4). Das Tertium comparationis scheint im besondern zu
sein, daß das vom Wind oder Geist bewegte Wasser undurchsichtig, trübe
scheint, obwohl es gerade die Kraft Gottes birgt und obwohl die klare Natur
des Wassers durch die optische Trübung nicht beeinträchtigt ist. Die Trübung
gehört zu unserem Auge wie die Dunkelheit des götthchen Lichts. Und dieser

Lichtvergleich kehrt nun im zweiten Bilderrätsel in astronomischer Wendung
wieder. Wenn der Mond der Sonne am nächsten ist, wird er nur von der
Sonne beglänzt, ist dem irdischen Auge aber, als Neumond, unsichtbar. Hat
sich der Mond weitergedreht, so gibt er sein Licht der Erde weiter. So ist die
Dunkelheit des Neumonds Bild des « dunkeln Lichts », besonders auch in der

Anwendung auf unser Leben. Denn die Dichterin meint durchaus die eigene
irdische Bedrängnis, die sie immer wieder als dunkeln Aspekt der Gnade zu
deuten sucht.

Die Not hat Mondes-Art; je weiter von der Sonn,
Je vollem Schein er kriegt, je mehr sie Freud und Wonn
An sich zu ziehen pflegt. Ach aber wenn die Erden,
Die Zuflucht eitler Ding, will untermenget werden,
Verstört ihr Schatten bald der Hilfe-Strahlen Licht,

580



Verfinstert Glaub und Gnad, daß man vor Schwärze nicht
Des schnöden Schattenwerks ersieht das Hilf-Erscheinen.. .2.

Man kann enttäuscht sein von der Art, in der das Sonett, das mit der
bestürzenden Erleuchtung begann, hier zu versanden, abzubrechen, in gewaltsamen

Vergleichen sich zu verheren scheint. Was die bilderrätselartigen
Vergleiche betrifft, sind sie nicht nur für Catharinas Stil bezeichnend. Vergleich
und Verghchenes stehen nicht im Verhältnis voller symbohscher Verwandtschaft,

sondern sind künsthch nur mit einem einzelnen, oft gesuchten Zug
aufeinander bezogen. Dies ist die Methode des barocken Emblems, dessen

starke Beteiligung an der dichterischen Metaphorik und Bildgebung man
heute wieder erkennt (vgl. P. Daly1 und Albrecht Schöne3). Und auch das

Barockgedicht als Ganzes ist selten ein reiner lyrischer Ablauf nach den Wünschen

der neueren Poetik. Es ist meist die rationale, konstruktive Bearbeitung
des Themas und entfernt sich gerade vom lyrischen Moment, indem es auf
einen sentenziösen Ertrag, eine Erkenntnis hinstrebt. In unserem FaU kann
dies freihch nur ein Absinken, ein Zurückfallen bedeuten.

Immerhin, am Ende wird vieUeicht eines erst zu Bewußtsein kommen und
nachhallen: das Sonett fällt formal aus dem Rahmen, es zählt nur vier
verschiedene Reimklänge, die sich identisch, als «rührender Reim», je wiederholen.

Licht, klar, glänzen, Wesen — mit diesen auch unter sich fast synonymen
Wörtern ist stammelnd und kunstvoll zugleich auf das Pfingsterlebnis
geantwortet.

Damit sind wir wieder beim Phänomen dieser das ganze Gedicht
durchziehenden Lichtmetaphorik, dieser ars magna lucis et umbrae, wie man mit einem
berühmten barocken Buchtitel des Athanasius Kircher sagen könnte. Sie ist
im Werk Catharinas von Greiffenberg durchaus herrschend. Dieses Werk
versteht sich im strengsten Sinne und ausschheßhch als Gotteslob, Lob der als

Lichtglanz erfahrenen Herrhchkeit Gottes. So begreift sie sich selbst als Spiegel,
der im Gotteslob die Strahlen zurückgibt. «Daß dein' Ehr, den Strahlen

gleich, mög aus meinen Lippen scheinen » bittet Catharina den Heihgen Geist
mit gefährhchster Konkretion der Bildvorstellung (186, ähnlich 189), oder

«Gib/daß/als Strahlen/wir gehn lobend in ihr Liecht! » (10). Die Gloria (doxa,
kabod) ist für die Dichterin die eigenthche Erscheinungsform Gottes geworden,

der sie gerne den eigentümlichen Namen Deoglori gegeben hat. Das

ursprüngliche Dei gloria als Subjekt scheint hier zusammengefallen mit dem Objekt

des menschUchen Lobpreisens: Deo gloria, und es ist ja auch als Ursprung
und zurückkehrender Widerschein die eine und selbe Herrhchkeit, der Kreis,
in welchem der fromme Mensch steht, in welchem Gott sich ewig selber lobt.
Was diese Doxa-Lehre (vgl. Joh. 1,14) und besonders die pietistische
Lichtmetaphysik geistesgeschichthch bedeutet, ist hier nicht auszuführen. Sofern
sich dann in zunehmendem Maß das Gotteslob der Schöpfung als des Ab-

581



glanzes bedient (und das ist auch bei Catharina der Fall, etwa in ihren vielen
Frühhngsgedichten), bahnt sich die neue Schöpfungstheologie, die Naturlyrik
der Brockes und Klopstock an und überhaupt der Lichtenthusiasmus der
Aufklärung, deren Name vielleicht sogar auf die rehgiöse Lichtterminologie
zurückweist4.

Nur eines sei noch berührt. Der Dichter lobt mit der Sprache, und so ist der

optische Vorstellungsbereich der Lichtmetaphorik nur ein Ausschnitt aus den
Mitteln der lobenden Sprache. « Himmel-abstammender und Himmel-aufflam-
mender Kunst-Klang und Gesang » steht auf dem Vorsatzblatt der geisthchen
Sonette («Klingelreime» heißen sie im 17. Jahrhundert), in kühner Vermischung

optischer und akustischer Vorstellung und mit akustisch-sinnlicher
Wirkung. Als Kunst-Klang fühlt sich das Gotteslob frei und ermächtigt zu
den beweghchsten Lautspielen, die oft lautmalerisch die Sprache aus den Dingen

der Schöpfung selbst herzuleiten versuchen oder dann in Reimen und
Responsionen losgelöste Lautornamentik sind. Aber auch im Umgang mit den

Wörtern, ihren Neubildungen und Zusammensetzungen bezeugt sich dieses

Spiel, und nicht zuletzt auch in der süßen «Denke-Lust» (252), das heißt den
bohrend-meditativen oder wieder sprunghaften Gedankenfolgen. Als «Wun-
derpreisungs-Spiel » (6, 1) bezeichnet die Dichterin ihre Kunst. Sie versteht sie

aber wiederum als Spiel der Deoglori selbst, da alles göttliche Wirken als

souveränes Walten und damit als Spiel erscheinen kann. So spricht sie einmal
von Gottes «Wunderschickungs-Kunst » (100) oder seinem «Ewigen Freuden-
Spiel » (249) oder betet : « Spiel du mit meinem sinn/nach deiner dunklen Art »

(66). Das bittere frühbarocke «ludimus et ludimur» (J. Balde) wird als
göttliches Spiel verstanden — wir kommen in die Nähe der neuen Theodizee.
Die spielerische Manier der barocken Lyrik, die man, vor allem bei den
Nürnbergern, gerne als kindlich-kuriose Spielerei empfindet, wird damit unmittelbar

religiös legitimiert. Selten ist so klar wie bei Catharina von Greiffenberg,
in welcher echten und notwendigen Funktion barocker Manierismus ursprünglich

lebt.

1 Geistliche Sonette/Lieder und Gedichte/zu Gottseeligem Zeitvertreib/erfunden und
gesetzet durch Fräulein Catharina Regina von Greiffenberg/geb. Freyherrin von Seißenegg...
Nürnberg 1662. —Hermann Uhde-Bernays, C. R. von Greiffenberg (1633—1694). Ein Beitrag
zur Geschichte deutschen Lebens und Dichtens im 17. Jahrhundert. Berlin 1903. — Leo
Villiger, C. R. v. Greiffenberg, Diss. Zürich 1953. — Horst Frank, C. R. v. Greiffenberg.
Untersuchungen zu ihrer Persönlichkeit und Sonettdichtung (Hamburger Dissertation,
ungedruckt, 1957; grundlegend). — Peter Daly, Die Metaphorik in den Sonetten der C. R. von
Greiffenberg, Diss. Zürich 1964. — C. R. von Greiffenberg, Gedichte, Ausgewählt und mit einem
Nachwort herausgegeben von Hubert Gersch, Berlin 1964. 2Aus der «Sieges-Säule» (Nürnberg

1675), nach der Auswahl von H. Gersch, S. 76. 3Albrecht Schöne, Emblematik und
Drama im Zeitalter des Barock, München 1964. 4Vgl. Wolfgang PhiUpp, Das Werden der
Aufklärung in theologiegeschichtlicher Sicht. Göttingen 1957. —Zur Theologie der Doxa:
H. U. v. Balthasar, Herrlichkeit. Eine theologische Aesthetik. Einsiedeln 1961 ff.


	Catharina Regina von Greiffenberg

