
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 6

Artikel: Daniel Czepko von Reigersfeld

Autor: Haas, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161751

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Daniel Czepko von Reigersfeld

ALOIS HAAS

Aus dem Leibe die Seele,

Und aus der Seelen Gott.
An den Menschen^.

Ich will dich, folge mir, o Mensch in Himmel führen,
Erkenne dich nur selbst, Gott wird dein Hertze rühren,

Du bist das, was du bist: die Ewig' Ewigkeit
Wird inner dir geeint, wird außer dir gezweyt.

Wann sich die Seel erkennt. Du bist dir dein selbst Wesen,
Die Seele hat ihr Gott, Gott ihm die Seel erlesen :

Sie, die nu ewig ist, schleust sich in Cörper ein,
Wil in ihm offenbar, erkannt und sichtbar seyn.

Durch Leben kan2 der Leib: das Leben durch die Sinnen,
Die Sinnen durch Verstand : durch Glauben er gewinnen :

Die Seele, die beschaut sich in ihm, er in ihr,
Sie in durchlauchtem Glantz, Er in verklärter Zier.

Wann sich der Leib erkennt. Du darffst nicht weiter fragen,
Und dieses frage dich, sonst kan dirs niemand sagen.

Daniel Czepko von Reigersfeld (1605—1660), Nachkomme eines in Schlesien

niedergelassenen Adelsgeschlechtes und Sohn, Neffe und Enkel protestantischer

Geisthcher, wird von Neumeister in seiner Dissertatio de poetis ger-
manicis (1695) folgendermaßen charakterisiert: Vir nobilis nobilisque poeta,
ut vena et sanguis attemperate sibi respondeant. Damit wird an Czepkos
Erscheinung gerade das als funktionale Einheit wahrgenommen, was den
unvoreingenommenen Betrachter seines Lebens und den Leser seiner Werke zu
verwirren pflegt: Czepkos auffahende Vielseitigkeit in Leben, Denken und Dichten,

sein pohtisches, nicht immer einhniges Engagement als entschieden
evangehscher vir nobihs, der dem (kathohschen) Kaiser doch die Treue halten
möchte, und seine eher verborgene Wirksamkeit als nobihs poeta (zu Lebzeiten
wurde nur weniges von seinen Dichtungen veröffentlicht). Obgleich die
Übereinkunft (im weitesten Sinn) bürgerhcher und wissenschaftlich-poetischer
Tätigkeit im Ideal der Nobihtät damals — als humanistisches Erbstück — durch-

572



aus geläufig war, ist es — auch für zeitgenössische Augen — erstaunhch zu
sehen, wie breitgefächert Czepkos Wirksamkeit und Interessen waren. Als
Rechtsgelehrter, Mediziner, Landwirt, Historiker, Beamter (in dieser Eigenschaft

auch als Bergwerksdirektor tätig), Pohtiker und kaiserlicher Rat dem
Leben und dessen unmittelbaren Bedürfnissen zugewandt, stand er gleichzeitig
den spiritueüen Gehalten einer esoterischen, böhmistisch-paracelsisch-
pansophischen Überheferung weit offen und erwarb sich darin so beachtliche

Kenntnisse, daß es ihm ein leichtes bedeutete, das intensiv Gelernte ins

Erbaulich-Poetische umzusetzen.
Werner Milch hat Czepkos Werk (1930)3 durch eine mustergültige Ausgabe

und verschiedene Untersuchungen4 überhaupt erst erschlossen, so daß

nun eine weniger geisteswissenschaftlich und biographisch als stilkritisch
orientierte Forschung alle Muße hat, Czepkos Werk im einzelnen
aufzuschlüsseln.

Unser Gedicht An den Menschen ist das zwölfte einer lose zu einem Zyklus
zusammengefügten Folge von 31 Gedichten mit dem Titel : Gegen Lage der Eitelkeit.

Von der Eitelkeit z«r Wahrheit. Der Zyklus entstand, nachdem Czepko
im Jahre 1633 in Dobroslawitz für längere Zeit bei den Baronen Czigan von
Slupska Aufenthalt genommen hatte und hier durch Hans Georg, den ältesten
der drei Czigans, und Lazarus Henckel in den Einflußbereich böhmistisch und
irenisch gesinnter Männer geraten war. Die an und für sich vage, synkretistische
Spirituahtät dieser Männer gerät nun allerdings bei Czepko unter eine strenge
geistige Formtendenz, die schon in seiner frühen Alexandrinerepigrammatik
und — in vorhegendem Gedicht — vornehmhch in der straffen Sonderform
des Surrey-Shakespeareschen Sonetts (mit drei Quartetten und einem Couplet)
zur Wirkung kommt. Der durchgehende Gebrauch des sonettfremden,
heroischen Alexandriners (mit Paarreimen) vervollständigt die Suggestion einer

ehernen, ja monumentalen Form, die sich übrigens schon im Titel anzeigt.
Er ist schon das Punctum hermeneuticum für das Gedicht selbst: Aus dem

Leibe die Seele,/Und aus der Seelen Gott. Aus der Anordnung Leib—Seele—Gott
ist schon mühelos die Aufforderung zur Introspektion ablesbar, die dem ganzen

Gedicht Ghederung und Gehalt gibt. Der Zusatz: An den Menschen ist
überdeutliche Anzeige einer Proklamation, die nun folgen soll.

Das Gedicht ist deuthch — nach der Art des Sonetts — in zwei größere
Teile gegliedert. Das erste Quartett wird durch ein Enjambement mit dem
zweiten und das dritte — ebenfalls durch Strophensprung — mit dem
abschließenden Zweizeiler verbunden, wobei die beiden Enjambements pikanterweise

— bei wechselndem Subjekt — in Wortsteüung und Inhalt identisch
sind. Zwischen dem zweiten und dritten Vierzeiler jedoch ist weder formal
noch inhaltlich ein Übergang faßbar.

573



Über dem Apoüotempel zu Delphi fand sich die Inschrift: «Gnothi seau-

ton », «Erkenne dich selbst», eine Mahnung, die über Plato, Plotin und
Augustin Eingang in die abendländische Denktradition fand und so auch in
der deutschen Barockliteratur zum apophthegmatisch sicheren Ansatzpunkt
der menschhchen Introspektion wurde, die allemal der Anfang des

Philosophierens und des Denkens ganz aUgemein ist5. In dieser umfassenden Tradition
steht auch Czepko, wenn er sich anheischig macht, den Menschen durch die
Selbsterkenntnis «in Himmel» zu führen. Eine besondere, von Juvenal
herrührende Tradition behauptet kühnhch: «E caelo descendit, yvû'&i asavróv»
(Sat. XI, 27). Was Wunder, wenn das «Erkenne dich selbst» den Einsichtigen
zum Ort seines Ursprungs zurückführen kann Dem zum Himmel Steigenden
wird die Selbsterkenntnis abgefordert. Dieser (in letzter Analyse) neuplatonische

Gedanke einer Gottfindung im eigenen Selbst findet sich in Czepkos
Werk allenthalben. Czepko dürfte ihn mit Sicherheit von Valentin Weigel6
oder Abraham von Franckenberg7 übernommen haben.

Was aber macht Czepko mit diesem Gedanken? In der Selbsterkenntnis,
in der Einkehr ins eigene Selbst, geschieht die Verwesenthchung des

Menschen, das heißt er wird seines Ursprungs, des Himmels, bis zur Identifikation
ansichtig. Gott, der das menschhche Herz anrührt (auch das nur in der
Selbsterkenntnis spürbar wohnt in der Seele des Menschen. Er ist der Einigungsgrund

der Identität des Menschen mit sich selbst: «Du bist das, was du bist»,
aber eben nur, wenn du dich selbst erkennst. Der Mensch, der sich selbst

erkennt, ist nichts weniger als der Garant dafür, daß die «Ewig' Ewigkeit»
nicht «gezweyt» wird. In dem, der in sich verbleibt, wird sie geeint und in
der Weltzeit gegenwärtig. Auffallend ist, daß bei Czepko die Ewigkeit
dermaßen triumphal das Innere des Menschen besetzt. Von der Zeit ist nicht
einmal die Rede. Sie ist für den in seinen Wesensgrund bhckenden Menschen
kaum vorhanden. Ganz anders bei Gryphius, Czepkos jüngerem Zeitgenossen:
ihm ist die Zeit das Flüchtige, das ihn hienieden laufend drängt, treibt und
stößt; das Widerwärtige am Erdendasein ist «die flucht der schnellen zeit8»;
erst der Gestorbene « Sucht nunmehr in der höh' Die ewig' Ewigkeit/die hier
nicht zu erreichen9». Bis zum Jüngsten Gericht ist für Gryphius Zeit und

Ewigkeit das heillos Getrennte; nur die Vernichtung des Lebendigen macht
eine Einigung von Zeit und Ewigkeit möglich. Selbsteinkehr ist bei ihm identisch

mit Selbstaufopferung qualvollster Art. Ewigkeit kann so nur senkrecht
einfallender Bhtz Gottes oder göttlich fernes, in Tod und Gericht drohendes
Nunc Stans sein. In Czepkos Einbildungskraft aber wird die Ewigkeit, «Wann
sich die Seel erkennt», mystische Gegenwart, die der Zeit nur noch als des

Mediums ihrer Ereignung bedarf.
Im zweiten Quartett versucht Czepko den Gedanken, daß der Mensch in

der Selbsterkenntnis zum « selbst Wesen » wird, tiefer und endgültiger in Gott
zu begründen. Die Selbsterkenntnis ist der Weg zur Einsicht in das habituelle

574



Verhältnis gegenseitiger Liebeswahl zwischen Gott und Seele. Die Seele
erwählt sich Gott, Gott erwählt sich die Seele. Wer selber Gott erwählt und sich
als von Gott erwählt erfährt, dessen Seele ist ewig und vermag so gefahrlos
in die Leiblichkeit, in den « Cörper », einzugehen, um darin, in ihrem « Gegen-
wurff», das eigene Wesen zu verwirklichen. «Denn ich kan nichts erkennen,
als in seinem Gegenwurffe », sagt Czepko anderswo10 in Anlehnung an Weigels
subtile Erkenntnislehre. Im Leibe erst kann die Seele «offenbar, erkannt und
sichtbar seyn». Gerade im Licht von Czepkos Spekulation über Leib, Seele

und Gott erhält Oetingers hintergründiges Wort: «Leiblichkeit ist das Ende
der Wege Gottes», einen klaren Sinn: Der Leib markiert augenfällig die
äußerste Grenze dessen, was Gott selbständig gegenübersteht; noch ohne
Gottes Menschwerdung in die Betrachtung miteinzubeziehen, muß der
menschliche Leib also im Maße seiner Gottferne von Gottes Schöpferkraft
umfaßt und gehalten sein. Wer daher das «Werck Gottes11» der Einheit
zwischen Leib und Seele erfassen kann, der rührt dem Grad seiner Erkenntnis
entsprechend an das sonst undurchschaubare Geheimnis, das zwischen Gott
und Ich waltet. Czepko hat diesem Gedanken in einem Epigramm Ausdruck
gegeben:

Die Seele schleust den Leib, der Leib die Seel in sich,
Verstündest du dis Werck, du kenntest Gott und dich.

Und in seiner Consolatio ad Baronissam Cziganeam, einer erbauhchen Schrift, in
der Czepko Barbara Czigan über den Tod ihrer Schwester hinwegzutrösten
sucht, steht an wichtiger Stelle: «Darumb, o Mensch, erkenne dich selber.
Suche nicht das ewig bewegende Wesen außer dir, das in allen deinen Gliedern
ist. Kehre deine Augen mit dem Gemüthe umb, und besiehe das herrliche
Gebäude deines Leibes. Bedencke gar wol, wie es inwendig aus der Seele ohne
Mittel gewürcket und geschaffen worden12. » Diese Rettung des Leibes ist in
Anbetracht der platonischen Motive bei Czepko erstaunhch und nur verständhch

auf Grund des christlichen Schöpfungsbegriffs, der die Würde des

Geschaffenen auch gegen dessen Hinfälligkeit hochhält. Die Herrlichkeit des

menschlichen Leibes wird im folgenden dadurch deuthch, daß eine hierarchisch

gegliederte Reihe von Prinzipien und Vermögen genannt wird, die den
Leib bedingen und im letzten tragen. Gemeint sind: das Leben, die Sinne, der
Verstand und der Glaube. Solange die Seele — als Gestaltprinzip des ganzen
Menschen — sie alle hält und befruchtet, erwirbt sich das Untere vom Oberen
unendhchen Gewinn, und eine nur sacht angetönte Dynamik beginnt den in
sich hierarchisch gegliederten Menschen himmelwärts zu treiben. Von dem

lebendigen Leib über die Sinne und den Verstand zur glaubenden Seele hin
ist eine einzige Kraft wirksam, die, indem sie das Untere umarmt, es auch mit
sich in den Himmel emporzieht. Gerade weil dieser Vorgang schon hinieden

575



mystische Wirkhchkeit werden kann, bemüht Czepko nicht den Sturmwind
des Heihgen Geistes, sondern etabliert kühnhch den verklärten Menschen unter

quietistischen Vorzeichen schon in dieser Weltzeit; Harmonie und
verklärtes Versunkensein von Seele in Leib und von Leib in Seele präludieren
schon den pietistisch-maßvollen Glanz einer «schönen Seele»:

Die Seele, die beschaut sich in ihm [dem Leib], er in ihr,
Sie in durchlauchtem Glantz, Er in verklärter Zier.

Wann sich der Leib erkennt.

Der Strophensprung aber stellt unmißverständlich heraus, daß es ohne den
Leib nicht geht. Er ist der «Gegenwurff», in dem sich die Seele spiegeln darf.
Schon nach Franckenberg gilt: «ohne den Leib ist Seel und Geist nicht
persönhch13», was aber nicht heißt, daß das Wesen des Menschen zur baren, in
sich ununterscheidbaren Existenz heroisiert würde; dagegen steht gleichsam
der erste Erwerb der Selbsterkenntnis, die Unterscheidung des Menschen in
Leib und Seele; diese Dichotomie gibt Czepko nicht preis, auch wenn er all
sein Fragen schließlich wieder dem Ich von neuem aufgibt : « dieses frage dich,
sonst kan dirs niemand sagen». Der Prozeß der Selbsterkenntnis und dessen

Mühe könnte (und muß nach Czepko auch) hier wieder neu beginnen.
Franckenbergs Meinung : «Wo du dich kennest recht/so muß dein Leib und

Seele Anatomiret seyn14», und Czepkos mystische Begründung der
Selbsterkenntnis machen es sowohl von der erkenntniskritischen wie theologischen
Seite her deuthch, daß es bei dieser im 17. Jahrhundert immer wieder
beschworenen Introspektion ja nie um den spontanen und selbstverständlichunmittelbaren

Ausdruck des eigenen Wesens, der individuellen Person, geht,
sondern vielmehr um den Aufweis der überindividuellen Macht (Gottes oder
der Sünde), die im Ich wirksam ist. Die Ignorantia sui ist das Schreckgespenst
jeder barocken Ethik (in hoher Dichtung sowohl wie im erbauhchen Traktat);
wo es auftaucht, wird sie als Hoffart und Selbsttäuschung verflucht, und das

«Nosce te ipsum» steigt als Retter vom Himmel hernieder. In dem hier
erläuterten Gedicht aber darf darüber hinaus die Selbsterkenntnis in den weiten
Spielraum neuplatonischer Seelenlehre gebracht werden, nach der — unter
Aufnahme stoischer Gedanken — im Innersten der Seele Gott wie ein Funken
wohnt15. Die diesem Gedanken innewohnende Gefahr einer unvermittelten,
ontologisch begründeten Götthchkeit der Kreatur hat Czepko nur schon
dadurch vermieden, daß er die Selbsterkenntnis auch des Leibes fordert, in der
das platonisch Veräußerte zugunsten der Totahtät des Himmelsglückes zurückgekauft

wird. Die Kreatürlichkeit des Leibes aber entzieht sich jeder
Infragestellung, so daß man sich dieser in geistlicher Dichtung seltenen Wertschätzung
des Leibes ungehindert freuen kann.

576



1T>. von Czepko, Geistliche Schriften (im folgenden als GS zitiert), herausgegeben von
Werner Milch, Breslau 1930, S. 19. 2Müch schreibt hier «kam», das ich auf Grund innerer,
eindeutiger Kriterien für eine Verschreibung oder für einen Lesefehler halte. 'Geistliche
Schriften, Breslau 1930; Weltliche Dichtungen, Breslau 1932; Neudruck beider Bände:
Darmstadt 1963. 4Daniel von Czepko, Persönlichkeit und Leistung, Breslau 1934;
Einzelproblemen gewidmete Aufsätze über C. in: Kleine Schriften zur Literatur- und
Geistesgeschichte, Heidelberg 1957. 'Aus der reichen Literatur über die Nachwirkung des «Nosce
te ipsum» vgl. nur: E. G. Wükins, The Delphic Maxims in Literature, Chicago 1929. «V.
Weigel, Erkenne dich selbst, Newenstatt 1615. Dazu in der Folge mehrere Pseudo-Weigeliana
mit ähnüchem Titel. 'A. von Franckenberg, Nosce Teipsum, Frankfurt a. M. 1675. 8 Sonette,
II. Buch, Sonett 23; Werke (Ed. Szyrocki) I, S. 77. » A. a. O., Sonett 37; a. a. O., S. 85.
10GS S. 67. uÜberschrift des im folgenden zitierten Epigramms (GS S. 228). 12GS S. 109.
"Nosce teipsum (s. Anm. 7), S. 16. "Oculus Aeternitatis, Amsterdam 1677, S. 18. 15Vgl.
E. von Ivânka, Plato Christianus, Einsiedeln 1965.

Catharina Regina von Greiffenberg

MAX WEHRLI

Über das unaussprechliche Heilige Geistes-Eingeben

DU ungeseh'ner Bhtz/du dunkel-heües Liecht/
du Herzerfüllte Krafft/doch unbegreiflhchs Wesen
Es ist was Götthches in meinem Geist gewesen/
daß mich bewegt und regt : Ich spür ein seltnes Liecht.

Die Seel ist von sich selbst nicht also löblich liecht.
Es ist ein Wunder-Wind/ein Geist/ein webend Wesen/
die ewig' Athem-Krafft/das Erz-seyn selbst gewesen/
das ihm in mir entzünd diß Himmel-flammend Liecht.

Du Farben-Spiegel-Bhck/du wunderbundtes Glänzen
du schimmerst hin und her/bist unbegreifhch klar
die Geistes Taubenflüg' in Warheits-Sonne glänzen.

Der GOtt-bewegte Teich/ ist auch getrübet klar!
es will erst gegen ihr die Geistes-Sonn beglänzen
den Mond/dann dreht er sich/wird Erden-ab auch klar.

577


	Daniel Czepko von Reigersfeld

