
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 5

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

MAX BECKMANN

Der Kunstverein Hamburg zeigte vom 15. Mai
bis zum 11. JuU 72 Gemälde und ein halbes
Hundert Aquarelle und Zeichnungen Max
Beckmanns. Die reiche, aber nicht überladene

Aussteüung, die nun in Frankfurt zu
sehen ist, wurde in Zusammenarbeit mit dem
Museum of Modern Art in New York vorbereitet.

Sie umfaßt daher zahlreiche Bilder,
die in Europa noch nie oder doch nur
vereinzelt einem weiteren PubUkum zugänglich

gemacht werden konnten. Da die
bedeutende Druckgraphik, die 1962 vom
Badischen Kunstverein in Karlsruhe gezeigt
worden war, fast gänzlich ausgeklammert
bleibt, vermag die diesjährige Schau keinen
voüständigen Überblick über aUe Schichten
des vielseitigen Gesamtwerks zu geben. Als
unseres Wissens bisher größter, durchaus
repräsentativer Querschnitt durch das
malerische Oeuvre Beckmanns verdient sie aber
über Deutschland hinaus die Beachtung aller,
die sich ernsthaft mit der Kunst der ersten
Hälfte dieses Jahrhunderts befassen.

Max Beckmann wurde 1884 in Leipzig
geboren, begann um die Jahrhundertwende
seine künstlerische Ausbildung an der
Weimarer Akademie und ließ sich als Zwanzigjähriger

nach einem anscheinend ziemüch
belanglosen Pariser Aufenthalt in Berlin nieder,
wo er 1906 heiratete, mit Munch zusammentraf

und sich vorübergehend an der Secession

beteiligte. 1913 erschien bei Paul Cassirer die
erste Beckmann-Monographie, die den jungen

Künstler, der sich inzwischen kurz in
Florenz aufgehalten hatte und durch
verschiedene AussteUungen in Weimar und
Berlin bekannt geworden war, etwas allzu
großzügig mit Meistern wie Delacroix
verglich. Die dort vorgezeichnete Entwicklung
des eigenwiUigen « Expressionisten innerer
Erlebnisse» (H. Kaiser), dessen Tragödien-
und Katastrophenbilder ihn weitab von
seinem früheren Vorbild Hans von Marées und
stark in die Nähe des nur um wenige
Wochen jüngeren Ludwig Meidner rückten,

wurde vom Krieg erst aufgestaut und dann
in straffere Bahnen gelenkt. Aufgewühlt und
geschwächt wurde der freiwüüge Sanitätssoldat

Max Beckmann bereits 1915 von der
Front nach Frankfurt entlassen, wo er im
Verlauf der nächsten zwei Jahre endgültig
zu seinem eigenen Stil durchfand, als dessen

immer weiter abrückende Pole damals Munch
und die deutschen Veristen Otto Dix und
George Grosz erkannt werden konnten. Die
Jahre siebzehn bis dreiundzwanzig mit ihren

grausamen Folterszenen und doppelschichtigen

Bildern der «Famiüenbande» (Karl
Kraus) brachten Höhepunkte, die in der

Folgezeit, da Max Beckmann, ein zweites
Mal verheiratet, als Professor an der Städel-

Schule und als regelmäßiger Gast in Paris

großzügig am mondänen Leben jenes scheinbaren

Wirtschaftsaufschwungs teilnahm,
verständlicherweise unerreicht bleiben mußten.
Aber schon 1933 wurde er, seines Amtes
enthoben, erneut in der Kelter politischen
Zwanges gepreßt. Mit der Übersiedlung
nach Berlin, der «Abfahrt » ins oft beschworene

Unbekannte, bleibt das erste seiner neun
großen Triptychen verbunden. Wiederum
strafft sich der Stil des dem Gegenständlichen
verhafteten Meisters, der, im In- und Ausland

beachtet, 1937 als Schöpfer «entarteter
Kunst» für zehn schwere Jahre nach
Amsterdam emigrierte, um sich dort zwischen
Wehleid und Weltverachtung mit dem letzten

Funken Lebenshoffnung ein enormes
Werk abzutrotzen, das ihm gleich nach

Kriegsende größtenteils nach Amerika
vorausging. Ohne nach Deutschland zurückgekehrt

zu sein, folgte er 1947 einer
erwünschten Einladung in die Vereinigten
Staaten und übernahm verschiedene
Lehraufträge in St. Louis, Boulder und NewYork,
wo er, auf der dritten Höhe seines Ruhmes,
am 27. Dezember 1950 einem Gehirnschlag
erlag.

Ziemlich genau die Hälfte der heute in
Frankfurt ausgestellten Gemälde schließen

487



sich an die «Abfahrt» von 1933 an. Acht vor
1914 entstandene Werke reichen eben aus,
Beckmanns Entwicklung bis zum Umbruch
im Ersten Weltkrieg überschaubar zu
machen. Zwei von weither auf Grünewald
verweisende biblische Darsteüungen und die
— wie früher die ebenfalls ausgesteUte
«Große Sterbeszene» von 1906 — an Munch
erinnernde «Landschaft mit Luftballon»
bilden die Klammern vom Alten zum Neuen,
das mit dem qualvoll vergitterten Gemälde
«Die Nacht» (1918), der auseinanderfallenden

Platzansicht «Synagoge» (1919), dem
beklemmenden «Familienbild» von 1920
und dem erstmals das Hochformat zur
verstrebten Auftürmung menschlicher Chiffern
benutzenden «Traum »-Vision von 1921 gültig

eingeführt wird. Für die zehn Jahre der
Wohlstandsperiode zwischen dreiundzwanzig

und dreiunddreißig legen neben
verschiedenen (Gesellschafts-)Bildnissen die
fünf Selbstdarstellungen «mit Zigarette»
(1923), «mit weißer Mütze» (1926), «im
Smoking» (1927), «mit Saxophon» (1930)
und — nun schon frierend — «im Mantel»
(1932) ein beredtes Zeugnis ab, zu dem ein
Frauenakt, ein Stilleben, eine Badeszene und
der faszinierende «Blick auf Genua»
untermalende Begleitmusik sind. Das Selbstbildnis

bleibt geheimes Zentrum auch der letzten
Periode, in deren Triptychen, von denen freilich

nur vier gezeigt werden können, es sich
bald offen, bald maskiert wiederfindet. Diese
profanen Flügelaltäre — Stuck, Klinger und
Hans von Marées, an den sich das wichtigste
Frühwerk Beckmanns anlehnt, Macke, Nolde
und Oskar Kokoschka bedienten sich der
gleichen Dreiteilung — sind die Summe der
Bilderfahrung des alternden Meisters. In ihnen
wird mit traumwandlerischer Sicherheit über
alles und jedes verfügt, was der Künstler als

Figur oder Ding in seine Vorstellungswelt
miteinbezogen hatte. Es ist daher bei allem
Verständnis für die Beschränkung doch zu
bedauern, daß man in dieser reichen
Ausstellung nicht Gelegenheit hat, die neun
Triptychen nebeneinander zu sehen.

Die Dechiffrierung von Beckmanns
Figurenbildern, zu der man sich als fragender
Betrachter auch dann genötigt sieht, wenn
man weiß, daß hier immer ein unspaltbarer,

selbst dem Künstler entzogener Strahlungskern

bleibt, ohne den das ganze Werk in
belanglose Teile zerfiele, diese Dechiffrierung,
die vielleicht bei den Grundmotiven « Fisch »,

«Leiter», «Lampe», «Trompete» und
«Grammophontrichter» zu beginnen hätte,
um dann vor aUem die Themenkreise des

«Jahrmarkts», des «Zirkus» und des
«Variete-Theaters» zu untersuchen, muß in
erster Linie vom Gesamtwerk ausgehen, da zu
erwarten ist, daß sich die einzelnen Bilder
und Blätter wenigstens partiell gegenseitig
erhellen. Erst an zweiter Stelle sollten
Dokumente wie das erst teilweise veröffentlichte
Tagebuch von 1940 bis 1950 (gekürzte Ausgabe

«Fischer-Bücherei» 582) und der
Lebenslauf des Künstlers als Interpretationshilfen

beigezogen werden. Geht man von
Beckmanns persönlichem Schicksal und den

Katastrophen der beiden Kriege aus, sind
der willkürlichen Interpretation Tür und Tor
geöffnet, und das Kunstwerk befriedigt bald
mehr die Neugier als daß es uns zu einer
deutlicheren VorsteUung dieser Welt von
gestern und heute verhülfe.

All diese Bemühungen lohnen sich freilich

nur, wenn man vom hohen künstlerischen

Rang Beckmanns überzeugt ist und
dabei nicht vergißt, daß dieser bei einem
Maler, der immer der Figur, des Gegenstandes

und der Landschaft bedurfte, das heißt
mit Form und Farbe allein nicht auskommen
konnte, von der lesbaren Bildvokabel und
dem sichtbaren Inhalt mitbestimmt wird.
Subjektive Deutung allein genügt letztlich
nicht, und der unverbildete Betrachter wird
sich dessen auch bald bewußt, gesteht sich
seine Ratlosigkeit ein -— und geht weiter.
Etwas von dieser Ratlosigkeit umgibt fast die

ganze, nicht eben umfangreiche Beckmann-
Literatur (Bibliographie in «Max Beckmann»,
herausgegeben von Peter Beckmann, Chr.
BelserVerlag, Stuttgart 1965), soweit sie sich
nicht aufeine schrittweiseBefragung einzelner
Werke beschränkt, wie dies zum Beispiel bei
Erhard Göpels lesenswerter Interpretation der
«Argonauten » (Reclam-Werkmonographie
13) der FaU ist. Sie kommt auch im handlichen,
alle Gemälde abbildenden Katalog der
Hamburger Ausstellung zum Ausdruck, der zwar
«in den Angaben über Literatur und Aus-

488



steüungen bei den einzelnen Bildern dem
AussteUungsbesucher einen Eindruck davon
vermittelt, in welcher Weise die Kunst
Beckmanns im Laufe der Jahre in die Betrachtungen

der Kunstgeschichte und der Kunstkritik

einbezogen wurde », sich aber fast jede
helfende Interpretation versagen muß.

Solche Schwierigkeiten bleiben nicht auf
das Werk Beckmanns beschränkt — man
denke zum Beispiel an Chagall! — werden
dort aber besonders spürbar, weil man als

Betrachter immer wieder den Eindruck hat,
diesen Bildern dürfe man sich nicht hingeben,

man müsse sich mit ihnen auseinandersetzen,

sie seien mehr Text als Musik,
beschwörender Text einer halbwegs verlorenen
Sprache, die sich zerebral gibt und dennoch
von einer berauschend sinnüchen Musik
unter-, ia bisweilen überspielt wird. Den großen
Bildern Beckmanns haftet etwas Zwiespältiges

an. Sie leben aus dem Zwiespalt eines

Menschen, der anscheinend sprechen muß,
mit vorgegebenen Worten Sätze baut, an
deren Sinngefüge er in wachem Zustand bis
an den Rand der Verzweiflung zweifelt.
Beckmanns Kunst ist auf weite Strecke
Behauptung, trotzige Selbstbehauptung. Und,
auch das muß gesagt sein, bisweilen Titanen-
tum mit unheroischen Trotz- und
Protzgebärden. Gewiß: «Beckmann war Realist
und Individualist, dessen Bilder Visionen
und Erkenntnisse sind, Gleichnisse für das

Ausgeliefertsein des Menschen an die rohen,
zerstörerischen Gewalten seiner Zeit. Diese
Malerei ist mehr als nur Ausdruck dieser
Zeit, sie ist Warnung und Analyse in einem.
Man glaubt den Bildern die seelische Last
nachzufühlen, die auf dem Maler geruht
haben muß, bis er die Gesichte los war, die ihn
quälten. » Aber wenn Herbert Read in einem
unlängst veröffentlichten Artikel dann
schreibt, hinter Beckmanns Malerei hätte
«eine vorbehaltlose l&bensbejahung» gestanden,

sollte es doch wohl eher heißen : Lebens-
wille. Und das scheint uns etwas ganz anderes

zu sein, das mit der Größe des Künstlers
zugleich die Grenzen markiert, die auch im
Werk nicht übersehen werden können.

Durch die Verwischung dieser Grenzen
kann uns das Werk, um das es nun
ausschließlich geht, nicht nähergebracht und
erschlossen werden. Es ist verständlich, daß

Beckmanns Freunde, so etwa Benno Reifenberg

und Wilhelm Hausenstein in ihrer ein Jahr
vor dem Tod des Künstlers erschienenen

Monographie, das Bild des ichbezogenen
Einzelgängers zu mildern versuchten und daß

andere, die ihm nahe standen und nun sein
Erbe verwalten, in ihm allzusehr den
prophetischen Mahner sehen. Georg Schmidts

knappe FeststeUung: «Während für
Kokoschka die Macht, als das an sich Böse, den
Menschen von außen befällt, stand Beckmann

mit der Macht und dem Bösen tief im
Bund Schon vor dem Krieg hat er
wüste Szenen der Vergewaltigung des
Menschen durch den Menschen geträumt. In ihm
selber ist der Widerstreit zwischen Lust und
Abscheu am Tier im Menschen!» — diese

Feststellung kommt der Wirklichkeit zweifellos

näher, denn obwohl Beckmann seine

Figuren oft auf einer «Bühne», die hier die
Welt bedeutet, agieren läßt und damit den

Eindruck erweckt, er, der versessene Besucher

des Zirkus und der Variétés, verstehe es,

wie gewisse Habitués der Nachtlokale,
immer Distanz zu wahren, finden wir ihn oft
in der DoppelroUe des Zuschauers und Spielers,

der so vor sich selber agiert und oben
wie unten dabei ist. Aus der Einsicht in diese

zweifellos steUvertretende Mitverstrickung
läßt sich das Werk des Künstlers wohl am
ehesten erschließen. Aber nur vor den
Bildern selber wird man Günter Buschs Behauptung

verstehen, Beckmann sei «neben
Picasso und Munch und vielleicht auch neben

Chagall und Kokoschka der größte Figurenmaler

der ersten Hälfte unseres Jahrhunderts

».

Robert L. Füglister

489



KRISE IM THEATER DER NATIONEN

Zwölf Jahre alt wurde das Pariser Theater
der Nationen, ehe es nun in eine Krise geriet,
die es bis auf den Grund seines Bestehens

gefährdet. Die Saison, welche kürzlich zu
Ende ging, stand mehr im Zeichen der Frage :

wird es nach soviel Anfeindung überleben,
als in der nach der künstlerischen Qualität
des Gebotenen. Ungerecht war es jedoch,
dem diesjährigen Programm zur Last zu
legen, was dasjenige der beiden letzten
Spielzeiten gesündigt hatte. Man warf den Direktoren

damals bereits vor, zu viele nebensächliche

Darbietungen, zu viele ausgesprochene
Reinfäüe nach Paris gebracht zu haben,
unwürdig des Niveaus der früheren Jahre, als

im Théâtre Sarah Bernhardt die Pekinger
Oper, das Berliner Ensemble, Laurence
Olivier, das japanische Kabuki-Theater und die
Glanzleistungen der Moskauer Bühnen
vorüberzogen. In Wirklichkeit sah man dort
auch in den verflossenen Wochen bedenkenswerte

Aufführungen, mochte auch die zweite
Bühne in Montparnasse, den Experimenten
der Jungen vorbehalten, zu viele unterdurchschnittliche

Leistungen vorführen.
Aufschlußreicher als eine kritische

Würdigung derAufführungen ist diesmal eine
Aufdeckung der undurchsichtigen Hintergründe.
Die Ablösung des inzwischen zu Weltruhm
gelangten Unternehmens von seinem
Standquartier am Chätelet-Platz und von seinem
Direktor, A. M. Julien, der sich rühmt, den
Namen «Theater der Nationen» erfunden
und als sein geistiges Eigentum unter
Titelschutz gestellt zu haben, scheint in der Tat
festzustehen. Finanziert vom Staat, von der
Stadt Paris und vom Generalrat des Seine-

Departements, steht es unter vielfältiger
Finanzkontrolle, die zusammen mit der
Unzufriedenheit über die künstlerische Leitung
letztes Jahr zu einem unerfreulichen Ergebnis

gekommen war. Interne Reibereien
zwischen dem Direktor und seinem Stellvertreter,

dem eigentlichen künstlerischen Leiter,
Claude Planson, die mit des letzteren
Entlassung endigten, waren dazugekommen.
Man spürte, daß sich viele einflußreiche
Kräfte gegen das Theater der Nationen
verschworen hatten. Sie haben nun die Ober¬

hand behalten. Nächstes Jahr wird es allem
Anschein nach mit veränderter personeüer
Besetzung und mit gewandelter Konzeption
seine Pforten öffnen.

Julien hatte für dieses Jahr versucht,
nicht in Plansons Fehler zu verfallen. Er
verzichtete also darauf, aus fernen Negerstämmen

folkloristische Ensembles heranzuziehen,

beschränkte die Spielzeit auf rund zwei
Monate und versuchte, das Programm von
den meist nichtssagenden Gastspielen zu
befreien, die ihm der Quai d'Orsay aufnötigt,
als Folge der verschiedenen Kulturabkommen,

die meist exotischen Partnern einmal

im Jahr die Möglichkeit geben, den
Besuch einer offiziellen französischen Bühne in
Paris zu erwidern. Dieses Jahr ist das
Erscheinen der «Nationalen Kunstgruppe » aus
Teheran vermutlich auf diese diplomatische
Protektion zurückzuführen. Sie zeigte zwei
Stücke aus dem nationalen Repertoire, bot
also Einblick in eine Theatertradition, die
trotz eintöniger Darbietung durchaus
Aufmerksamkeit verdient hätte. Die Pariser
Kritik jedoch urteilte sie als bloße Kundgebungen

des Exotismus ab, ohne auf ihre
Voraussetzungen einzugehen. Unduldsamkeit,

ja Überheblichkeit einer Weltstadt
äußerte sich in diesem wegwerfenden Urteil,
das im Grunde nicht der kritisierten Sache,
sondern der zur Kritik herausfordernden
direktorialen Ursache gilt.

Es ist jetzt offensichtlich geworden,
daß es nach einem Jahrzehnt Einführung
exotischer Theater nicht mehr darum geht,
den Horizont des Pariser und des

europäischen Publikums durch VorsteUung
abgelegener Theaternationen zu erweitern.
Der Begriff des Welttheaters ist ins Bewußtsein

aller Gebildeten eingedrungen; es gilt
nun, ihn qualitativ, nicht mehr quantitativ
zu untermauern. Die Zentren schöpferischer
Theaterarbeit, England, Deutschland,
Skandinavien sowie Amerika haben dazu mehr
beizusteuern, als die eine hauptsächlich
folkloristische Tradition weitervererbenden
kulturellen Randstaaten. Was die sogenannte
«dritte Welt» der Entwicklungsländer Afrikas

und Asiens an szenischem Erbe zu eigen

49°



hat, verlangt fürs erste eine intensive Förderung

an Ort und SteUe aus dem weiterentwickelten

heimischen Geist heraus. Mit
Gastspielen in Paris ist dieser Weiterführung
mitnichten gedient. Beim Kongreß des
internationalen Theaterinstituts versprach der
damit betraute Regierungsbeamte, das Theater
der Nationen werde an Haupt und GUedern
reformiert, in seiner Existenz jedoch nicht
geschmälert werden. Hoffen wir, daß dies
auch für die Universität des Theaters der
Nationen gut, wo begabte Theaterleute aus
allen Ländern auf Kosten Frankreichs und
der UNESCO von ihren älteren KoUegen in
Vorträgen und praktischer Arbeit geschult
werden und am Ende ihrerVierteljahreskurse
jeweils ein Stück nach eigener Konzeption
aufführen. Hier, im dritten Stock des Sarah-

Bernhardt-Theaters, keimt eine völkerverbindende

Kraft des Theaters; sie zu
unterdrücken, wäre außerordentUch bedauerüch.

Im Zeitalter der reisenden Stars versteht
sich auch das Wandern ganzer Schauspielertruppen

von selbst. Eine Negertruppe wie
die «Haizüp-Stoiber-Production», die James
Baldwins «The Amen Corner » nach Europa
bringt, setzt sich nicht nur Paris zum Ziel.
Hier jedoch fand sie den ungnädigsten Empfang,

vergüchen mit demjenigen in Deutschland,

bei den Zürcher Junifestwochen und in
Holland. Baldwins schwaches Schriftsteüer-
tum, das mit der Zeugniskraft seiner PersönUchkeit

keinen Vergleich aushält, trat sichtbar

hervor. Auch eine so intensive Darstellerin

wie Claudia McNeil als im Glauben
verhärtete Schwester Margaret konnte das
geistige Niveau eines kleinbürgerUchen Natura-
Usmus nicht heben.

Den Träger des großen Preises des Theaters

der Nationen, Franco Zeffirelü, samt
seiner virtuosen Truppe hat das Zürcher
ebenso wie das Wiener PubUkum mit
Einschränkung akklamiert. Welche Idee,
Giovanni Vergas «La Lupa», dies dürftige neo-
veristische Opernübretto zurückzuverwan-
deln in ein Schauspiel, das nichts anderes als

Atmosphäre, sonst aber weder Handlung
noch Charaktere geben kann. Die RoUe der
animaüsch verführenden «Wölfin» mag eine
große Schauspielerin verlocken. Genießt sie

wie Anna Magnani Weltruf, so wird ihr

Name ziehen, das Stück aber unausbleibüch
enttäuschen. Zeffirelü, der begabteste Schüler

Lucchino Viscontis, hat von seinem
Lehrmeister den Sinn für malerische Operninszenierungen

geschärft. Er stattete selbst das

Stück auf naturaUstische Weise aus, schuf für
den zweiten Akt ein herrüches Büd in der
Maltradition der vergangenen achtziger
Jahre; seine Mühe und Begabung
verschwendete er jedoch an einen unwürdigen
Gegenstand. Bleibt die Magnani, diese blutrote

Hexe, die über aües Kolportagehafte der

Figur der verführerischen Mutter eine Wahrheit

zu geben wußte. Ich fragte mich während

des Spiels, wie wohl die ihr am nächsten
verwandte Schauspielerin des deutschen

Theaters, Maria Becker, eine solche RoUe

spielen würde. Nicht so im klassischen Umriß,

so eingebunden in ein jahrhundertealtes
Vorbild, das man aus ihr herausspürt, ohne
deshalb ihre eigene IndividuaUtät geringer
zu schätzen. Maria Becker stehen solch ani-
maüsche Temperamente ferner, sie nähert
sich ihrer Gier auf dem Umweg der Reflexion,

spielt also aus den Nerven heraus und
nicht aus der Aufwaüung eines unmittelbaren

sinnlichen Gefühls. Ihre Kunst, der Natur

ferner, gelangt ans gleiche Ziel, macht
uns aber den Weg dahin, den sie durchläuft,
bemerkbar. So gibt es also Schauspieler, die
über vergleichbare Wucht und Insistenz des

Tragischen verfügen, aber von ganz
verschiedenen Seiten, Überüeferungen und
Temperamentfarbung dazu gelangen. Das
Theater der Nationen hat uns dieses Jahr
kein anderes Beispiel so individuaüsierter
Schauspielkunst geboten, ein Vorwurf, der
ihm zu Recht gemacht werden kann. Denn
am Ende einer Saison soUten sich im
nachdenkenden Betrachter Ansätze zu einer
Typologie des Schauspielers ergeben, die diesmal

ausbüeben.
Paris hatte jedoch noch das Privüeg, Zeffi-

reüis Inszenierung von «Romeo und Juüa»
zu sehen. Abermals gab er eine historisch

getreue Rekonstruktion mit untrügüchem
Sinn für Stil, aber auch für Prunk. Verona
der Frührenaissance stand auf der perfekten
IUusionsbühne. Auch die Schauspieler genierten

sich nicht, der reaüstischen Ästhetik zu
huldigen. Keine Spur von Erhabenheit über

491



ihre Rolle: das Theatraüsche gilt ihnen noch
nicht als Schimpfwort. Diese Naivität rührt
uns, sie ergreift uns aber auch, sind wir doch
seit langem nun an analysierende Gebrochenheit

in derCharakterzeichnung gewöhnt.
Dennoch war ein leiser Zwiespalt zwischen Büh-
nenbüd und Bühnenspiel nicht zu übersehen.
Historische Genauigkeit und modern
ungestümer Stil verschränkten sich. Romeo, ein
von der Leidenschaft wie vom Blitz
getroffener Fant, spielt uns einen veredelten
Halbstarken vor. Er spricht keine Verse,
sondern kennzeichnenderweise italienische
Prosa, wohlklingend und anschauüch,
gewiß, aber der AUtagssprache näher als dem
ihr enthobenen Vers. Modern an ihm ist
nicht nur das Ungestüm, das ihn mit
Leopardensprung (für sportgestählte Körper eine
Selbstverständlichkeit) an Juüas
Balkonbrüstung fliegen läßt, nicht nur die
schrankenlose Leidenschaft, die sofort zur
Umarmung hinreißt, sondern noch mehr dieser
spürbare Gegensatz zwischen jäh
aufgeflammter körperücher Liebesbereitschaft und
hintennach folgender seelischer Liebesreife.

Bewegtheit heißt das Losungswort von
Zeffireüis Inszenierung. Kampfszenen, wie
die zwischen Romeo und Tybalt, habe ich
noch nie gesehen. Da kämpften nicht nur die
beiden Gegner, da war vielmehr der ganze
Platz ein Kampf ohne Schranken. Das DueU
nachzeichnend mit ihren Bewegungen,
wirbelten die Massen um die Kämpfenden. Kein
Zentimeter Boden, über den nicht Füße
stampften oder sprangen. Immer deutlicher
wird uns, daß die Hauptaufgabe der modernen

Regie, der heutige Regisseure sich am
Uebsten unterziehen, Massenführung heißt.
Masse zu erzeugen mit einem halben
Dutzend Menschen, das verlockt sie, das gelingt
ihnen heute, wenn sie Peter Brook oder
Franco Zeffirelü sind. Manche Quaütäten
treten dabei zurück: individueUe Charakterzeichnung

wird zurückgenommen,
geflissentlich abgestumpft.

So war denn auch dieser Romeo keineswegs

poetisch, vorab nicht im deutschen
Sinn des Wortes, das heißt meditierend und
ein wenig gefuhlvoU. Zu Träumen finden
diese Liebenden keine Zuflucht. Romeo und
Julia oder die Tragödie der durch ihre be¬

dingungslose Stärke zugrunde gehenden Liebe,

das wurde vor uns Gestalt. Genauigkeit
im Ausdruck der Leidenschaften strebten die
Schauspieler an, paraUel zur Genauigkeit der
historischen Rekonstruktion. Dadurch wurden

dieser Romeo und diese Julia zu
Sprechern einer Jugend, über die wie ein Zyklon
die Leidenschaft hinwegrast. Kein Nachdenken

ist ihr gewachsen; außer in der Umarmung

tut sie sich nur im Tod kund. Diese

Jugend dämpft mit verschämter Eiligkeit des

Sprechens die großen Gefühlsausbrüche. Statt
sie auszuspielen, rennt sie sich jauchzend und
verzweifelt zugleich in die Arme. Einen
vollkommeneren Ausdruck fand sie auf der
Bühne nicht.

Ebenso interessant war die Bekanntschaft
mit zwei osteuropäischen Regisseuren: mit
dem Mossoviet-Theater aus Moskau und dem

Prager Theatermann Otomar Krejca. Von
ihm zeigte das belgische Nationaltheater die
Brüsseler Hamleteinstudierung, und was in
Brüssel als Versuch für sich allein stand,
bekam im Théâtre Montparnasse-Gaston Baty,
dem kleinen Saal des Theaters der Nationen,
eine vertiefte Bedeutung wegen der
Konfrontierung mit der Technik des Mossoviet-
Theaters. Die Moskauer brachten zwei
Stücke des alten Repertoires (Lermontows
«Maskenbaü» und eine Bearbeitung von
Dostojewskijs «Traum des Onkels») sowie
ein modernes, Viktor Rosows « Kreuzwege ».

Russisches traditioneUes Theaterspiel konnte
man da sehen: Ausspielen der reaüstischen
Einzelheit und jeder Gemütsbewegung;
modern war jedoch die Lichtregie. Diese Truppe
entwickelt eine Auffassung vom Licht-
Strahlenvorhang, der manchmal enthüüt und
manchmal durch seine horizontal herunter-
fallende ScheinwerferfüUe verhüUt. Im
«Hamlet» versucht Krejca ÄhnUches. Seine
harten Lichtgegensätze dienen nicht, wie auf
der Bühne des frühen Jean Vilar, der
Raumerschließung, sondern der psychologischen
Symboüsierung. Nicht aüein das Bühnenbüd
mit seinen ausfahrenden kubischen Elementen,

den Umriß, weniger die Räumüchkeit
betonend, auch die Beleuchtung geht auf
eine flächige Behandlung der Bühne aus,
steüt sich also in Gegensatz zu westUchen

Konzeptionen. Wir finden auf ihrem Grund

492



selbstverständlich jenen ungebrochenen
psychologischen AussagewiUen, der östlichen
Völkern von jeher eigen war, zugleich jedoch
eine MögUchkeit der Bühnendifferenzierung,
die weiter entwickelt zu werden verdiente.
Freüich mißfiel Publikum und Presse die
starre soziologische Interpretation. Der
soziale Zustand nämUch war, laut Krejca, im
Staate Dänemark faul, weswegen auch das
Bühnenbild den unentrinnbaren Käfig in
einem spätkubistischen Stil zu suggerieren
hatte.

Die gleiche Kritik, die diese abstrahierenden

Tendenzen ablehnte und dem zweiten
Abend der Belgier (Ghelderodes «Sire Hale-

wyn», auf vorzügliche, aber traditionellere
Weise dargeboten) BeifaU spendete, verüeh
den Rumänen, im Zeichen der neugeknüpften

kultureUen Beziehungen zu Frankreich,
einen eigens für sie geschaffenen Preis. Was
das «Theater der Komödie» aus Bukarest
zeigte (Ionescos «Rhinozeros», Eugen
Schwarzens «Schatten» und Shakespeares
«Troilus und Cressida»), war nicht besser
und nicht schlechter als der normale
Durchschnitt. In «Troilus und Cressida» entfes¬

selte der junge David Esrig jedoch ein
monströses Feuerwerk an ausgefallenen
Regieeinfällen. Er machte aus diesem Stück, das

seiner Antikriegsbotschaft wegen heute
geschätzt wird, eine Farce, die Alfred Jarry
geschrieben haben könnte. Er überschritt das

Geschmack- wie das Sinnvolle, wenn er die
Helden des Altertums als schwachsinnige
Angeber kennzeichnete, denen ein jugendlicher

Held von deutUch zu schmaler Statur
kein Gegengewicht geben konnte, so daß
aüe Gewichte falsch verteüt waren, Ernst
und Innigkeit von polternderAbgeschmacktheit

verdrängt wurden. Daß man es heute

liebt, «gegen» ein Stück zu inszenieren, den

Regisseur die Absichten der Dichter
korrigieren, ja ironisieren zu lassen, wer will es

bestreiten, mehr: wer wollte diesen Stil
immer verurteilen? Zu seiner Voraussetzung
gehört jedoch Geschmackssicherheit und ein
gewisses geistiges Format, das straflos nicht
unterschritten werden kann. Es findet sich
indes nur selten, wie die Rumänen beweisen.

Georges Schiocker

493


	Umschau

