
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

HEIMITO VON DODERERS «TANGENTEN»

Wenn man von einem Buche sagt, es wiege
die gesamte übrige literarische Produktion
seines Erscheinungsjahres — vieUeicht sogar
einiger Jahre — auf, so wird das den meisten
Menschen als eine maßlose Übertreibung
erscheinen. Eine solche Behauptung bedarf
freilich zunächst einmal einer Abgrenzung
ihres Geltungsbereiches und sodann einer
mögUcherweise einleuchtenden Begründung.
Bezüglich des Buches, von welchem hier die
Rede sein soü, muß insbesondere jener
«Bereich» selbst im voraus genauer bestimmt
werden. Es handelt sich um das Tagebuch
eines Schriftstellers. Aber es hieße, dieses Buch
durchaus falsch orten, wollte man seine
Vergleichsobjekte im weiten Felde der üblichen
autobiographischen Diarien suchen. Man
trifft seinen Charakter vielmehr am ehesten,
wenn man es der philosophischen Literatur
im weitesten Sinne zuordnet. Damit dehnt
sich das Vergleichsgebiet recht beträchtlich.
Denn es umfaßt nun nicht allein die
professionelle — mit Schopenhauer zu reden: «die
mit Gehalten und Honoraren, ja gar mit
Hofratstiteln ausgestattete» — Philosophie,
sondern alle Äußerungen bewußter
Denkbemühung um Selbst- und Welterkenntnis,
wie sie sich in den Erzeugnissen der Schrift-
beflissenen verschiedenster Sparten, vom
Philologen, Historiologen, Soziologen,
Psychologen bis zum zeitkritischen
Romanschreiber, finden. Daß Philosophie auch ein
«Fach» ist, darin liegt ja eigentlich eine
sublime Ironie; jedenfaUs sofern damit ein
Monopol gemeint ist. Denn der Gegenstand des

Philosophierens liegt schlechthin jedermann
vor, und das Mittel — nämlich die Denkkraft

— ist Schulphilosophen durchaus nicht
häufiger zu eigen als «Amateuren», vorausgesetzt,

man versteht unter dieser Kraft die
kombinierte dreifache Fähigkeit: richtig zu
beobachten, logisch zu folgern und selbständig

zu urteilen. Erst diese Kombination, mit
einem starken Akzent auf der Selbständigkeit
des Urteilens, ermöglicht überhaupt schöpferisches

Denken. Und etwas anderes sollte

man nicht als Philosophie bezeichnen.
Bedenkt man, wie selten heute, in allen intel-
lektueUen Schichten, wahre geistige
Unabhängigkeit, das heißt: unbedingte Freiheit
von aüen vorgeformten Begriffsschablonen,
ideologischen Wertkategorien, Modegedanken,

Pflichtgesinnungen und Kollektivvor-
steUungen angetroffen wird, so mag man es

begreifüch finden, wenn ein Buch, dessen

hervorragendster Wesenszug es ist, eben
solche absolute geistige Unabhängigkeit zu
dokumentieren, mit einem Fanfarenstoß
begrüßt wird.

Der Philosoph ist im vorliegenden FaUe

also ein Schriftsteller. Sagen wir ruhig:
Dichter. Einer, der den oben genannten
«Gegenstand des Philosophierens» (der ja
auch der Gegenstand des Schriftstellers ist)
in solcher Verdichtung sieht, daß er Kern
und Umriß schärfer zu beobachten vermag
als andere. Wirkliche Dichter — Künstler
überhaupt — pflegen mehr ReaUtät zu
erkennen als die vermeintüchen Realisten, die
nicht wahr haben wollen, daß konsequente
Phantasielosigkeit Tatsachenblindheit im
Gefolge haben muß. Da die Wirklichkeit
selbst nicht phantasielos ist, kann sie auch
nicht ohne Phantasie durchschaut werden.
AUerdings kommt hier nicht die ordnungslos
schweifende Phantasie des Phantasten in
Betracht, sondern die sozusagen «exakte» des

schöpferischen Denkers. Für ihre Funktion
nun steUen die Tangenten Heimito von Do-
derers eine unschätzbare Sammlung fesselnder

Beispiele dar.
Gewiß trägt der umfangreiche Band

seine Bezeichnung als «Tagebuch » nicht zu
Unrecht. Wir haben es in der Tat mit einer
aus mehreren «Büchern» zusammengesteU-
ten KoUektion tagebuchmäßiger
Niederschriften zu tun. Aber es ist halt das Tagebuch

eines denkenden Künstlers, dessen
Gedanken vor aUem um das Werk und sein
Werden kreisen. Da ist nun aber gerade bei
Doderer frappierend deutUch, wie sehr Werk
und Mensch miteinander identisch sind. Der

388



Leser kann oft genug kaum unterscheiden,
ob der Tagebuchschreiber von den
Gestaltungen seiner Phantasie oder von sich selbst

spricht. Werkkonstruktion und Selbstanalyse

gehen ineinander über. Beides durchdringt

einander im Prozeß des Beobachtens,
Denkens und SchUeßens. Was dabei am Ende
als Kunstprodukt herauskommt, kennen wir
aus dem epischen Opus, insbesondere der
Strudlhofstiege. Was dabei als Erkenntnisleistung

abfäUt, darf man eine «Phüosophie
ohne System» nennen. Was vielleicht ein
Pleonasmus ist. Denn dieselbe Unvoreinge-
nommenheit, die den Künstler verdichtete
ReaUtät erschauen und gestalten läßt, ist es

auch, die Selbst- und Weltkenntnis von
objektivem Wert verbürgt. Die Standpunkt-
losigkeit — im Zeitalter akademisch geeichter

Lehrmeinungen für verächtUch gehalten
— erweist sich einmal mehr als fundamentale
Voraussetzung ungetrübter und unverzerrtet
WirkUchkeitswahrnehmung.

Wahrnehmung, bewußte Wahrnehmung,
«Apperzeption», ist vielleicht das Hauptwort

in Doderers kunstdenkerischem und
philosophischem Sprachschatz, der doch
wahrUch ein überreiches Vokabular plastischster

und drastischster Prägung umfaßt.
Apperzeption ist der Anfang aller geistigen
Aktion, sei es denkendes Schaffen oder
schöpferisches Denken. «Apperzeptionsverweigerung»

daher die Sünde wider den
Geist, die nie vergeben wird. Doderer jedenfalls

anerkennt für sie — von der doch unsere
illusionsfreudige Mitwelt weitgehend ihren
Lebensunterhalt bezieht — keinen mildernden

Umstand. Gleichviel ob instinktiv — als

Romandichter, der durch Kriegsdienst in der
Ausübung seines Handwerkes behindert,
zum Tagebuch greift und sich dabei
natürlicherweise auf Selbstbeobachtung und
Selbstkontroüe als Ausgangspunkt angewiesen

sieht — oder ob intuitiv — als geborener
Denker höheren Grades —: er beginnt mit
der Apperzeption beim eigenen Ich. Da hat
er — gleichviel ob bewußt oder unbewußt —
das Welt- und Lebensganze in nuce. Von dieser

ständigen Grundposition aus dringt
Doderers detektivisch kombinierendes Denken
so weit vor, wie das an die Apperzeption der
unmittelbar zugänglichen Welt gebundene

und von der Gegenständüchkeit genährte,
aber ihr denkerisch enthobene Bewußtsein
überhaupt vorzudringen vermag; nämhch:
bis zum Anschaulichwerden des Geistigen im
MaterieUen. Es erreicht damit einen äußersten

Punkt, den die konzessionierte Fach-
phüosophie von heute nicht einmal mehr
erahnt, geschweige denn anvisiert.

«Apperzeption » ist, nach Heimito von
Doderers Definition, weit mehr als das «rein
formale Kenntnis-Nehmen»; es ist «existentiell

verändernde Wahrnehmung ». Ein Akt
also, der nicht spurlos vorübergeht, sondern
etwas im Wahrnehmenden bewirkt. Das
bedeutet, indem es dem Wahrnehmungsakt
eine Wirkkraft zuschreibt, die nicht
unabhängig vom Wahrgenommenen sein kann,
eine wichtige Korrektur der alten schulmäßigen

Subjekt-Objekt-Theorie. Es bedeutet
aber auch die Annahme möglicher
Bewußtseinserweiterung — vieUeicht bis zum An-
schauüchwerden des Geistigen oberhalb
seiner materieUen Erscheinung? Zweifellos
bewegt sich Doderer in dieser Richtung, wenn
er von der «Mechanik des Geistes» (Adjektiv:

«geistesmechanisch») spricht. Was freilich

ein ärgerlicher Begriff ist, da er dem
Geiste zwar Eigenbewegung zuerkennt, aber
doch nur eine «mechanische», also relative,
physiologischer Gesetzlichkeit unterworfene.
Womit der Geist der Freiheit beraubt, seiner

göttUchen Wesenheit entkleidet und aus-
schließUch der Erscheinungswelt zugeordnet,

mithin eigentlich entgeistigt wird. Hier
hat die «existentielle Veränderung» ihre
Grenze gefunden an der unzulässigen
Übertragung physikalischer Vorstellungen auf die

Metaphysis. Denn von «Mechanik des

Geistes» läßt sich nur innerhalb der geistigen
Provinz der Logik und der Abstraktion
sprechen, die jedoch — auch im Menschenwesen

— nur ein Vorraum des Schöpferischen,
ein Durchgangsgebiet zum lebendigen Creator

Spiritus ist, welcher hingegen in seiner

Heimatregion (faUs der Ausdruck erlaubt
ist) «weht, wo er wiU».

Ein Geist vom Range Doderers, der kei-
nesfaUs «mechanisch» funktioniert, sondern
in souveräner Egozität schöpferisch waltet,
wird dem Referenten diese kritische Anmerkung

verzeihen. Aber er wird sie kaum gel-

389



ten lassen. Er wird sie des Versuchs der
Etablierung einer der vielen mögUchen Varianten

«zweiter Wirklichkeit» verdächtig
finden. Sie scheint indessen erlaubt, schon durch
den Buchtitel. Tangenten sind Berührungslinien;

sie schneiden den Kreis nicht auf; sie

tangieren ihn nur von außen. Insofern ist der
Titel sogar eine Untertreibung. Denken —
immer wieder muß es gesagt werden :

schöpferisches Denken — ist keine «zweite»,
sondern originäre WirkUchkeit. Deren Kreis hat
keinen geringeren Radius als der Kreis aller
anderen originären Wirküchkeiten, mit dem
er sich überschneidet, einen Teil davon dek-
kend, einen übrigen freilassend, wie auch ein
Teil von ihm selbst «frei» und «draußen»
bleibt.

Zurück zum Stoffüchen des Buches! Da
sei jedem Kenner und Verehrer des Romanciers

von Doderer verraten, daß er dessen

Kunst — ihr Geheimnis liegt ja eigentUch im
Reiz einer permanenten Mystifikation des

Lesers durch die unlösbare Verschmelzung
von verschiedenen WirkUchkeiten — noch
um einiges genußvoUer aufnehmen wird,
wenn er die in den «Tangenten » vorgelegten

Fragmente zur Aufschlüsselung seiner poetischen

Verfahrensweise studiert. Es erübrigt
sich, in Anbetracht dieses außerordentlichen
Dokuments, noch dessen unverwechselbare,
höchstpersönliche sprachhche Ausdrucksform

besonders zu erwähnen, in welcher sich
ein wunderliches Gemisch von Individuaüs-
men, Austriazismen und Terminologismen
zu ungeahnter AUgemeinverständUchkeit auf
internationaler inteUektueüer Ebene erhebt.

Nebenbei bemerkt: was der Österreicher

par excellence Heimito von Doderer gelegent-
Uch über die Deutschen zu sagen weiß,
scheint nicht eben dem Wunsche entsprungen,

deren unzerstörbarer Selbstzufriedenheit

zu schmeicheln. Auch sonst setzt es so
manchen Seitenhieb auf sanktionierte
Anmaßung und kanonisierte Fragwürdigkeit.
So findet auch die kleine Schadenfreude ihre
Nahrung — könnte ein unbedarfter Leser
meinen. Aber es ist immer die große Freude
am treffenden Urteil; die Freude an der unbe-
stochenen Einsicht, am Schliff und an der
Schärfe des Gedankens.

Walter Abendroth

THEATER ALS EXPERIMENTIERFELD DER FREIHEIT

Zu dem Buch «Theater hinter dem ,Eisernen Vorhang'»

Ein Buchtitel wie Theater hinter dem «Eisernen

Vorhang» entbehrt nicht des Doppelsinns.
Denn die Bedeutung des Begriffs, der da in
Anführungszeichen steht, ist nicht nur
poUtisch und geographisch. Der eiserne Vorhang
ist eine Vorrichtung, die aus feuerpolizeüi-
chen Gründen in den Theatern angebracht
worden ist, um Bühne und Zuschauerraum
im FaUe eines Brandes gegeneinander
abzuriegeln. Es ist nicht anzunehmen, daß hinter
diesem eisernen Vorhang jemals gespielt
wird. Der Buchtitel, der zweifeUos im poUtischen

und geographischen Sinn vom «Eisernen

Vorhang» spricht, läßt uns immerhin
auch an die ursprüngliche Bedeutung denken.

Wird etwa da, wo in der Regel kein
Theater gespielt wird, am Ende doch
weitergespielt? Lebt das Theater fort, selbst unter

ideologischem Zwang, der es knebelt und zu
erwürgen droht?

Der sechste Band der Reihe «Theater
unserer Zeit» sucht — mit Beiträgen von Jacek
Frühling, Heinz Kersten, Wolfgang Kraus,
Stephan Vajda, Klaus Völker und PhiUpp
Wolff-Windegg — Antwort auf diese Frage1.
Sie wird nicht nur dadurch erschwert, daß es
noch immer nicht ganz leicht ist, aus eigener
Anschauung einen umfassenden ÜberbUck
über das Theaterleben der Ostblockländer zu
gewinnen. Verwirrender noch als diese

Schwierigkeit ist das Aufund Ab der Kultur-
poUtik, der Wechsel von Tauwetter und hartem

Kurs. Die Maßregelung Wolfgang Lang-
hoffs, des Intendanten des Deutschen Theaters

in OstberUn, und seine Selbstkritik im
Sinne des Parteiverdikts, das gegen das Stück

390



«Die Sorgen und die Macht» von Peter
Hacks ausgesprochen worden war, sind
Beispiele für die harte WirkUchkeit staatUcher
KontroUe des künstlerischen Lebens. Die
Schaubühne ist für die Funktionäre eines
kommunistischen Regimes eine «moraUsche
Anstalt», nicht im Sinne Schülers freiUch;
die Erziehungsarbeit an den Theaterbesuchern

hat das zum Ziel, was in Diskussionen
und Reden über die Aufgaben des Theaters
«die sozialistische Weltanschauung» genannt
wird. Wer zudem die jüngere Theatergeschichte

überbückt, wird mühelos feststeUen,
daß die sowjetische Kulturpoütik unabhängig

von den Schwankungen des Kurses
Verarmung und Verödung ganz besonders auf
dem Gebiet des Theaters zur Folge hatte.
Die großartigen Anfänge des Revolutionstheaters,

die begeisternden Taten der Schüler
Stanislawskis, der Regisseure Meyerhold,
Tairow und Wachtangow zum Beispiel, hatten

für die Entwicklung des modernen
Theaters außerordentliche Bedeutung — nur
gerade in Rußland und in den kommunistischen

Ländern nicht. Ist denn nicht gar, unter

der schulmeisterlichen Herrschaft des
soziaUstischen ReaUsmus, das lebendige Theater

ganz zugrunde gegangen?
Die Berichte, die der Band «Theater hinter

dem .Eisernen Vorhang' » vereinigt, lassen

den Schluß zu, daß die Bühne aüen
ideologischen Vorschriften zum Trotz ein
Experimentierfeld der Freiheit gebUeben ist.
Die Unterschiede von Staat zu Staat sind
freüich groß und reichen von einem
Zustand, der im Ernst keinen nennenswerten
Spielraum offen läßt (wie in Ostdeutschland)
bis zu einer Atmosphäre avantgardistischer
Experimente (wie in Polen). Dazwischen
sind, durch besondere Tradition und besondere

Voraussetzungen bedingt, höchst un-
terschiedliche Zustände anzutreffen. Das
Theater wäre ja nicht der Raum geistiger und
künstlerischer Auseinandersetzung und also
überhaupt kein Theater mehr, wenn es sich
völlig gleichschalten Ueße. Widerspruch und
Gegenposition, der Austrag von Differenzen
und der Kampf zwischen einander entgegengesetzten

Haltungen bestimmen sein Wesen.
Seine Tendenz kann man zwar festlegen;
aber auch die «sozialistische Weltanschau¬

ung» bedarf, wenn sie sich aus szenischer

DarsteUung ergeben soU, eines Widerparts,
und sei es nur, um ihn glorreich zu überwinden.

Begreiflicherweise richtet sich unser
Interesse vornehmUch auf die Randzustände
äußerster Unfreiheit und verhältnismäßig
großer Freiheit. Heinz Kersten berichtet über
die TheaterpoUtik in der DDR, Klaus Völker
über Drama und Dramaturgie in diesem
Bereich kommunistischer Herrschaft. Man hat
in den fünfziger Jahren festgesteUt, daß

Klassikerinszenierungen in der Sowjetzone
die Spitze der Spielpläne hielten. Während
einer Periode des sogenannten Tauwetters,
in der Spielzeit 1956/57, gehörten 46 Prozent
aüer aufgeführten Werke in die Kategorien
Klassik und bürgerUcher ReaUsmus. Außerdem

wurden zeitgenössische westliche Autoren

gespielt, wie Anouilh, Cocteau, Pagnol
und Sartre, dieser freüich mit seinen poUtisch
verwendbaren Stücken, ferner Lorca, de

Hartog, das «Tagebuch der Anne Frank»,
Zuckmayer und Curt Goetz. Daneben üefen

Inszenierungen von Stücken streng
marxistischer Observanz. Aber man kann nicht
behaupten, der Theaterbesucher habe wirklich

nur soziaUstischen Realismus vorgesetzt
bekommen, wenngleich natürUch die
Inszenierung zweifeUos in jedem FaU einer
VerwirkUchung dessen gleichkam, was den
Forderungen der Kulturfunktionäre entsprach.
Kersten gibt die Kriterien an, nach denen —
einem Aufsatz der ostdeutschen Theaterzeit-
schrift «Theater der Zeit» zufolge —
entschieden wird, ob ein westlicher Autor in den

Spielplan aufgenommen werden könne. Da
wird denn gefragt, ob dieser Autor erkannt
habe, was die Menschen hindere, menschenwürdig

zu leben, und vor aüem wird gefragt,
ob er das erkannt habe, indem er die GeseUschaft

und den Staat, in dem er zu leben

gezwungen sei, gut beobachtet habe. Eine
entscheidende Frage endUch: Ist sein Werk
nicht nur «Uterarisch-theatralisch reizvoU»,
sind seine Ansichten und Absichten auch für
Menschen, die unter anderen Bedingungen
als er leben, verständlich? Diese Prüfung
haben die Stücke von O'Casey, Priestley
und O'Hara bestanden. «Der Tod des

Handlungsreisenden» von Arthur Müler, «Der

391



Hauptmann von Köpenick» von Carl
Zuckmayer und «Biedermann und die Brandstifter

» von Max Frisch, später auch «Andorra »,
wurden auf die ostdeutschen Spielpläne
übernommen. Dagegen ist in der DDR von
Friedrich Dürrenmatt, der in den andern
Ländern des Ostblocks zahlreiche Inszenierungen

hat, bisher nur «Der Besuch der alten
Dame» gespielt worden.

Man müßte diese Inszenierungen natürUch

sehen. Die Absicht, Theater westlicher
Herkunft sozusagen zur Dokumentation zu
spielen, nämUch um zu zeigen, wie dekadent
oder verworfen die westliche Zivüisation sei,
wird sich in jeder Aufführung auswirken.
Aber welches ist der Effekt? Es ist nicht
möglich, Theater ohne Auseinandersetzung,
ohne Wechselbeziehung von Bühne und
Parkett zu spielen. GeseUschaftskritik richtet
sich nicht nur gegen die GeseUschaft, die im
Stück selbst bekämpft oder bloßgesteUt
wird; sie wirkt ansteckend. Klaus Völker
berichtet in seinem Aufsatz über Drama und
Dramaturgie in Ostdeutschland über FäUe,
in denen sich erweist, daß die kritische
Grenze nicht zwischen Kommunisten und
Nichtkommunisten unter den Theaterschaffenden

verläuft, sondern eher zwischen
Künsdern und Kunsthandwerkern, zwischen
überzeugten Marxisten, die den Widerspruch
zwischen ReaUtät und Lehre an Einzelfällen
szenisch wirkungsvoU darsteüen, und
gefügigen Mitläufern, die den jeweils herrschenden

Kurs in langweüigen Szenenfolgen
abschreiben. Ein Experimentierfeld der Freiheit
ist das Theater hier nicht im Sinne des
radikalen Zweifels an der Lehre, wohl aber im
Sinne des Zweifels, ob diese Lehre denn auch
in die Tat umgesetzt werde. Die wirkUch
begabten Dramatiker, wie Peter Hacks oder
Heiner MüUer, erregen Anstoß, weü sie

selbständig denken, weü sie in ihren Stücken der
Auseinandersetzung Raum geben, die sich an
den herrschenden Verhältnissen selbst
entzündet. Man braucht nur an den SchulfaU
des großen Bert Brecht selbst zu erinnern:
seine Werke werden im übrigen Ostblock
offenbar mehr gespielt als in Ostdeutschland,
wo man der unkontrolUerbaren Macht der
szenischen Wirkung nur geringen Spielraum
zubilligt.

Und dies zu einem Zeitpunkt, da in Polen
und in der/Tschechoslowakei avantgardistische

Experimente kaum mehr als besondere

Wagnisse empfunden werden. Wolfgang
Kraus hat auf einer Theaterreise durch die
Oststaaten die Überzeugung gewonnen,
«daß die östliche Welt in Bewegung geraten
ist und irgendwelche Reden noch so mächtiger

PoUtiker wohl Rückschläge bewirken
können, aber die einer relativen Liberalität
zustrebende Entwicklung nicht mehr aufhalten

werden.» Stephan Vajda schUeßt seinen
Überbück über die Lage des ungarischen
Theaters von heute mit der FeststeUung, daß

sich vor aüem in der ungarischen Provinz
Kräfte sammeln, die den Aufbruch in der

Richtung der Moderne vorbereiten, was
bedeutet, daß in Debrecen, Szeged, Györ,
Eger und anderen Städten Theaterinstitute
aufgeblüht sind, die oft mehr Freiheit
genießen als die Bühnen in Budapest. In der
Provinz werden westliche Autoren wie
Dürrenmatt und Frisch, O'NeiU und Müler
gespielt.

Was voUends Jacek Frühling und Philipp
Wolff-Windegg aus Polen zu berichten wissen,
läßt aufhorchen. Das polnische Theater
bückt auf eine ehrwürdige Tradition zurück.
Aber die polnische Teüung störte die
Entwicklung und unterband namentUch in den
Gebieten, die unter russische und unter
preußische Herrschaft geraten waren, patriotische
oder zur Befreiung aufrufende Theaterstücke.
Größere Freiheit genossen die Bühnen im
österreichischen Verwaltungsgebiet. Der
VersaiUer Vertrag, der Polens Selbständigkeit

statuierte, wirkte befreiend auch auf das

Theaterleben des Landes. Es erlebte in der

Zwischenkriegszeit einen starken
Aufschwung. Dann aber kam, mit der Herrschaft
Hitlers, die brutalste Unterdrückung polnischer

Kultur. Aber es muß eine Art von
Untergrundbewegung auch für das Theater
gegeben haben. Als der Zweite Weltkrieg zu
Ende war, erstand in kurzer Zeit scheinbar

aus dem Nichts eine Theaterkultur mit
ausgesprochen charakteristischen Zügen. Es gab
keine Privattheater mehr; aUe Bühnen wurden

staatUche Institutionen. Man begann mit
Klassikern, vor aüem auch mit den Werken
von Mickiewicz, Slowacki und Krasinski.

392



Verhältnismäßig früh erschienen auf den
Spielplänen Werke zeitgenössischer Autoren
aus dem Westen, wobei — was im Vergleich
zu den Verhältnissen in Ostdeutschland er-
staunUch wirkt — auch Bühnenstücke von
Ionesco, Beckett, Genet, Dramatisierungen
nach Kafka und Camus aufgeführt wurden.

Von besonderem Interesse für uns ist das

zeitgenössische dramatische Schaffen Polens,
dessen ironisch-satirische Züge aufhorchen
lassen. Stücke von Mrozek, Rozewicz und
Jarecki haben nicht nur vereinzelt den Weg
auf unsere Bühnen gefunden und ernten in
KeUertheatern und Studios verdienten
Erfolg. Man gewinnt aus Jacek Frühlings gut
dokumentierter Schüderung den Eindruck
eines regen und vielseitigen Theaterwesens.
PhiUpp Wolff-Windegg beschreibt dazu den
eigenartigen SonderfaUdes «psycho-dynami-
schen Theaters», das im «Theater-Laboratorium»

in der westpolnischen Provinzstadt
Opole gepflegt wird. Es handelt sich um
«therapeutische» oder «kathartische»
Versuche mit Archetypen, um «Experimente
koüektiver Introversion», indem der
Zuschauer durch das Spiel der Schauspieler mit
einem in ihm schlummernden Archetyp
konfrontiert wird.

Das Theater, so müssen wir dieser
Beschreibung entnehmen, gerät in diesen
merkwürdigen Inszenierungen in die Nähe der
Magie und des Schamanismus. Man spielt da
Shakespeare und Goethe, den «Faust» zum
Beispiel, aber man spielt sie so, daß die
Wirkung ins Groteske umschlägt. Der WiUe des
Zuschauers soü beeinflußt werden, indem
das Ehrwürdige und Vertraute zuerst lächerlich

gemacht wird, dann aber im Zuschauer

selbst der «Epiphanie » zum Durchbruch
verhelfen soü.

Es ist sehr schwer, aus diesen Beschreibungen

eine VorsteUung der sonderbaren

Theaterexperimente von Opole zu gewinnen.
Eines aber ist unverkennbar: Hier regt sich

schöpferische Freiheit, hier wird Theater
gespielt, meinetwegen auf höchst problematische

und anfechtbare Weise, aber voUkommen

frei, absolutes und autonomes Theater.
Der anregende Band «Theater hinter dem

,Eisernen Vorhang'» gibt keine erschöpfende

Auskunft. Er gibt jedoch EinbUcke,
die wohl geeignet sind, allzu festgefahrene
VorsteUungen über das «gefesselte Theater»

zu korrigieren2. Wenn wir hören, daß

Shakespeare-Inszenierungen in Ungarn
gewaltige aktueUe Wirkungen erzielten, dann
werden wir uns der Tatsache bewußt, daß

Theater und PoUtik sich gegenseitig zu
beeinflussen vermögen, nämUch durchaus
nicht nur die Politik das Theater, sondern
ebenso sicher das Theater die PoUtik.

Anton Krättli

'«Theater hinter dem .Eisernen
Vorhang'», mit Beiträgen von Jacek Frühling,
Heinz Kersten, Wolfgang Kraus, Stephan
Vajda, Klaus Völker und PhiUpp Wolff-
Windegg. Band 6 der Reihe «Theater unserer
Zeit», Basüius Presse, Basel/Hamburg/Wien.
2«Das gefesselte Theater», von Jürgen
Rühle, eine umfassende DarsteUung des

Weges «vom Revolutionstheater Zum
sozialistischen ReaUsmus». Verlag Kiepenheuer
& Witsch, Köln/Berlin 1957.

393


	Bücher

