Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bucher
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHER

HEIMITO VON DODERERS «TANGENTEN»

Wenn man von einem Buche sagt, es wiege
dic gesamte iibrige literarische Produktion
seines Erscheinungsjahres — vielleicht sogar
einiger Jahre — auf, so wird das den meisten
Menschen als eine mafBlose Ubertreibung er-
scheinen. Eine solche Behauptung bedatf
freilich zunichst einmal einer Abgrenzung
ihres Geltungsbereiches und sodann einer
moglicherweise einleuchtenden Begriindung.
Beziiglich des Buches, von welchem hier die
Rede sein soll, muf3 insbesondere jener «Be-
reich» selbst im voraus genauer bestimmt
werden. Es handelt sich um das TZagebuch
eines Schriftstellers. Aber es hieBe, dieses Buch
durchaus falsch orten, wollte man seine Ver-
gleichsobjekte im weiten Felde der iiblichen
autobiographischen Diatien suchen. Man
trifft seinen Charakter vielmehr am ehesten,
wenn man es der philosophischen Literatur
im weitesten Sinne zuordnet. Damit dehnt
sich das Vergleichsgebiet recht betrichtlich.
Denn es umfallt nun nicht allein die profes-
sionelle — mit Schopenhauer zu reden: «die
mit Gehalten und Honoraren, ja gar mit
Hofratstiteln ausgestattete» — Philosophie,
sondern alle AuBerungen bewuBter Denk-
bemithung um Selbst- und Welterkenntnis,
wie sie sich in den Erzeugnissen der Schrift-
beflissenen vetrschiedenster Sparten, vom
Philologen, Historiologen, Soziologen, Psy-
chologen bis zum zeitkritischen Roman-
schreiber, finden. Daf3 Philosophie auch ein
«Fach » ist, darin liegt ja eigentlich eine sub-
lime Ironie; jedenfalls sofern damit ein Mo-
nopol gemeint ist. Denn der Gegenstand des
Philosophierens liegt schlechthin jedermann
vor, und das Mittel — nimlich die Denk-
kraft — ist Schulphilosophen durchaus nicht
hiufiger zu eigen als «Amateuren», voraus-
gesetzt, man versteht unter dieser Kraft die
kombinierte dreifache Fihigkeit: richtig zu
beobachten, logisch zu folgern und selbstin-
dig zu urteilen. Erst diese Kombination, mit
cinem starken Akzent auf der Selbstindigkeit
des Urteilens, ermoglicht iiberhaupt schépfe-
risches Denken. Und etwas anderes sollte

388

man nicht als Philosophie bezeichnen. Be-
denkt man, wie selten heute, in allen intel-
lektuellen Schichten, wahte geistige Unab-
hiangigkeit, das heifit: unbedingte Freiheit
von allen vorgeformten Begriffsschablonen,
ideologischen Wertkategorien, Modegedan-
ken, Pflichtgesinnungen und Kollektivvozr-
stellungen angetroffen wird, so mag man es
begreiflich finden, wenn ein Buch, dessen
hervorragendster Wesenszug es ist, eben
solche absolute geistige Unabhingigkeit zu
dokumentieren, mit einem Fanfarensto3 be-
grilfft wird.

Der Philosoph ist im vorliegenden Falle
also ein Schriftsteller. Sagen wir ruhig:
Dichter. Einer, der den oben genannten
«Gegenstand des Philosophierens» (der ja
auch der Gegenstand des Schriftstellers ist)
in solcher Verdichtung sieht, dafl er Kern
und UmriB schirfer zu beobachten vermag
als andere. Wirkliche Dichter — Kiinstler
iibethaupt — pflegen mehr Realitit zu er-
kennen als die vermeintlichen Realisten, die
nicht wahr haben wollen, dal konsequente
Phantasielosigkeit Tatsachenblindheit im
Gefolge haben muB. Da die Wirklichkeit
selbst nicht phantasielos ist, kann sie auch
nicht ohne Phantasie durchschaut werden,
Allerdings kommt hier nicht die ordnungslos
schweifende Phantasie des Phantasten in Be-
tracht, sondern die sozusagen «exakte» des
schopferischen Denkers. Fiir ihre Funktion
nun stellen die 7angenten Heimito von Do-
deters eine unschitzbare Sammlung fesseln-
der Beispiele dar.

GewiB trigt der umfangreiche Band
seine Bezeichnung als «Tagebuch» nicht zu
Untecht. Wir haben es in der Tat mit einer
aus mehreren «Biichern» zusammengestell-
ten Kollektion tagebuchmiBiger Niedet-
schriften zu tun. Aber es ist halt das Tage-
buch eines denkenden Kiinstlers, dessen Ge-
danken vor allem um das Werk und sein
Werden kreisen. Da ist nun aber gerade bei
Doderer frappierend deutlich, wie sehr Werk
und Mensch miteinander identisch sind. Der



Leser kann oft genug kaum unterscheiden,
ob der Tagebuchschreiber von den Gestal-
tungen seiner Phantasie oder von sich selbst
spricht. Werkkonstruktion und Selbstana-
lyse gehen ineinander iiber. Beides durch-
dringt einander im ProzeB3 des Beobachtens,
Denkens und SchlieBens. Was dabei am Ende
als Kunstprodukt herauskommt, kennen wit
aus dem epischen Opus, insbesondere der
Strudlhofstiege. Was dabei als Erkenntnislei-
stung abfillt, datf man eine «Philosophie
ohne System» nennen. Was vielleicht ein
Pleonasmus ist. Denn dieselbe Unvoreinge-
nommenheit, die den Kiinstler verdichtete
Realitit erschauen und gestalten liBt, ist es
auch, die Selbst- und Weltkenntnis von ob-
jektivem Wert verbiirgt. Die Standpunkt-
losigkeit — im Zeitalter akademisch geeich-
ter Lehrmeinungen fiir verichtlich gehalten
— erweist sich einmal mehr als fundamentale
Voraussetzung ungetriibter und unverzerrter
Wirklichkeitswahrnehmung.
Wahrnehmung, bewufite Wahrnehmung,
«Apperzeption», ist vielleicht das Haupt-
wort in Doderers kunstdenkerischem und
philosophischem Sprachschatz, der doch
wahtlich ein iiberreiches Vokabular plastisch-
ster und drastischster Prigung umfaBt. Ap-
perzeption ist der Anfang aller geistigen
Aktion, sei es denkendes Schaffen oder
schopferisches Denken. «Appetzeptionsvet-
weigerung» daher die Siinde wider den
Geist, die nie vergeben wird. Doderer jeden-
falls anerkennt fiir sie — von der doch unsere
illusionsfreudige Mitwelt weitgehend ihren
Lebensunterhalt bezieht — keinen mildern-
den Umstand. Gleichviel ob instinktiv — als
Romandichter, der durch Kriegsdienst in der
Ausiibung seines Handwerkes behindert,
zum Tagebuch greift und sich dabei natiit-
licherweise auf Selbstbeobachtung und
Selbstkontrolle als Ausgangspunkt angewie-
sen sieht — oder ob intuitiv — als geborener
Denker hoheren Grades —: er beginnt mit
der Apperzeption beim eigenen Ich. Da hat
er — gleichviel ob bewuBlt oder unbewufit —
das Welt- und Lebensganze in nuce. Von die-
set stindigen Grundposition aus dringt Do-
derers detektivisch kombinierendes Denken
so weit vot, wie das an die Appetrzeption det
unmittelbar zuginglichen Welt gebundene

und von der Gegenstindlichkeit genihrte,
aber ihr denkerisch enthobene Bewulitsein
iibethaupt vorzudringen vermag; nimlich:
bis zum Anschaulichwerden des Geistigen im
Materiellen. Es erreicht damit einen #ufler-
sten Punkt, den die konzessionierte Fach-
philosophie von heute nicht einmal mehr er-
ahnt, geschweige denn anvisiert.

«Apperzeption» ist, nach Heimito von
Doderers Definition, weit mehr als das «rein
formale Kenntnis-Nehmen »; es ist «existen-
tiell verindernde Wahrnehmung». Ein Akt
also, der nicht spurlos voriibergeht, sondern
etwas im Wahrnehmenden bewirkt. Das be-
deutet, indem es dem Wahrnehmungsakt
eine Wirkkraft zuschreibt, die nicht unab-
hingig vom Wahrgenommenen sein kann,
eine wichtige Korrektur der alten schulmaBi-
gen Subjekt-Objekt-Theorie. Es bedeutet
aber auch die Annahme moglicher Bewulit-
seinserweiterung — vielleicht bis zum An-
schaulichwerden des Geistigen oberhalb sei-
ner materiellen Erscheinung? Zweifellos be-
wegt sich Doderer in dieser Richtung, wenn
et von der «Mechanik des Geistes» (Adjek-
tiv: «geistesmechanisch») spricht. Was frei-
lich ein drgetlicher Begriff ist, da er dem
Geiste zwar Eigenbewegung zuerkennt, aber
doch nur eine «mechanische», also relative,
physiologischer Gesetzlichkeit unterworfene.
Womit der Geist der Freiheit beraubt, seiner
gottlichen Wesenheit entkleidet und aus-
schlieBlich der Erscheinungswelt zugeord-
net, mithin eigentlich entgeistigt wird. Hier
hat die «existentielle Verinderung» ihre
Grenze gefunden an der unzulissigen Ubet-
tragung physikalischer Vorstellungen auf die
Metaphysis, Denn von «Mechanik des Gei-
stes» liBt sich nur innerhalb der geistigen
Provinz der Logik und der Abstraktion spre-
chen, die jedoch — auch im Menschenwe-
sen — nur ein Vorraum des Schipferischen,
ein Durchgangsgebiet zum lebendigen Crea-
tor spiritus ist, welcher hingegen in seiner
Heimatregion (falls der Ausdruck erlaubt
ist) «weht, wo er will ».

Ein Geist vom Range Doderers, der kei-
nesfalls «mechanisch» funktioniert, sondern
in souveriner Egozitit schopferisch waltet,
witd dem Refetenten diese kritische Anmer-
kung verzeihen. Abet er wird sie kaum gel-

389



ten lassen. Er wird sie des Versuchs der Eta-
blierung einer der vielen moglichen Varian-
ten «zweiter Wirklichkeit» verdichtig fin-
den. Sie scheint indessen erlaubt, schon durch
den Buchtitel. Tangenten sind Beriihrungs-
linien; sie schneiden den Kreis nicht auf; sie
tangieren ihn nur von auBlen. Insofern ist der
Titel sogar eine Untertreibung. Denken —
immer wieder muB} es gesagt werden: schop-
ferisches Denken — ist keine «zweite», son-
dern originire Witklichkeit. Deren Kreis hat
keinen geringeren Radius als der Kreis aller
anderen originidren Wirklichkeiten, mit dem
et sich iiberschneidet, einen Teil davon dek-
kend, einen iibrigen freilassend, wie auch ein
Teil von ihm selbst «frei» und «drauflen»
bleibt.

Zuriick zum Stofflichen des Buches! Da
sei jedem Kenner und Verehrer des Roman-
ciers von Doderer verraten, daBl er dessen
Kunst — ihr Geheimnis liegt ja eigentlich im
Reiz einer permanenten Mystifikation des
Lesers durch die unlosbare Verschmelzung
von verschiedenen Wirklichkeiten — noch
um einiges genuBvoller aufnehmen witrd,
wenn er die in den «Tangenten » vorgelegten

Fragmente zur Aufschliisselung seiner poeti-
schen Verfahrensweise studiert. Es eriibrigt
sich, in Anbetracht dieses auBerordentlichen
Dokuments, noch dessen unverwechselbare,
hochstpersonliche sprachliche Ausdrucks-
form besonders zu erwihnen, in welcher sich
ein wundetrliches Gemisch von Individualis-
men, Austriazismen und Terminologismen
zu ungeahnter Allgemeinverstindlichkeit auf
internationaler intellektueller Ebene erhebt.

Nebenbei bemerkt: was der Osterreicher
par excellence Heimito von Doderer gelegent-
lich iiber die Deutschen zu sagen weil,
scheint nicht eben dem Wunsche entsprun-
gen, deren unzerstOrbarer Selbstzufrieden-
heit zu schmeicheln. Auch sonst setzt es so
manchen Seitenhieb auf sanktionierte An-
maBung und kanonisierte Fragwiirdigkeit.
So findet auch die kleine Schadenfreude ihre
Nahrung — konnte ein unbedarfter Leser
meinen. Aber es ist immer die groB3e Freude
am treffenden Urteil ; die Freude an der unbe-
stochenen Einsicht, am Schliff und an der
Schiirfe des Gedankens.

Walter Abendroth

THEATER ALS EXPERIMENTIERFELD DER FREIHEIT

Zu dem Buch «Theater hinter dem ,Eisernen Vorbang»

Ein Buchtitel wie Theater binter dem « Eisernen
Vorbang» entbehrt nicht des Doppelsinns.
Denn die Bedeutung des Begriffs, der da in
Anfiihrungszeichen steht, ist nicht nur poli-
tisch und geographisch. Der eiserne Vorhang
ist eine Vorrichtung, die aus feuerpolizeili-
chen Griinden in den Theatern angebracht
worden ist, um Biihne und Zuschauerraum
im Falle eines Brandes gegeneinander abzu-
riegeln. Es ist nicht anzunehmen, daf3 hinter
diesem eisernen Vorhang jemals gespielt
wird. Der Buchtitel, der zweifellos im politi-
schen und geographischen Sinn vom «Eiser-
nen Vorhangy spricht, lit uns immerhin
auch an die urspriingliche Bedeutung den-
ken. Wird etwa da, wo in der Regel kein
Theater gespielt wird, am Ende doch weiter-
gespielt? Lebt das Theater fort, selbst unter

390

ideologischem Zwang, der es knebelt und zu
erwiirgen droht?

Der sechste Band der Reihe «Theater un-
serer Zeit» sucht — mit Beitrdgen von Jacek
Friihling, Heinz Kersten, Wolfgang Kraus,
Stephan Vajda, Klaus Volker und Philipp
Wolfl-Windegg — Antwort auf diese Frage?,
Sie wird nicht nur dadurch erschwert, daB es
noch immer nicht ganz leicht ist, aus eigener
Anschauung einen umfassenden Uberblick
iiber das Theaterleben der Ostblocklinder zu
gewinnen. Verwirrender noch als diese
Schwierigkeit ist das Auf und Ab der Kultur-
politik, der Wechsel von Tauwetter und hat-
tem Kurs. Die MaBregelung Wolfgang Lang-
hoffs, des Intendanten des Deutschen Thea-
ters in Ostberlin, und seine Selbstkritik im
Sinne des Parteiverdikts, das gegen das Stiick



«Die Sorgen und die Macht» von Peter
Hacks ausgesprochen worden war, sind Bei-
spiele fiir die harte Wirklichkeit staatlicher
Kontrolle des kiinstlerischen Lebens. Die
Schaubiihne ist fiir die Funktionire eines
kommunistischen Regimes eine «moralische
Anstalt», nicht im Sinne Schillers freilich;
dic Erziehungsarbeit an den Theaterbesu-
chern hat das zum Ziel, was in Diskussionen
und Reden iiber die Aufgaben des Theaters
«die sozialistische Weltanschauung » genannt
wird. Wer zudem die jiingere Theaterge-
schichte iiberblickt, wird miihelos feststellen,
daB die sowjetische Kulturpolitik unabhin-
gig von den Schwankungen des Kurses Ver-
armung und Verédung ganz besonders auf
dem Gebiet des Theaters zur Folge hatte.
Die groBartigen Anfinge des Revolutions-
theaters, die begeisternden Taten der Schiiler
Stanislawskis, der Regisseure Meyerhold,
Tairow und Wachtangow zum Beispiel, hat-
ten fiir die Entwicklung des modernen
Theaters auBerordentliche Bedeutung — nur
gerade in RuBlland und in den kommunisti-
schen Lindern nicht. Ist denn nicht gar, un-
ter der schulmeisterlichen Herrschaft des so-
zialistischen Realismus, das lebendige Thea-
ter ganz zugrunde gegangen?

Die Berichte, die der Band «Theater hin-
ter dem ,Eisernen Vorhang®» vereinigt, las-
sen den SchluB zu, daB die Biihne allen ideo-
logischen Vorschriften zum Trotz ein Ex-
perimentierfeld der Freiheit geblieben ist.
Die Unterschiede von Staat zu Staat sind
freilich groB und reichen von einem Zu-
stand, der im Ernst keinen nennenswerten
Spielraum offen LiBt (wie in Ostdeutschland)
bis zu einer Atmosphire avantgardistischer
Experimente (wie in Polen). Dazwischen
sind, dutch besondere Tradition und beson-
dere Voraussetzungen bedingt, hochst un-
terschiedliche Zustinde anzutreffen. Das
Theater wire ja nicht der Raum geistiger und
kiinstlerischer Auseinandersetzung und also
iiberhaupt kein Theater mehr, wenn es sich
vollig gleichschalten lieBe, Widerspruch und
Gegenposition, der Austrag von Differenzen
und der Kampf zwischen einander entgegen-
gesetzten Haltungen bestimmen sein Wesen.
Seine Tendenz kann man zwar festlegen;
aber auch die «sozialistische Weltanschau-

ung» bedatf, wenn sie sich aus szenischer
Datstellung ergeben soll, eines Widetpatts,
und sei es nur, um ihn glorreich zu iiberwin-
den.

Begteiflicherweise richtet sich unser In-
teresse vornehmlich auf die Randzustinde
duBerster Unfreiheit und verhiltnismiBig
groBer Freiheit. Heing Kersten berichtet tiber
die Theatetpolitik in det DDR, Klaus Vilker
iiber Drama und Dramaturgie in diesem Be-
reich kommunistischet Hetrschaft. Man hat
in den fiinfziger Jahren festgestellt, dal3
Klassikerinszenierungen in der Sowjetzone
die Spitze det Spielpline hielten. Wihrend
einer Periode des sogenannten Tauwettets,
in der Spielzeit 1956/57, gehdrten 46 Prozent
aller aufgefiihrten Werke in die Kategorien
Klassik und biirgetlicher Realismus, AuBer-
dem wurden zeitgendssische westliche Auto-
ren gespielt, wie Anouilh, Cocteau, Pagnol
und Sattre, dieser freilich mit seinen politisch
verwendbaren Stiicken, ferner Lorca, de
Hartog, das «Tagebuch der Anne Franky,
Zuckmayet und Curt Goetz. Daneben liefen
Inszenierungen von Stiicken streng marxi-
stischer Obsetvanz, Aber man kann nicht
behaupten, der Theaterbesucher habe witk-
lich nur sozialistischen Realismus vorgesetzt
bekommen, wenngleich natiirlich die Insze-
nierung zweifellos in jedem Fall einet Ver-
witklichung dessen gleichkam, was den For-
derungen der Kulturfunktionire entsprach.
Kersten gibt die Kriterien an, nach denen —
einem Aufsatz der ostdeutschen Theaterzeit-
schrift «Theater der Zeit» zufolge — ent-
schieden witd, ob ein westlicher Autor in den
Spielplan aufgenommen wetden kénne. Da
wird denn gefragt, ob dieser Autor erkannt
habe, was die Menschen hindere, menschen-
wiirdig zu leben, und vor allem wird gefragt,
ob er das erkannt habe, indem er die Gesell-
schaft und den Staat, in dem er zu leben ge-
zwungen sei, gut beobachtet habe. Eine ent-
scheidende Frage endlich: Ist sein Werk
nicht nur «literarisch-theatralisch reizvoll»,
sind seine Ansichten und Absichten auch fiir
Menschen, die untet anderen Bedingungen
als er leben, verstindlich? Diese Priifung
haben die Stiicke von O’Casey, Priestley
und O’Hara bestanden, «Der Tod des Hand-
lungsreisenden» von Arthur Miller, «Der

391



Hauptmann von Koépenick » von Carl Zuck-
mayer und «Biedermann und die Brandstif-
ter » von Max Frisch, spiter auch «Andorra »,
wurden auf die ostdeutschen Spielpline
iibernommen. Dagegen ist in der DDR von
Friedtich Diirrenmatt, der in den andern
Lindern des Ostblocks zahlreiche Inszenie-
rungen hat, bisher nur « Der Besuch der alten
Dame » gespielt worden.

Man miiBite diese Inszenierungen natiit-
lich sehen. Die Absicht, Theater westlicher
Herkunft sozusagen zur Dokumentation zu
spielen, nimlich um zu zeigen, wie dekadent
oder verwotfen die westliche Zivilisation sei,
wird sich in jeder Auffilhrung auswirken.
Aber welches ist der Effekt? Es ist nicht
moglich, Theater ohne Auseinandersetzung,
ohne Wechselbeziehung von Biihne und
Parkett zu spielen. Gesellschaftskritik richtet
sich nicht nur gegen die Gesellschaft, die im
Stiick selbst bekimpft oder bloBgestellt
wird; sie wirkt ansteckend. Klaus Volker
berichtet in seinem Aufsatz iiber Drama und
Dramaturgie in Ostdeutschland iiber Fille,
in denen sich erweist, daB die kritische
Grenze nicht zwischen Kommunisten und
Nichtkommunisten unter den Theaterschaf-
fenden vetliuft, sondern eher zwischen
Kiinstlern und Kunsthandwerkern, zwischen
iiberzeugten Marxisten, die den Widerspruch
zwischen Realitit und Lehte an Einzelfillen
szenisch witkungsvoll darstellen, und gefii-
gigen Mitlidufern, die den jeweils herrschen-
den Kurs in langweiligen Szenenfolgen ab-
schreiben. Ein Experimentietfeld der Freiheit
ist das Theater hier nicht im Sinne des radi-
kalen Zweifels an detr Lehre, wohl aber im
Sinne des Zweifels, ob diese Lehre denn auch
in die Tat umgesetzt werde. Die witklich be-
gabten Dramatiker, wie Peter Hacks oder
Heiner Miiller, erregen AnstoB, weil sie selb-
stindig denken, weil sie in ihren Stiicken det
Auseinandersetzung Raum geben, die sich an
den herrschenden Verhiltnissen selbst ent-
ziindet. Man braucht nur an den Schulfall
des groflen Bert Brecht selbst zu erinnern:
seine Werke wetrden im iibrigen Ostblock
offenbar mehr gespielt als in Ostdeutschland,
wo man der unkontrollierbaren Macht der
szenischen Wirkung nur geringen Spielraum
zubilligt,

392

Und dies zu einem Zeitpunkt, da in Polen
und in der, Tschechoslowakei avantgardisti-
sche Experimente kaum mehr als besondete
Wagnisse empfunden werden. Wolfgang
Kraus hat auf einer Theaterreise durch die
Oststaaten die Uberzeugung gewonnen,
«daB die ostliche Welt in Bewegung geraten
ist und irgendwelche Reden noch so mich-
tiger Politiker wohl Riickschlige bewirken
konnen, aber die einer relativen Liberalitit
zustrebende Entwicklung nicht mehr aufhal-
ten werden.» Stephan Vajda schlieBt seinen
Uberblick iiber die Lage des ungarischen
Theaters von heute mit der Feststellung, dal3
sich vor allem in der ungarischen Provinz
Krifte sammeln, die den Aufbruch in der
Richtung der Modetne vorbereiten, was be-
deutet, daB in Debrecen, Szeged, Gyor,
Eger und anderen Stidten Theaterinstitute
aufgebliiht sind, die oft mehr Freiheit ge-
nieBen als die Bithnen in Budapest. In der
Provinz werden westliche Autoren wie Diir-
renmatt und Frisch, O’Neill und Miller ge-
spielt.

Was vollends Jacek Friibling und Philipp
Wolff-Windegg aus Polen zu berichten wissen,
liBt aufhotchen. Das polnische Theater
blickt auf eine ehrwiirdige Tradition zutiick.
Aber die polnische Teilung storte die Ent-
wicklung und unterband namentlich in den
Gebieten, die unter russische und unter preu-
Bische Hertschaft geraten waten, patriotische
oder zur Befreiung aufrufende Theaterstiicke.
GroBere Freiheit genossen die Biihnen im
Osterreichischen Verwaltungsgebiet. Der
Versailler Vertrag, det Polens Selbstindig-
keit statuierte, wirkte befreiend auch auf das
Theatetleben des Landes. Es erlebte in der
Zwischenkriegszeit einen starken Auf-
schwung. Dann aber kam, mit der Herrschaft
Hitlers, die brutalste Unterdriickung polni-
scher Kultur. Aber es muB eine Art von Un-
tergrundbewegung auch fiir das Theater ge-
geben haben. Als der Zweite Weltkrieg zu
Ende war, etstand in kurzer Zeit scheinbar
aus dem Nichts eine Theaterkultur mit aus-
gesprochen charakteristischen Ziigen. Es gab
keine Privattheater mehr; alle Biithnen wur-
den staatliche Institutionen. Man begann mit
Klassikern, vor allem auch mit den Werken
von Mickiewicz, Slowacki und Krasinski.



VerhiltnismiBig frith erschienen auf den
Spielplinen Werke zeitgendssischer Autoren
aus dem Westen, wobei — was im Vergleich
zu den Verhiltnissen in Ostdeutschland et-
staunlich wirkt — auch Biihnenstiicke von
Ionesco, Beckett, Genet, Dramatisierungen
nach Kafka und Camus aufgefiihtt wutden.

Von besonderem Interesse fiit uns ist das
zeitgenossische dramatische Schaffen Polens,
dessen ironisch-satirische Ziige aufhorchen
lassen, Stiicke von Mrozek, Rézewicz und
Jarecki haben nicht nur vereinzelt den Weg
auf unsere Biihnen gefunden und ernten in
Kellertheatern und Studios verdienten Et-
folg. Man gewinnt aus Jacek Friihlings gut
dokumentierter Schilderung den Eindruck
eines regen und vielseitigen Theaterwesens.
Philipp Wolff-Windegg beschreibt dazu den
eigenartigen Sondetfall des «psycho-dynami-
schen Theaters », das im «Theater-Laborato-
rium» in der westpolnischen Provinzstadt
Opole gepflegt wird. Es handelt sich um
«therapeutische» oder «kathartische» Ver-
suche mit Archetypen, um «Experimente
kollektiver Introversion», indem der Zu-
schauer dutch das Spiel der Schauspieler mit
einem in ihm schlummernden Atchetyp kon-
frontiert wird.

Das Theatet, so miissen wit dieset Be-
schreibung entnehmen, gerit in diesen merk-
wiirdigen Inszenierungen in die Nihe der
Magie und des Schamanismus. Man spielt da
Shakespeare und Goethe, den «Faust» zum
Beispiel, aber man spielt sie so, da die Wit-
kung ins Groteske umschligt, Der Wille des
Zuschauers soll beeinfluBt werden, indem
das Ehrwiirdige und Vertraute zuerst licher-
lich gemacht wird, dann aber im Zuschauer

selbst der « Epiphanie» zumDutchbruch vet-
helfen soll.

Es ist sehr schwer, aus diesen Beschrei-
bungen eine Vorstellung der sonderbaren
Theaterexperimente von Opole zu gewinnen.
Eines aber ist unverkennbar: Hier regt sich
schopferische Freiheit, hiet wird Theater ge-
spielt, meinetwegen auf hochst problemati-
sche und anfechtbare Weise, abet vollkom-
men frei, absolutes und autonomes Theatet.

Det anregende Band «Theater hinter dem
,Bisernen Vorhang‘» gibt keine erschop-
fende Auskunft. Er gibt jedoch Einblicke,
die wohl geeignet sind, allzu festgefahrene
Vorstellungen iibet das «gefesselte Thea-
ter» zu korrigieren?. Wenn wir héren, daB3
Shakespeare-Inszenierungen in Ungarn ge-
waltige aktuelle Wirkungen erzielten, dann
werden wir uns der Tatsache bewuBt, dal3
Theater und Politik sich gegenseitig zu be-
einflussen vermdgen, nimlich durchaus
nicht nur die Politik das Theater, sondetn
ebenso sicher das Theater die Politik.,

Anton Krattli

1«Theater hinter dem ,Eisetnen Vot-
hang®», mit Beitrigen von Jacek Friihling,
Heinz Kersten, Wolfgang Kraus, Stephan
Vajda, Klaus Volker und Philipp Wolff-
Windegg. Band 6 det Reihe «Theater unseter
Zeit », Basilius Presse, Basel/Hamburg/Wien.
2¢Das gefesselte Theater», von Jiirgen
Riihle, eine umfassende Datstellung des
Weges «vom Revolutionstheater zum sozia-
listischen Realismus». Vetlag Kiepenheuer
& Witsch, Kdln/Betlin 1957.

393



	Bücher

