Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 3

Artikel: Der Gesang der Hoffnung : Paradiso XXV
Autor: Getto, Giovanni

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161732

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

men der Sprache, ein Genaunehmen der menschlichen Beziehungen und ein
Genaunehmen des Gewissens, durch das uns Gott im Blick auf das Ganze der
Menschheit Schritt fiir Schritt, wie er es bei Dante tat, zu unsrer wahren Be-
stimmung fiihrt.

Literaturnachweis

Zur neueren Dantedeutung: G. Getto, « Letture dantesche », Firenze 1962 ; Chatles Singleton,
«Introduzione alla Divina Commedia», Napoli 1961; Th. Spoerri, «Dante und die euro-
paische Literatur», Stuttgart 1963; Remo Fasani, «Il Poema Sacro», Firenze 1964; Fredi
Chiappelli, «Introduzione alle Opere di Dante Alighieri», Milano 1965. Zum Zusammenhang
von Linguistik und Anthropologie: Roman Jakobson, «Selected Writings I», ’s-Gravenhage
1962, «Essais de Linguistique générale», Paris 1963 ; Claude Lévi-StrauBl, « L’ Analyse struc-
turale en linguistique et en anthropologie», in «Word» 1945, «Introduction 4 I'ceuvre de
Marcel MauBB» in «Sociologie et Anthropologie», Paris 1950. Dazu die Diskussion zur
«Pensée sauvage» in «Esprit», Nov. 1963; Edmond Ortigues, «Le discours et le symbole»,
Paris 1963; R. Barthes, «Eléments de sémiologie» in « Communications», Paris 1964. — Wo
nichts anderes vermerkt ist, stammt die Ubersetzung von Karl VoBler, Atlantis Verlag,
Berlin 1942.

Der Gesang der Hoffnung

PARADISO XXV

GIOVANNI GETTO

Die Stimme der irdischen Hoffnung eréffnet mit eindriicklichen Worten diesen
Gesang, der einer anderen und hochsten, der christlichen Hoflnung gewidmet
ist. Der romantische Kontrast scheint der tiefsten und leidenschaftlichsten
Menschlichkeit des Dichters zu entspringen, der auf der Pilgerfahrt durch die
Unendlichkeit des Himmels den Erdboden nicht vergessen hat, der auf die
Unsterblichkeit und den Ruhm ausgerichtet ist, die Gottes erlésende Gnade
gewihrt, und der doch auch um ein anderes Uberleben und einen anderen
Ruhm besorgt bleibt, welche die Gunst der Welt zuerkennt. Dieser Kontrast
bietet dem Interpreten den schwer zu umgehenden Vorwand, bei einem der
eindriicklichsten und volkstiimlichsten Bilder von Dantes Autobiographie, die
der Divina Commedia anvertraut wurden, zu verweilen. Es ist vielleicht das be-

281



kannteste und sprichwortlichste Selbstbildnis des Menschen oder der Dichter-
personlichkeit Dante, das des ex#/ immeritus, der sich nach der fernen Heimat
sehnt und den die heimliche Erwartung einer ehrenvollen Heimkehr und einer
triumphalen Anerkennung aufrechterhilt, die das peema sacro thm einbringen
sollte:
Se mai continga che ’l poema sacro
al quale ha posto mano e cielo e terra,
si che m’ ha fatto per piu anni macro,
vinca la crudelta che fuor mi serra
del bello ovile ov’io dormi’ agnello,
nimico ai lupi che gli danno guerra;
con altra voce omai, con altro vello
ritornerd poeta, ed in sul fonte
del mio battesmo prenderd ’l cappello. . .

Dieser autobiographische Abril3 ist von einer starken Wahrheit und muB in
allen seinen Teilen mit einfacher Zustimmung angenommen werden. Nur sein
letzter Sinn verlangt nach einer vorsichtigen Deutung, damit allzu leichte Mif3-
verstindnisse vermieden werden. Die Wirklichkeit des heiligen Liedes ersteht
schon im ersten Vers, mit der Aussicht, die jenes erhoffte Ereignis er6ffnet, in
der Fiille seiner ungeheuren Mithsal und in der Totalitit seines universalen
Atems. Die zufillige Geschichte der Menschen und die ewige Wahrheit Gottes,
die schmerzliche Unruhe der Erde und die unbewegliche Vollkommenheit des
Himmels, Natur und Ubernatur werden als die michtig wirkenden Krifte und
die unerschopflichen Quellen der Inspiration des Meisterwerks empfunden,
welches so die Erofinungsterzine des Gesanges feierlich beherrscht und die
Figur seines Schopfers in den Vordergrund stellt, Dantes Ich, die Person des
Autors, die mit den Stigmata der korperlichen und geistigen Anstrengung ge-
zeichnet ist, die das grandiose Unterfangen auferlegt — ein Unterfangen und
eine Person, die sich in der Zeit verlingern. Man denkt an die Anrufung der
Musen im neunundzwanzigsten Gesang des Pargatorio: « O sacrosante vergini,
se fami, [ freddi o vigilie mai per voi soffersi. . . »; und, wenn man den langen
Weg des Dichters weiter zuriickverfolgt, an das Bekenntnis im dritten Buch
des Convivio: « Oh wie manche Nichte waren es, da der andern Augen sich im
Schlafe schlossen, wihrend die meinen starr auf die Wohnung meiner Liebe
schauten.» Worte, zu deren bewuBtem Deuter sich der in gleicher geistiger
Askese erfahrene Boccaccio in seiner 1Vita di Dante machte: «Unbekiimmert
um Hitze und Kilte, um Nachtwachen, Hunger und jede andere korperliche
Unbequemlichkeit, gelangte er durch fleiBiges Studium zur Erkenntnis...»
Die Dauer der aufreibenden Arbeit wird durch eine Zeitangabe (per pis anni)
verdeutlicht. Aber implicite ist die ganze Terzine in der Zeit ausgerichtet: von
der Gegenwart, in der nunmehr die Existenz des Gedichtes angekiindigt wird,

282



in die Vergangenbheit, in der es durch lange, mithevolle Jahre hindurch ausge-
arbeitet wurde, und in die Zukunft, in der es bestimmt sein wird, seinem Autor
Gerechtigkeit zu verschaffen. Und wie in der ersten Terzine Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft sich rund um die Wirklichkeit des Gedichts auftun,
indem sie ihm die Belebung einer wesentlichen biographischen Erfahrung ver-
lethen, so gestalten sich in den beiden folgenden Terzinen Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft rund um einen Raum, indem sie eine Lebensbewe-
gung bestimmen, den Rhythmus einer ganzen Existenz, die Besinnung auf einen
Ort, der einst ein geliebter Wohnort war, von dem der Dichter nun grausam
ferngehalten wird, und zu dem er eines Tages heimzukehren hofft. Auch diese
sehnsiichtige Liebe zur eigenen Stadt hatte schon frither das Comvivio be-
zeugt: «...es lag im Belieben der Biirger von Florenz, der sehr schénen und
berithmten Tochter Roms, mich von ihrer siiBen Brust zu stoflen, an der ich
geboren und bis zur Hohe meines Lebens genidhrt wurde und an der ich von
ganzem Herzen den miiden Geist zur Ruhe zu bringen und die mir gewihrte
Zeit zu beschlieBen wiinsche.» Und wenn das Gedicht in der GroBartigkeit
seiner Komponenten und in den Qualen seiner Komposition evoziert wird, so
erscheint die Stadt in der ruhebringenden Schoénheit des Traums und
jugendlicher Idealitit und in der Erinnerung ausgefochtener Kimpfe und er-
duldeter Bitterkeit. Ein Buch und ein Ort, die Dantes Vergangenheit erfiillt
haben, beschiftigen seine Gegenwart und erleuchten seine Zukunft; die Divina
Commedia und Florenz, die beiden Ziele des Wanderers auf der Erde und im
Jenseits, das eine nahezu erreicht, das andere noch fern, sind hier einander an-
genihert und in eine enge Bezichung gesetzt. Die beiden Wege, der politische
und der dichterische, flieBen in dem einen Ziel der Kronung in San Giovanni
zusammen. Und die kreatirliche Wirklichkeit, die in dem Hinweis auf die
Kastelung beim Schreiben des Gedichts und auf die untadelige Existenz in
Florenz bemerkbar wurde, wird wiederum in der Einzelheit spiirbar, die der
Vers: «con altra voce omai, con altro vello», andeutet. Immerhin wirkt hier,
neben der Feststellung der verinderten duBeren Erscheinung, auch das Be-
wubBtsein einer Verschiedenheit des dichterischen Gehalts und Tons, wie sie
sich mit den Jahren, dem Studium und der Erfahrung ergeben hat.

Der Akt der Dichterkronung wird «sul fonte [ del s#o battesimo » verlegt,
damit, wie Boccaccio im Trattatello sagt, «am selben Ort, an dem er den ersten
Namen empfing, er durch die Krénung auch den zweiten empfange», den
«Namen, der linger wihrt und mehr ehrt». Aber die Rechtfertigung dieser
Ortswahl, dieses Blickes auf sein schones San Giovanni, gibt Dante selbst in
der abschlieBenden Terzine dieses Eroffnungsabschnitts:

perd che nella fede, che fa conte
P'anime a Dio, quivi intra’ io, e poi

Pietro per lei si mi gird la fronte.

283



Die Taufe, nach der Definition des Thomas von Aquin spiritualis generatio
und nach Dante selbst (Inf. IV) «Tor des Glaubens», jenes Glaubens, der,
wie er im Gefolge Gregors des GroBen erklirt, «fa conte [ I'anime a Dio («per
fidem ab omnipotenti Deo cognoscimur », liest man in der dritten Homilie des
ersten Buches {iber Hesekiel) — die Taufe wird vom Dichter in ihrer ganzen
Fille als Lebensbeginn empfunden, als Anfang einer Dynamik, die sich in der
Ewigkeit beschlieBt (den Getauften, schreibt Thomas von Aquin, «statim
debetur locus congruus spirituali vitae, qui est beatitudo aeterna »). Anderseits:
was will Dante mit jener Art von Lichtkronung bedeuten, die ihm durch Petrus
zuteil wird («cosl benedicendomi cantando, [ tre volte cinse me, si com’ io
tacqui, / I’apostolico lume al cui comando [io avea detto; sinel dir gli pacqui! »)?
Es ist eine Art endliche Approbation von seiten «del gran viro [ a cui Nostro
Signor lascio le chiavi», gleichsam ein vorweggenommenes Urteil, eine vor
dem Tod erfolgte Zulassung zur Ewigkeit. Dante, der iiber Lebende und Tote
geurteilt hat, indem er sich (wie man gesagt hat) mit duBerster Kiihnheit eine
nur Gott zustehende Aufgabe anmaBt, hat es auch nicht unterlassen, tiber sich
selbst zu urteilen. Dante hat sich jenseits des Todes begeben, er hat sich in der
Ewigkeit gesehen, weil er die eigene irdische Erfahrung als abgeschlossen be-
trachtete. Dante verewigt sich im totalen Sinne. Nicht nur insofern er fiir sich
eine Situation irdischen und iiberirdischen Ruhmes herstellt, sondern auch in-
sofern, als er, nachdem er die Situation iiberirdischen Ruhmes festgelegt hat,
gleichzeitig eine irdische Situation errichtet, die sich nicht mehr dndern kann.
Die Wahl von seiten Gottes wird zur Wahl von seiten Dantes. Gott setzt ihn
in die triumphierende Kirche ein, und er verpflichtet sich der kimpfenden
Kirche. Die den Dante begegnenden Seelen eigene Beziehung zwischen irdi-
schem und iiberirdischem Zustand wird auf den Kopf gestellt. Fiir sie war es
der irdische Zustand, der den uberirdischen bedingte. Fiirt Dante hingegen ist
es der letztere, der von nun an sein Leben auf Erden bedingen wird. Nachdem
er mit der Taufe in den Glauben eingetreten ist, ist er mit dem Glauben in
die Ewigkeit eingetreten. In diese Perspektive eines abgeschlossenen Lebens
ordnet sich das poema sacro ein, konkretes Zeugnis von Dantes Glauben, greif-
bares Zeichen seines Wirkens fiir den Glauben. Die Divina Commedia war, wie
Curtius schreibt, die Antwort von Dantes Geist auf Dantes Schicksal: das Exil.
Wenn das Exil die Unordnung der Welt bestitigte, so muBte das Gedicht ein
Instrument sein, um die Welt wieder in Ordnung zu bringen. Wenn die Divina
Commedia die Geschichte von Dantes Rettung ist, so ist sie auch ein Aufruf zur
Rettung der Menschheit. Dantes Riickkehr nach Florenz sollte mit der Riick-
kehr der Menschheit zur Ordnung zusammenfallen. Dantes Krénung bedeutete
die Anerkennung der Giiltigkeit seiner Botschaft. Die personliche Hoffnung,
die in der am Ort seiner Taufe empfangenen Krone gipfelte, erhielt so den
Wert einer universalen Hoffnung, einer Riickkehr der Menschheit zu den reinen
Quellen des Glaubens. Man sollte deshalb hinsichtlich des Anfangs dieses Ge-

284



sanges nicht von einem Gegensatz zwischen religioser und personlicher Hoff-
nung sprechen, sondern von einer Begegnung zwischen religioser und politi-
scher Hoflnung, zwischen solcher in die himmlische und solcher in die irdische
Civitas, zwischen der Erwartung futurae beatitudinis nach der Definition des
Petrus Lombardus, die in der ersten Antwort Dantes an Jacobus nachklingt
(Spes est certa exspectatio futurae beatitudinis. . .: «Spene, dissi io, & un attender
certo [ della gloria futura...») und der Erwartung der beatitudo huius vitae,
die im De Monarchia niedergelegt ist und, wie Passerin d’Entréves gezeigt hat,
in der Commedia auf die Stufe einer komplexeren Vision prophetischer und
religioser Ordnung gebracht wird, zu deren Verkiinder Dante sich durch die in-
spirierte Botschaft des Gedichtes macht. Religiése und politische Hoffnung
diirfen nicht getrennt werden, ebensowenig wie das Leben in der Gnade und
die daraus entspringende politische Verantwortung, und ebensowenig wie das
asketische Leben zur Eroberung der himmlischen Civitas und der mutige Ein-
satz fir die Reform der irdischen Civitas. Nur so vermag man die Ausdriicke
von offensichtlich religioser Bedeutung voll zu verstehen, in denen sich diese
ersten Terzinen abwickeln: poema sacro vor allem; dann auch cielo e terra, beide
- gegenwirtig und wirksam in Inspiration und Aufbau des Gedichts; iiberdies
die Formeln, die unzweifelhaft der biblischen Sprache entstammen: ovile,
agnello, lupi; und schlieBlich der Hinweis auf die Taufe, auf den Glauben und
auf Petrus. Auch die Intonation des Abschnitts hat eine prophetisch-religiose
Klangfarbe (man kann auch mit Auerbach von einer «Beschworung» spre-
chen, die in leidenschaftlichem Wunsch das Bild eines Ereignisses wachruft,
das nicht eintritt).

Von hier aus erhellt die Bedeutung jenes iiberraschenden Einfalls der drei-
fachen Prifung, die Dante im achten Himmel vor den drei groB3ten Exponenten
des Apostelkollegiums iiber die drei christlichen Kardinaltugenden zu be-
stehen hat. Wie die Eingangsverse den Ritus einer triumphalen Krénung zum
Gegenstand haben, so meint die Prifung eine liturgische Weihe und eine
feierliche Investitur. Als der Dichter nach der Hingabe an das ferne Trugbild,
das sich auf die irdische Heimat bezog, zu der himmlischen Vision zuriickkehrt,
folgen sich vor seinen Augen Bewegungen des Lichts, und er vernimmt — und
der Erzihler braucht selber — Worte von erthabener Majestit.

Aus der Krone der Seligen, aus der Petrus gekommen war, tritt das Licht
des Jacobus auf Dante und Beatrice zu. Aber die beiden Apostel werden
durch wiirdevolle Umschreibungen benannt. Petrus wird als der Anfang der
feierlichen Reihe der Pipste gesehen («la primizia | che lascio Cristo de’ vicari
suoi»). Und Jacobus wird mit dngstlicher Eindringlichkeit angekiindigt, wo-
durch seine Wichtigkeit unterstrichen wird («Mira, mira: ecco...»). Er ist
«il barone [ per cui 1 giu si visita Galizia», und die Anspielung auf die Wall-
fahrt nach Compostela (zusammen mit Rom und dem Heiligen Land eine der
drei groBen mittelalterlichen Wallfahrten, wie Dante selbst in der V72 Nova

285



sagt), scheint einen hieratischen und wunderbaren Hauch um den Apostel zu
verbreiten, der mit einem im feudalen Mittelalter nicht ungebriuchlichen Aus-
druck als barone bezeichnet wird. Mit vollkommener Kohirenz der Sprache
braucht frither Beatrice basilica im Sinne von domus regia (nach der Interpreta-
tion von Lana); und Jacobus nennt Gott /o nostro imperadore, die Apostel conti
und das Paradies a#/a und corte; wihrend Dante selbst, in seiner Eigenschaft
als Chronist, jeden der Apostel als grande principe glorioso bezeichnet. Aber der
Dichter will nicht ein strenges Ausdrucksystem entwerfen und eine einzige
Serie von Metaphern verwenden. Die hofische Sprache (und der feierliche Ton
ganz allgemein) mischt mit einer andern Sprache. Die Begegnung der beiden
Apostel wird mit Hilfe eines jener heiteren Tierbilder berichtet, die in den
Vergleichen des Paradiso nicht selten auftreten:

Si come quando il colombo si pone
presso al compagno, 'uno all’altro pande,
girando e mormorando, 'affezione;
Cosi vid’io 'uno dall’altro grande
principe glorioso essere accolto,
laudando il cibo che 14 su si prande.

Das Bild der Tauben ist von seltener Liebenswiirdigkeit und voll von sanf-
ter Neigung; und doch ist das expressive Ergebnis des Vergleichs nicht ohne
liturgische Wiirde, dank der beiden Gerundien («girando e mormorando ») und
dank der Verwandtschaft der Taube mit einem der iltesten und vornehmsten
Embleme der religiosen Symbolsprache: so daB sich das Bild zu einer stilisier-
ten heraldischen Majestit zu fiigen scheint, die vollkommen zum Duktus des
zweiten Vergleichsteils paBit («I’'uno dal’altro grande [ principe glorioso», wo
das enjambement einen monumentalen Bogen spannt, der sich auf die beiden
Pfeiler grande und principe stutzt). Im letzten Vers («laudando il cibo che la
su si prande») kommt eine weitere Bildquelle hinzu, nimlich jene der bibli-
schen Metapher vom Mahl, auf die der Dichter mehrmals zurtickgreift und die
auch in Beatrices Gebet am Anfang des vierundzwanzigsten Gesangs auftritt,
um die Gesinge von Dantes Priifung einzuleiten: «O sodalizio eletto alla gran
cena [ del benedetto Agnello, il qual vi ciba [ si, che la vostra voglia ¢ sempre
piena.» Die verschiedenen Bilder verschmelzen und eliminieren sich gewisser-
mallen gegenseitig, oder sie schaffen vielmehr ein neues Ausdrucksklima, das
verschwommene Gefiihl einer Ausnahmesprache mit hohem Symbolgehalt.
So daBl am Ende weniger die Erinnerung an diese oder jene Figur als der
Gesamteindruck einer Bildersprache bleibt, einer Rede, die zwar auf einen
charakteristischen Aspekt der biblischen, liturgischen und mystischen Sprache
zuriickweist, aber auch das Gefiihl eines schwierigen und undefinierbaren Er-
lebnisses vermittelt, eines Aufstiegs zu unerreichbaren Gipfeln transzendenter
Wirklichkeiten. Zur Schaffung dieses erhabenen Ausnahmeklimas tragen auch

286



die Latinismen bei, die im ganzen Paradiso hiufig sind. Vorher fanden wir
continga, pande, prande. Jetzt finden wir in einer einzigen Terzine gratulare, assolto,
coram me, ignito:
Ma poi che ’l gratular si fu assolto,
tacito coram me ciascun s’affisse,
ignito si che vincea il mio volto.

Das im letzten Vers erscheinende Licht, das die menschliche Aufnahme-
fihigkeit tibersteigt, ist hier, wie im Paradiso iiberhaupt, die Figuration einer
gréBeren Prisenz. Jacobus erscheint als «ein Licht», und hinsichtlich Petrus’
als foco secondo und secondo Jume; und beide Apostel erstrahlen in solcher Weise,
daB sie Dantes Blick iibertreffen. In der wohlwollenden Aufmunterung, die
der Apostel an Dante richtet, ist eine Erinnerung an diese lichte Wirklichkeit:
«...che ci6 che vien qua su del mortal mondo, / convien ch’ai nostri raggi si
maturi. » Es sind Lichtblitze und -flecken, die in jenem hochsten sinnbildlichen
Moment zusammenflieBen und aufflammen, der den Mittelpunkt des Prii-
fungsgesprichs ausmacht:

Mentr’io diceva, dentro al vivo seno
di quello incendio tremolava un lampo
subito e spesso a guisa di baleno.

Indi spird: «L’amore ond’io avvampo. .. »

Beatrice ihrerseits offenbart sich in der Freude und im Licheln: «E la mia
donna piena di letizia» (das ist ihre Haltung, als sie Dante die Ankunft des
Jacobus ankiindigt); «Ridendo allora Beatrice disse» (so wendet sie sich an
den Apostel). Und in ihren Worten leuchten Lichtvisionen: «nel sol che raggia
tutto nostro stuolo».

Beatrices Rede an den Apostel erdffnet einen Abschnitt der Erhabenheit und
Heiterkeit, der sich um den Namen der Hoffnung versammelt:

Inclita vita per cui la larghezza
della nostra basilica si scrisse,

fa resonar la spene in questa altezza:
tu sai, che tante fiate la figuri,
quante Iesu ai tre fe’ piu carezza.

Wie man weil}, ist die Lesart von mindestens zwei Wortern dieser Reim-
gruppe (Jarghexza - altegza - carezza) zweifelhaft. Anstatt Ja Jarghezza konnte
man /allegregza wihlen; und anstatt caregga konnte man chiaregga lesen. Aber
wenn dadurch der logische Sinn ein wenig geindert wird, so bleibt der poeti-
sche Sinn davon unberiihrt.

Das lyrische oder besser epische Klima des Abschnitts wird durch den zen-
tralen Vers bestimmt (der nicht nur der Stellung, sondern auch der syntakti-

287



schen Funktion nach zentral ist; er enthdlt den Hauptsatz und den Kern von
Beatrices Aussage): «fa resonar la spene in questa altezza.» Ein Vers, der eine
Dimension bezeichnet, indem er der Hoffnung etwas wie eine transzendentale
Vertikalitit verleiht. Das wesentliche und gesicherte Wort ist a/fegga. Ob man
die Reimworter als /arghezza und caregza oder als allegrezza und chiarezza liest,
in beiden Fillen ergibt sich ein trunkener Rhythmus paradiesischer Fiille.
Noch andere Verse kehren zum Motiv der Hohe zuriick, beharren immer auf
der vertikalen Dimension und erwecken ein Gefiihl des Ausgerichtetseins auf
hohe Wirklichkeiten und das BewuBtsein einer Distanz von der Erde. Der
«Trost» des Apostels fiir Dante enthilt eine Einladung, nach oben zu blicken,
und die Andeutung eines Aufstiegs aus einer unteren in eine obere Welt:

Leva la testa e fa che t’assicuri;
che cid che vien qua su del mortal mondo. ..

Die gehorsame Gebirde Dantes wird mit Hilfe des Anfangsbildes des
Psalms CXX gestaltet («Levavi oculos meos in montes, unde veniet auxilium
mihi):

...ond’io levai li occhi a2’ monti
che li ’ncurvaron pria col troppo pondo.

Und auch die zweite der Fragen des Apostels, die sich darauf erstreckt, ob
Dante die Hoffnung besitze («e come se ne ’nfiora [ la mente tua»), scheint
auf die Hohe hinzudeuten (ich verstehe mit Benvenuto: guomodo floret et viret
spe), als erblithte der Geist in der Blume der Hoffnung, sicheres Versprechen
der Frucht der Gliickseligkeit («e vero frutto verra dopo il fiore», heif3t es
Par. XXVII, 148), und als gipfelte die geistige Person Dantes — so wie ein
Stengel die Blume an der Spitze trigt (vgl. Par. XIII, 135) — in dieser hochsten
Sehnsucht der Hoflnung. Das Eingreifen Beatrices, die beschrieben wird als
«quella pia che guido le penne | delle mie ali a cosi alto volo», bezeichnet den
Endpunkt dieser idealen Héhenlandschaft, der Distanzierung von der Erde
und des Aufschwungs zum Himmel.

In diesem Ausdrucksklima rechtfertigen Beatrices Worte das, was schon die
Verse, in denen sie genannt ist, offenbaren, welche in Wahrheit vor allem
Dante meinen und auf seine Apotheose vorausweisen:

La Chiesa militante alcun figliuolo
non ha con piu speranza. ..

Die Feststellung ruft einer groBartigen Vision. Die kimpfende Kirche ent-
faltet sich vor der triumphierenden Kirche, und in ihrer Mitte taucht Dante
empor, erster unter den Lebenden durch die Hoffnung, die ihn beseelt, als
wire er ein durch die Kardinaltugend erleuchteter Fithrer, der die Zukunft
weist, die groB3e Erwartung der himmlischen und irdischen beatitudo. Es ist ein

288



Moment des Jubels, der sich in der Wirklichkeit der vom Dichter erdachten
Welt mit dem Traum des von Dante verkiindeten Universums und der Kré-
nung in San Giovanni verbindet. Zwischen dem auf die Zukunft verschobenen
Triumph auf Erden, mit dem der Gesang einsetzt, und dem in die Gegenwart
vorverlegten, in Beatrices Worten enthaltenen Triumph im Himmel, beharrt
der Gesang, gleichsam zur Rechtfertigung, auf dem Vorrecht Dantes, der als
ein neuer Paulus zu den Geheimnissen Gottes zugelassen wird. So unterstreicht
Jacobus in der Vorrede zur Befragung die Tatsache, dall es Dante gewihrt
wird, die Apostel in der tiefsten Teilnahme am Geheimnis der gottlichen Wirk-
lichkeit zu schauen:

Poi che per grazia vuol che tu t’affronti
lo nostro imperadore, anzi la morte,
nell’aula piu secreta co’ suoi conti. . .

«T’affronti»: Auge in Auge schauen, wie wir es deuten. Der Abstand zwi-
schen Erde und Himmel, der zunichst bewuBt geblieben war, ist aufgehoben.
Zur Erde kehrt des Apostels Wort zuriick: «1a giti»; in einer Bewegung umge-
kehrter Richtung (nicht mehr von der Erde zum Himmel — «cid che vien
qua su del mortal mondo» —, sondern vom Himmel zur Erde), um Dantes
Mission anzuzeigen, seinen Auftrag, die Tugend der Hoffnung, nachdem er
sie in sich befestigt hat, in den andern Menschen wiederzubeleben, jene christ-
liche Hoffnung, die als einzige unter dem sonst triigetischen menschlichen
Hoffnungen geliebt zu werden verdient:

si che, veduto il ver di questa cotrte,
la spene, che la giu bene innamora,
in te ed in altrui di cid conforte.

Auf dem Vorrecht Dantes beharrt auch Beatrice, einem Vorrecht, das sich
— wie der Dichter in Anlehnung an die biblische Sprache sagt — in der Reise
«d’Egitto in Jerusalemme » verwirklicht, das heiB8t vom Exil in das verheiBlene
himmlische Land, wo die «Hoffnung» in das «Sehen», der Kampf in den
Triumph ibergeht. Ein auBerordentliches und doppeltes Vorrecht: sowohl
durch den Ubergang selbst, der das Heil bedeutet, als auch dadurch, daf3 dieser
Ubergang, welcher der Zeit des Todes zugehort, in die Lebenszeit vorverlegt
wird. Dieser Vorgriff geschieht um des verbleibenden Lebens willen, das als
eine Zeit der Mission, als die Zeit des poema sacro verstanden wird.

Gerade diese offensichtliche Glorifikation Dantes, die eng mit seinem Be-
wuBtsein der Commedia als eines prophetischen Gedichts und einer inspirierten
politisch-religiésen Botschaft zusammenhingt, macht Momiglianos Deutung
unannehmbar: «daBl diese Priifungen nicht so sehr eine Erprobung Dantes
als eine Lobpreisung der drei Kardinaltugenden seien». Die Lobpreisung der
Tugenden liegt gewiB auch drin; aber sie wird, durch die Priifung, zum Motiv

289



fir die Lobpreisung Dantes, dessen, der diese Tugenden nicht nur deutlich
kennt, sondern auch eminent besitzt, dem als einzigem das Los der Kirche am
Herzen liegt, wie er es mit Schriftzitaten («per la grazia di Dio io son cio che
sono» und «lo zelo della casa di lui mi consuma») im Brief an die italienischen
Kardinile proklamiert hatte, indem er feststellte, da3 es nicht ohne Gottes
Willen und Inspiration geschieht, daB «fra tanti che usurpano l'ufficio di
~ pastore, fra tante pecore, se non proprio distolte, certo neglette e incustodite
nei pascoli, una sola voce, la sola pia (e d’un privato), si oda, in questo quasi
funerale di Madre Chiesa». Diese ruhmvolle Anerkennung von Dantes Tu-
gend, des ihm gewidhrten Privilegs und der ihm anvertrauten Mission, aufer-
legt dem Dichter als Kontrapunkt eine demiitige Haltung, die dadurch zum
Ausdruck kommt, daf3 an seiner Stelle Beatrice auf die zweite von Jacobus’
Fragen antwortet («di quel ch’ell’é, e come se ne ’nfiora [ la mente tua, e di’
onde a te venne»). Man kann mit Vellutello sagen: «Dante konnte wohl auf
die erste und dritte Frage antworten, ohne sich zu riihmen; aber bei der
zweiten, wie grof3 die Hoffnung in ihm sei, konnte er es nicht tun, ohne sich
zu loben ; und deshalb fiihrt er Beatrice ein, die ihm in diesem Teil die Antwort
aus dem Munde nimmt.» Die beiden andern Fragen konnte Dante ohne
Schwierigkeit und ohne Eitelkeit beantworten («ché non gli saran forti | né di
iattanza»). So UberliB3t Beatrice Dante das Wort mit dem Wunsch, dal Gottes
Gnade ihm bei der Antwort helfe («ed elli a cio risponda, [ e la grazia di Dio
cio li comporti»). An diesem Punkt benutzt der Dichter einen Vergleich, der
uns in den Schulbereich versetzt:

Come discente ch’a dottor seconda
pronto e libente in quel ch’elli ¢ esperto,
perche la sua bonta si disasconda. ..

Der Vergleich weist in offensichtlicher Parallelitit auf jenen im vorherge-
henden Gesang, wo es um die Glaubenspriifung geht: «Si come il baccellier
s’arma e non patla...» Er geniigt jedoch nicht, um den Gesang in eine
Schulatmosphire zu hiillen. Vielmehr diirfte es sich noch einmal um ein Zei-
chen der Demut handeln, um eine Abschwichung der begeisterten Grundstim-
mung.

Dantes Antworten, auch wenn sie im abstrakten Inhalt scholastische For-
mulierungen nachbilden, haben doch nicht den Ton von Schulantworten. Die
Definition der Hoffnung, aus Petrus Lombardus entnommen, bekommt durch
den einfachen Ersatz von beatitudine durch gloria (vom selben logisch-abstrak-
ten Sinn, aber von anderem, pathetisch-sinnbildlichem Klang) und dank dem
Rhythmus des Elfsilbners, eine neue Schwingung:

«Spene» diss’io «& uno attender certo
della gloria futura, il qual produce
grazia divina e precedente merto. .. »

290



Die Metapher, welche die dritte Antwort einleitet («Da molte stelle mi
vien questa luce»), liBt an eine nichtliche Landschaft unter dem Sternenhim-
mel denken, von dem sich die einsame, von Hoflnung erleuchtete Gestalt
Dantes abzeichnet: eine Prophetengestalt, die kosmische Luft atmet, und die
wenig mit einer Priiflingsfigur aus der Schulatmosphire gemein hat. Auch der
folgende Vers («ma quei la distilld nel mio cor pria») formt Dantes Person,
indem er die Rede auf dessen Innerlichkeit bringt und die Aufmerksamkeit auf
eine totale und gelebte geistige Erfahrung lenkt; wihrend der SchluBvers der
Terzine («che fu sommo cantor del sommo duce») in der Windung einer
majestitischen Paraphrase, die sich um die beiden aulischen Ausdriicke cantor
und duce entwickelt, die durch den wiederholten Superlativ sommo erhoht wer-
den, die mehr gesangshafte als schulmiBige Anlage dieser Verse bekriftigt. Das
folgende Zitat ist eine wortliche Ubersetzung von Vers 11 des Psalms IX
(«Sperent in te qui noverunt nomen tuum»), aber durch das griechische #odia
das die Psalmen meint, erhilt der Satz eine liturgische Wiirde, welcher mit
einer neuerlichen Vergegenwirtigung von Dantes Ich endet:

e chi nol sa, s’elli ha la fede mia?

Darin liegt Dantes Antwort auf die Frage, der schon Beatrice geniigt hat,
und auch eine feierliche Bestitigung der Verse, die den Dichter ins Zentrum
der kimpfenden Kirche gestellt hatten, gezeichnet durch das Primat der Hoff-
nung, wie es sich fir den Verfasser des poema sacro gebiihrte, dessen Bestim-
mung ist: «removere viventes in hac vita de statu miserie et perducere ad
statum felicitatis», wie sich der Widmungsbrief des Paradiso an Cangrande
della Scala ausdriickt. Dieses SendungsbewuBtsein wird am SchluB3 des ersten
Teils der Priifung erneuert, wenn Dante als Quelle der ihn befliigelnden Tu-
gend neben David den Brief angibt, den das Mittelalter dem Jacobus zuschrieb:

Tu mi stillasti, con lo stillar suo,
nella pistola poi; si ch’io son pieno,
ed in altrui vostra pioggia repluo.

Die Hoffnung ist kein Vorwand fiir dogmatische Definitionen und leht-
méBige Untersuchungen. Sie ist ein Beweggrund des Lebens. Jacobus, der
nach Beatrices Versicherung seine Fragen nicht gestellt hat, um zu erfahren,
was Dante tiber die Hoffnung weiB3, sondern nur, damit dieser den Menschen
berichten konne, wie teuer diese Tugend dem Apostel ist, — Jacobus verkiin-
det nun, nachdem er durch erhéhten Glanz seines Lichtes seine Zufriedenheit
mit den erhaltenen Antworten bekundet hat, die ausdauernde Liebe zur Hoff-
nung, die ihn im Leben getragen und bis zum Martyrium und zum Tod beglei-
tet hat:

...L’amore ond’io avvampo

ancor ver la virtia che mi seguette
infin la palma ed all’uscir del campo. ..

291



Diese Worte bezeichnen den Sinn einer bis zum Blutzeugnis eingesetzten
kimpferischen Existenz, eines Apostel- und Mirtyrerlebens, das die Hoffnung
stiitzt, jene Tugend, von der Dante bewiesen hat, daB er sie liebt, und die eben
deshalb, indes sie im Himmel ein Band mit der seligen Seele kniipft («vuol
ch’io rispiri a te che ti dilette / di lei...»), eine Ahnlichkeit im irdischen
Schicksal anzuzeigen scheint, indem sie das kampfreiche und leidvolle Leben
des Dichters zu der GroBe eines Apostellebens erhebt. In diesem Klima des
Jubelns und Preisens wird eine neue Frage gestellt:

...ed émmi a grato che tu diche
quello che la speranza ti promette.

So wird das Bild der Hoffnung durch die Vision des Paradieses erginzt,
das «Zeichen», das «le nove e le scritture antiche» offenbaren, und zu dem
die begnadeten Seelen hinstreben. Aus dem Alten Testament wird Jesaias,
aus dem Neuen Johannes, der Vetfasser der Apokalypse, angefithrt. Und im
Gefolge der beiden heiligen Texte weist der Dichter auf das Endgeschick hin,
das dem Hoffenden versprochen ist: das ewige Leben der wieder mit dem
Korper vereinten Seele in der himmlischen Heimat, die Dante jetzt gegenwirtig
ist und ihn zwingt, sich mit warmer Hingabe auszudriicken: «e la sua terra &
questa dolce vita». Das Examen iiber die Hoffnung ist zu Ende. Eine Stimme
von oben 1ift den schon zitierten Psalm IX ertonen: «Sperent in te.» Und ihr
antwortet der Chor der Seligen.

Der letzte Teil des Gesanges dient der Einfithrung des Apostels Johannes,
der im folgenden Gesang Dante iiber die dritte Kardinaltugend, die Liebe
(caritas) prifen wird. Zwei Vergleiche illustrieren das Erscheinen und Nahen
des Apostellichtes. Der etste beruht auf einer astronomischen Hypothese:

Poscia tra esse un lume si schiari
si che se ’1 Cancro avesse un tal cristallo,
Pinverno avrebbe un mese d’un sol di.

Das verlangt gewiBl nach einer Erklirung (vgl. M. Porena, comm. Divina
Commedia, Bologna 1949, 111, 241—242). Aber die intellektualistische Kon-
struktion hindert nicht, daB die Terzine eine unmittelbare Ausdruckskraft er-
reicht; sie liegt in den SchluB3-Halbversen («un lume si schiari», «avesse un
tal cristallo», «un mese d’un sol di»), die einen funkelnden Lichteindruck et-
wecken. Der andere Vergleich ist der menschlichen Welt entnommen; er
stammt aus einer Zone freudiger und zarter Gefiihle und will, wie der Tauben-
vergleich, das Aufflammen der Liebe im Lichte des Johannes verdeutlichen:

E come surge e va ed entra in ballo
vergine lieta, sol per fare onore
alla novizia, non per alcun fallo,

292



cosi vid’io lo schiarato splendore
venire a’ due che si volgieno a nota
qual conveniesi al loro ardente amore.

Der Vergleich fithrt mit seinem zauberhaften Ton keuscher Frohlichkeit
sehr gut in die neue paradiesische Szene ein, welche sich einerseits in der musi-
kalischen Bewegung des Gesangs und des Tanzes abwickelt (Ausdruck der
«glithenden Liebe» der beiden ersten Apostel, dessen sich «lo schiarato
splendore» des Johannes zugesellt), und die sich anderseits nicht weniger mu-
sikalisch in die ekstatische Unbeweglichkeit Beatrices zusammenfiigt, welche
in ein Schweigen getaucht ist, das nur fiir einen Augenblick durch die Worte
unterbrochen wird, mit denen sie Dante den Apostel anzeigt. Ein neuer Vet-
gleich erscheint, um Dantes Betragen nach Beatrices Ankiindigung zu ver-
deutlichen:

Qual & colui ch’adocchia e s’argomenta
di vedere eclissar lo sole un poco;
che, per veder, non vedente diventa;

tal mi fec’io a quell’ultimo foco.

Der Vergleich fiigt sich vollkommen in das Figurationssystem des Paradiso,
in diese Welt von Licht und Transzendenz, eine Welt, die sich dem Dichter
je nachdem anbietet oder sich seinem Sehen, Erinnern und Beschreiben ent-
zieht. Der ganze erste Abschnitt des sechsundzwanzigsten Gesangs wird diese
hier beriihrte Tatsache betonen; und die als Bindeglied zwischen zwei Gesin-
gen gesetzte Handlung erhoht sich zu einem symbolischen Wert, indem sie
implicite den, dem poema sacro eigenen Charakter der Vision und daher der zu-
gleich subjektiven und objektiven, personlichen und universalen Erfahrung
unterstreicht. Der hartnickig forschende Blick des himmlischen Pilgers findet
seine Erklirung in den Worten des Apostels:

. .. Perché t’abbagli
per vedere cosa che qui non ha loco?

In der Erklirung des Johannes (der den im Mittelalter verbreiteten Glauben
zerstreut, wonach der Apostel mit seinem Korper in den Himmel aufgestiegen
sei) zeichnet sich ferne die Erde ab, die in der unmittelbaren Wiederholung

des Namens («in terra terra €») hervortretend, eine Art Chiaroscuro mit dem
beherrschenden Licht bildet:

In terra terra ¢ ’l mio corpo, e saragli
tanto con li altri, che ’l numero nostro

con etterno proposito s’agguagli.

293



Die Erinnerung an die Erde und den eigenen Korper, die im Inferno und
im Purgatorio manchmal einem wehmiitigen Gefiihl rief, 16st sich hier in hei-
tere Hingabe an den unerforschlichen Willen Gottes. Die Aufmerksamkeit
wird nicht von den himmlischen Wirklichkeiten des Ewigen, der Glickselig-
keit, des Lichtes und der gloriosen Gegenwart Christi und Marias abgezogen.
Auf die Erde wird mit persdnlicher Distanz und doch mit apostolischem Eifer
und weihender Autoritit als auf den Ort von Dantes Mission hingewiesen,
den Raum, in dem die Stimme des sacro poema Wahrheit kiindend widerhallen
soll:

e questo apporterai nel mondo vostro.

Und noch einmal liefert die Erde einen letzten Vergleich fiir das Schauspiel
des Himmels:

A questa voce 'inflammato giro
si quietd con esso il dolce mischio
che si facea nel suon del trino spiro,

si come, per cessar fatica o rischio,
li remi, pria nell’acqua ripercossi,
tutti si posano al sonar d’un fischio.

Es ist die Gleichzeitigkeit, die eintrichtige Harmonie im Aufhéren des
lichten Tanzes und des dreistimmigen Chores, was Dante mit diesem Bild
kliren will, das durch seinen Realismus im poetischen Klima des Paradiso
fremd erscheinen konnte, das der Dichter aber dank seiner illustrativen Wirk-
samkeit ohne Zogern verwendet. Mehr als auf den Pfiff, der nach Tommaseos
Meinung im Himmel unangebracht ist, achtet Dante auf die Bewegung der
Ruder und das simultane Aufhéren dieser Bewegung. AuBBerdem ist die Erde
eine nicht zu unterdriickende Prisenz fiir den Dichter und Menschen, der auf
seiner jenseitigen Reise mit dem Gewicht seines Korpers und seiner mensch-
lichen Psychologie belastet ist. Deshalb macht sich die Erde mit ihrer Bangig-
keit und ihren Grenzen in Dantes Haltung bemerkbar, der sich umwendet, um
Beatrice zu sehen, und der nichts sieht, weil er vom Licht des Johannes ge-
blendet ist:

Ahi quanto nella mente mi commossi,
quando mi volsi per veder Beatrice,
per non poter, ben che io fossi

presso di lei, e nel mondo felice!

Der Gesang, der mit einem Seufzer begann, der vom Himmel auf die Erde
herabfiel, schlie8t so mit einem Seufzer zum Himmel, welcher aus der irdischen
Wirklichkeit des Dichters hervorbricht, der in sich noch die Grenzen der Welt
spurt.

294



	Der Gesang der Hoffnung : Paradiso XXV

