
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 3

Artikel: Der Gesang der Hoffnung : Paradiso XXV

Autor: Getto, Giovanni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


men der Sprache, ein Genaunehmen der menschHchen Beziehungen und ein
Genaunehmen des Gewissens, durch das uns Gott im Blick auf das Ganze der
Menschheit Schritt für Schritt, wie er es bei Dante tat, zu unsrer wahren
Bestimmung führt.

Literaturnachweis

Zut neueren Dantedeutung: G. Getto, «Letture dantesche», Firenze 1962; Charles Singleton,
«Introduzione aUa Divina Commedia», NapoU 1961; Th. Spoerri, «Dante und die
europäische Literatur», Stuttgart 1963; Remo Fasani, «Il Poema Sacro», Firenze 1964; Fredi
ChiappeUi, «Introduzione aUe Opere di Dante AUghieri », Milano 1965. Zum Zusammenhang
von Linguistik und Anthropologie: Roman Jakobson, «Selected Writings I», 's-Gravenhage
1962, «Essais de Linguistique générale», Paris 1963; Claude Levi-Strauß, «L'Analyse structurale

en linguistique et en anthropologie», in «Word» 1945, «Introduction à l'œuvre de

Marcel Mauß» in «Sociologie et Anthropologie», Paris 1950. Dazu die Diskussion zur
«Pensée sauvage» in «Esprit», Nov. 1963; Edmond Ortigues, «Le discours et le symbole»,
Paris 1963; R. Barthes, «Eléments de sémiologie »in «Communications», Paris 1964. — Wo
nichts anderes vermerkt ist, stammt die Übersetzung von Karl Voßler, Atlantis Verlag,
Berlin 1942.

Der Gesang der Hoffnung

PARADISO XXV

GIOVANNI GETTO

Die Stimme der irdischen Hoffnung eröffnet mit eindrückhchen Worten diesen

Gesang, der einer anderen und höchsten, der christlichen Hoffnung gewidmet
ist. Der romantische Kontrast scheint der tiefsten und leidenschaftlichsten
Menschlichkeit des Dichters zu entspringen, der auf der Pügerfahrt durch die
UnendUchkeit des Himmels den Erdboden nicht vergessen hat, der auf die
UnsterbUchkeit und den Ruhm ausgerichtet ist, die Gottes erlösende Gnade

gewährt, und der doch auch um ein anderes Überleben und einen anderen
Ruhm besorgt bleibt, welche die Gunst der Welt zuerkennt. Dieser Kontrast
bietet dem Interpreten den schwer zu umgehenden Vorwand, bei einem der
eindrückUchsten und volkstümUchsten Bilder von Dantes Autobiographie, die
der Divina Commedia anvertraut wurden, zu verweüen. Es ist vieUeicht das be-

281



kannteste und sprichwörtlichste Selbstbildnis des Menschen oder der Dichter-
persönhchkeit Dante, das des exul immeritus, der sich nach der fernen Heimat
sehnt und den die heimliche Erwartung einer ehrenvoUen Heimkehr und einer

triumphalen Anerkennung aufrechterhält, die das poema sacro ihm einbringen
sollte:

Se mai continga che '1 poema sacro
al quale ha posto mano e cielo e terra,
sì che m' ha fatto per più anni macro,

vinca la crudeltà che fuor mi serra
del bello ovile ov'io dormi' agneUo,
nimico ai lupi che gU danno guerra;

con altra voce ornai, con altro vello
ritornerò poeta, ed in sul fonte
del mio battesmo prenderò '1 cappello...

Dieser autobiographische Abriß ist von einer starken Wahrheit und muß in
allen seinen Teilen mit einfacher Zustimmung angenommen werden. Nur sein
letzter Sinn verlangt nach einer vorsichtigen Deutung, damit aUzu leichte
Mißverständnisse vermieden werden. Die Wirkhchkeit des heiligen Liedes ersteht
schon im ersten Vers, mit der Aussicht, die jenes erhoffte Ereignis eröffnet, in
der FüUe seiner ungeheuren Mühsal und in der Totalität seines universalen
Atems. Die zufäüige Geschichte der Menschen und die ewige Wahrheit Gottes,
die schmerzhche Unruhe der Erde und die unbewegliche Vollkommenheit des

Himmels, Natur und Übernatur werden als die mächtig wirkenden Kräfte und
die unerschöpflichen QueUen der Inspiration des Meisterwerks empfunden,
welches so die Eröffnungsterzine des Gesanges feierlich beherrscht und die

Figur seines Schöpfers in den Vordergrund steUt, Dantes Ich, die Person des

Autors, die mit den Stigmata der körperlichen und geistigen Anstrengung
gezeichnet ist, die das grandiose Unterfangen auferlegt — ein Unterfangen und
eine Person, die sich in der Zeit verlängern. Man denkt an die Anrufung der
Musen im neunundzwanzigsten Gesang des Purgatorio: «O sacrosante vergini,
se fami, / freddi o vigilie mai per voi soffersi...» ; und, wenn man den langen
Weg des Dichters weiter zurückverfolgt, an das Bekenntnis im dritten Buch
des Convivio: «Oh wie manche Nächte waren es, da der andern Augen sich im
Schlafe schlössen, während die meinen starr auf die Wohnung meiner Liebe
schauten. » Worte, zu deren bewußtem Deuter sich der in gleicher geistiger
Askese erfahrene Boccaccio in seiner Vita di Dante machte: «Unbekümmert
um Hitze und Kälte, um Nachtwachen, Hunger und jede andere körperliche
Unbequemlichkeit, gelangte er durch fleißiges Studium zur Erkenntnis...»
Die Dauer der aufreibenden Arbeit wird durch eine Zeitangabe (per più anni)
verdeutlicht. Aber implicite ist die ganze Terzine in der Zeit ausgerichtet : von
der Gegenwart, in der nunmehr die Existenz des Gedichtes angekündigt wird,



in die Vergangenheit, in der es durch lange, mühevolle Jahre hindurch
ausgearbeitet wurde, und in die Zukunft, in der es bestimmt sein wird, seinem Autor
Gerechtigkeit zu verschaffen. Und wie in der ersten Terzine Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft sich rund um die Wirklichkeit des Gedichts auftun,
indem sie ihm die Belebung einer wesentlichen biographischen Erfahrung
verleihen, so gestalten sich in den beiden folgenden Terzinen Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft rund um einen Raum, indem sie eine Lebensbewegung

bestimmen, den Rhythmus einer ganzen Existenz, dieBesinnung auf einen

Ort, der einst ein geliebter Wohnort war, von dem der Dichter nun grausam
ferngehalten wird, und zu dem er eines Tages heimzukehren hofft. Auch diese

sehnsüchtige Liebe zur eigenen Stadt hatte schon früher das Convivio

bezeugt: «.. .es lag im Belieben der Bürger von Florenz, der sehr schönen und
berühmten Tochter Roms, mich von ihrer süßen Brust zu stoßen, an der ich
geboren und bis zur Höhe meines Lebens genährt wurde und an der ich von
ganzem Herzen den müden Geist zur Ruhe zu bringen und die mir gewährte
Zeit zu beschließen wünsche. » Und wenn das Gedicht in der Großartigkeit
seiner Komponenten und in den Qualen seiner Komposition evoziert wird, so
erscheint die Stadt in der ruhebringenden Schönheit des Traums und
jugendlicher Idealität und in der Erinnerung ausgefochtener Kämpfe und
erduldeter Bitterkeit. Ein Buch und ein Ort, die Dantes Vergangenheit erfüllt
haben, beschäftigen seine Gegenwart und erleuchten seine Zukunft; die Divina
Commedia und Florenz, die beiden Ziele des Wanderers auf der Erde und im
Jenseits, das eine nahezu erreicht, das andere noch fern, sind hier einander
angenähert und in eine enge Beziehung gesetzt. Die beiden Wege, der politische
und der dichterische, fließen in dem einen Ziel der Krönung in San Giovanni
zusammen. Und die kreatürliche Wirklichkeit, die in dem Hinweis auf die
Kasteiung beim Schreiben des Gedichts und auf die untadelige Existenz in
Florenz bemerkbar wurde, wird wiederum in der Einzelheit spürbar, die der
Vers: «con altra voce ornai, con altro vello», andeutet. Immerhin wirkt hier,
neben der Feststellung der veränderten äußeren Erscheinung, auch das

Bewußtsein einer Verschiedenheit des dichterischen Gehalts und Tons, wie sie

sich mit den Jahren, dem Studium und der Erfahrung ergeben hat.
Der Akt der Dichterkrönung wird « sul fonte / del suo battesimo » verlegt,

damit, wie Boccaccio im Trattatello sagt, «am selben Ort, an dem er den ersten
Namen empfing, er durch die Krönung auch den zweiten empfange», den

«Namen, der länger währt und mehr ehrt». Aber die Rechtfertigung dieser

Ortswahl, dieses Blickes auf sein schönes San Giovanni, gibt Dante selbst in
der abschließenden Terzine dieses Eröffnungsabschnitts :

però che neUa fede, che fa conte
l'anime a Dio, quivi intra' io, e poi
Pietro per lei sì mi girò la fronte.

283



Die Taufe, nach der Definition des Thomas von Aquin spiritualis generatio
und nach Dante selbst (Inf. IV) «Tor des Glaubens», jenes Glaubens, der,
wie er im Gefolge Gregors des Großen erklärt, «fa conte / l'anime a Dio («per
fidem ab omnipotenti Deo cognoscimur », Hest man in der dritten Homüie des

ersten Buches über Hesekiel) — die Taufe wird vom Dichter in ihrer ganzen
FüUe als Lebensbeginn empfunden, als Anfang einer Dynamik, die sich in der

Ewigkeit beschUeßt (den Getauften, schreibt Thomas von Aquin, «statim
debetur locus congruus spirituahvitae, qui est beatitudo aeterna»). Anderseits:
was wiU Dante mit jener Art von Lichtkrönung bedeuten, die ihm durch Petrus
zuteil wird («così benedicendomi cantando, / tre volte cinse me, sì com' io
tacqui, / l'apostolico lume al cui comando / io avea detto ; si nel dir gh pacqui »)

Es ist eine Art endliche Approbation von sehen «del gran viro / a cui Nostro
Signor lasciò le chiavi», gleichsam ein vorweggenommenes Urteil, eine vor
dem Tod erfolgte Zulassung zur Ewigkeit. Dante, der über Lebende und Tote
geurteilt hat, indem er sich (wie man gesagt hat) mit äußerster Kühnheit eine

nur Gott zustehende Aufgabe anmaßt, hat es auch nicht unterlassen, über sich
selbst zu urteilen. Dante hat sich jenseits des Todes begeben, er hat sich in der

Ewigkeit gesehen, weil er die eigene irdische Erfahrung als abgeschlossen
betrachtete. Dante verewigt sich im totalen Sinne. Nicht nur insofern er für sich
eine Situation irdischen und überirdischen Ruhmes hersteUt, sondern auch
insofern, als er, nachdem er die Situation überirdischen Ruhmes festgelegt hat,
gleichzeitig eine irdische Situation errichtet, die sich nicht mehr ändern kann.
Die Wahl von Seiten Gottes wird zur Wahl von sehen Dantes. Gott setzt ihn
in die triumphierende Kirche ein, und er verpflichtet sich der kämpfenden
Kirche. Die den Dante begegnenden Seelen eigene Beziehung zwischen
irdischem und überirdischem Zustand wird auf den Kopf gesteUt. Für sie war es

der irdische Zustand, der den überirdischen bedingte. Für Dante hingegen ist
es der letztere, der von nun an sein Leben auf Erden bedingen wird. Nachdem
er mit der Taufe in den Glauben eingetreten ist, ist er mit dem Glauben in
die Ewigkeit eingetreten. In diese Perspektive eines abgeschlossenen Lebens
ordnet sich das poema sacro ein, konkretes Zeugnis von Dantes Glauben, greifbares

Zeichen seines Wirkens für den Glauben. Die Divina Commedia war, wie
Curtius schreibt, die Antwort von Dantes Geist auf Dantes Schicksal: das Exil.
Wenn das Exil die Unordnung der Welt bestätigte, so mußte das Gedicht ein
Instrument sein, um die Welt wieder in Ordnung zu bringen. Wenn die Divina
Commedia die Geschichte von Dantes Rettung ist, so ist sie auch ein Aufruf zur
Rettung der Menschheit. Dantes Rückkehr nach Florenz soUte mit der Rückkehr

der Menschheit zur Ordnung zusammenfaUen. Dantes Krönung bedeutete
die Anerkennung der Gültigkeit seiner Botschaft. Die persönliche Hoffnung,
die in der am Ort seiner Taufe empfangenen Krone gipfelte, erhielt so den
Wert einer universalen Hoffnung, einer Rückkehr der Menschheit zu den reinen
QueUen des Glaubens. Man soUte deshalb hinsichtlich des Anfangs dieses Ge-

284



sanges nicht von einem Gegensatz zwischen rehgiöser und persönHcher Hoffnung

sprechen, sondern von einer Begegnung zwischen rehgiöser und politischer

Hoffnung, zwischen solcher in die himmUsche und solcher in die irdische
Civitas, zwischen der Erwartung futurae beatitudinis nach der Definition des

Petrus Lombardus, die in der ersten Antwort Dantes an Jacobus nachklingt
(Spesest certa exspectatiofuturae beatitudinis... : «Spene, dissi io, è un attender
certo / della gloria futura... ») und der Erwartung der beatitudo huius vitae,
die im De Monarchia niedergelegt ist und, wie Passerin d'Entrèves gezeigt hat,
in der Commedia auf die Stufe einer komplexeren Vision prophetischer und
rehgiöser Ordnung gebracht wird, zu deren Verkünder Dante sich durch die
inspirierte Botschaft des Gedichtes macht. ReHgiöse und poUtische Hoffnung
dürfen nicht getrennt werden, ebensowenig wie das Leben in der Gnade und
die daraus entspringende poUtische Verantwortung, und ebensowenig wie das

asketische Leben zur Eroberung der himmlischen Civitas und der mutige Einsatz

für die Reform der irdischen Civitas. Nur so vermag man die Ausdrücke
von offensichtlich rehgiöser Bedeutung voll zu verstehen, in denen sich diese

ersten Terzinen abwickeln: poema sacro vor aUem; dann auch cielo e terra, beide

gegenwärtig und wirksam in Inspiration und Aufbau des Gedichts; überdies
die Formeln, die unzweifelhaft der biblischen Sprache entstammen: ovile,

agnello, lupi; und schHeßHch der Hinweis auf die Taufe, auf den Glauben und
auf Petrus. Auch die Intonation des Abschnitts hat eine prophetisch-religiöse
Klangfarbe (man kann auch mit Auerbach von einer «Beschwörung»
sprechen, die in leidenschaftlichem Wunsch das Bild eines Ereignisses wachruft,
das nicht eintritt).

Von hier aus erheüt die Bedeutung jenes überraschenden EinfaUs der
dreifachen Prüfung, die Dante im achten Himmel vor den drei größten Exponenten
des ApostelkoUegiums über die drei christlichen Kardinaltugenden zu
bestehen hat. Wie die Eingangsverse den Ritus einer triumphalen Krönung zum
Gegenstand haben, so meint die Prüfung eine Hturgische Weihe und eine
feierliche Investitur. Als der Dichter nach der Hingabe an das ferne Trugbild,
das sich auf die irdische Heimat bezog, zu der himmhschen Vision zurückkehrt,
folgen sich vor seinen Augen Bewegungen des Lichts, und er vernimmt — und
der Erzähler braucht selber — Worte von erhabener Majestät.

Aus der Krone der Sehgen, aus der Petrus gekommen war, tritt das Licht
des Jacobus auf Dante und Beatrice zu. Aber die beiden Apostel werden
durch würdevolle Umschreibungen benannt. Petrus wird als der Anfang der
feierlichen Reihe der Päpste gesehen («la primizia / che lasciò Cristo de' vicari
suoi »). Und Jacobus wird mit ängstlicher EindringUchkeit angekündigt,
wodurch seine Wichtigkeit unterstrichen wird («Mira, mira: ecco... »). Er ist
«il barone / per cui là giù si visita Galizia», und die Anspielung auf die WaU-
fahrt nach Compostela (zusammen mit Rom und dem Heihgen Land eine der
drei großen mittelalterlichen Wallfahrten, wie Dante selbst in der Vita Nova

285



sagt), scheint einen hieratischen und wunderbaren Hauch um den Apostel zu
verbreiten, der mit einem im feudalen Mittelalter nicht ungebräuchlichen
Ausdruck als barone bezeichnet wird. Mit voUkommener Kohärenz der Sprache
braucht früher Beatrice basilica im Sinne von domus regia (nach der Interpretation

von Lana) ; und Jacobus nennt Gott lo nostro imperadore, die Apostel conti

und das Paradies aula und corte; während Dante selbst, in seiner Eigenschaft
als Chronist, jeden der Apostel als grande principe glorioso bezeichnet. Aber der
Dichter will nicht ein strenges Ausdrucksystem entwerfen und eine einzige
Serie von Metaphern verwenden. Die höfische Sprache (und der feierliche Ton
ganz allgemein) mischt mit einer andern Sprache. Die Begegnung der beiden

Apostel wird mit Hilfe eines jener heiteren Tierbilder berichtet, die in den

Vergleichen des Paradiso nicht selten auftreten:

Sì come quando il colombo si pone
presso al compagno, l'uno aU'altro pande,
girando e mormorando, l'affezione;

Così vid'io l'uno dall'altro grande
principe glorioso essere accolto,
laudando il cibo che là su si prande.

Das Büd der Tauben ist von seltener Liebenswürdigkeit und voll von sanfter

Neigung; und doch ist das expressive Ergebnis des Vergleichs nicht ohne

liturgische Würde, dank der beiden Gerundien («girando e mormorando ») und
dank der Verwandtschaft der Taube mit einem der ältesten und vornehmsten
Embleme der religiösen Symbolsprache: so daß sich das Bild zu einer stilisierten

heraldischen Majestät zu fügen scheint, die vollkommen zum Duktus des

zweiten Vergleichsteils paßt («l'uno dal'altro grande /principe glorioso», wo
das enjambement einen monumentalen Bogen spannt, der sich auf die beiden
Pfeiler grande und principe stützt). Im letzten Vers («laudando il cibo che là

su si prande») kommt eine weitere BildqueUe hinzu, nämlich jene der
bibbschen Metapher vom Mahl, auf die der Dichter mehrmals zurückgreift und die
auch in Beatrices Gebet am Anfang des vierundzwanzigsten Gesangs auftritt,
um die Gesänge von Dantes Prüfung einzuleiten : « O sodalizio eletto aUa gran
cena / del benedetto AgneUo, il qual vi ciba / sì, che la vostra voglia è sempre
piena. » Die verschiedenen Bilder verschmelzen und eliminieren sich gewissermaßen

gegenseitig, oder sie schaffen vielmehr ein neues AusdruckskUma, das

verschwommene Gefühl einer Ausnahmesprache mit hohem Symbolgehalt.
So daß am Ende weniger die Erinnerung an diese oder jene Figur als der
Gesamteindruck einer Bildersprache bleibt, einer Rede, die zwar auf einen
charakteristischen Aspekt der biblischen, liturgischen und mystischen Sprache
zurückweist, aber auch das Gefühl eines schwierigen und undefinierbaren
Erlebnisses vermittelt, eines Aufstiegs zu unerreichbaren Gipfeln transzendenter
Wirklichkeiten. Zur Schaffung dieses erhabenen Ausnahmekümas tragen auch

286



die Latinismen bei, die im ganzen Paradiso häufig sind. Vorher fanden wir
continga, pande, prande. Jetzt finden wir in einer einzigen Terzinegratulare, assolto,

coram me, ignito:
Ma poi che '1 gratular si fu assolto,

tacito coram me ciascun s'affisse,

ignito sì che vincea il mio volto.

Das im letzten Vers erscheinende Licht, das die menschHche Aufnahmefähigkeit

übersteigt, ist hier, wie im Paradiso überhaupt, die Figuration einer
größeren Präsenz. Jacobus erscheint als «ein Licht», und hinsichtlich Petrus'
als foco secondo und secondo lume; und beide Apostel erstrahlen in solcher Weise,
daß sie Dantes BHck übertreffen. In der wohlwoUenden Aufmunterung, die
der Apostel an Dante richtet, ist eine Erinnerung an diese lichte Wirkhchkeit:
«... che ciò che vien qua su del mortal mondo, / convien ch'ai nostri raggi si

maturi. » Es sind Lichtblitze und -flecken, die in jenem höchsten sinnbildlichen
Moment zusammenfließen und aufflammen, der den Mittelpunkt des

Prüfungsgesprächs ausmacht :

Mentr'io diceva, dentro al vivo seno
di queUo incendio tremolava un lampo
subito e spesso a guisa di baleno.

Indi spirò: «L'amore ond'io avvampo... »

Beatrice ihrerseits offenbart sich in der Freude und im Lächeln: «E la mia
donna piena di letizia» (das ist ihre Haltung, als sie Dante die Ankunft des

Jacobus ankündigt); «Ridendo aUora Beatrice disse» (so wendet sie sich an
den Apostel). Und in ihren Worten leuchten Lichtvisionen: «nel sol che raggia
tutto nostro stuolo».

Beatrices Rede an den Apostel eröffnet einen Abschnitt der Erhabenheit und
Heiterkeit, der sich um den Namen der Hoffnung versammelt:

Inclita vita per cui la larghezza
deUa nostra basiUca si scrisse,

fa resonar la spene in questa altezza :

tu sai, che tante fiate la figuri,
quante Iesù ai tre fé' più carezza.

Wie man weiß, ist die Lesart von mindestens zwei Wörtern dieser

Reimgruppe (larghezze - altezze - carezze) zweifelhaft. Anstatt la larghezze könnte
man l'allegrezze wählen ; und anstatt carezza könnte man chiarezze lesen. Aber
wenn dadurch der logische Sinn ein wenig geändert wird, so bleibt der poetische

Sinn davon unberührt.
Das lyrische oder besser epische Klima des Abschnitts wird durch den

zentralen Vers bestimmt (der nicht nur der Stellung, sondern auch der syntakti-

287



sehen Funktion nach zentral ist; er enthält den Hauptsatz und den Kern von
Beatrices Aussage) : «fa resonar la spene in questa altezza. » Ein Vers, der eine

Dimension bezeichnet, indem er der Hoffnung etwas wie eine transzendentale
Vertikalität verleiht. Das wesentliche und gesicherte Wort ist altezze- Ob man
die Reimwörter als larghezze UQd carezze oder als allegrezza und chiarezze Hest,

in beiden FäUen ergibt sich ein trunkener Rhythmus paradiesischer FüUe.

Noch andere Verse kehren zum Motiv der Höhe zurück, beharren immer auf
der vertikalen Dimension und erwecken ein Gefühl des Ausgerichtetseins auf
hohe Wirklichkeiten und das Bewußtsein einer Distanz von der Erde. Der
«Trost» des Apostels für Dante enthält eine Einladung, nach oben zu bUcken,
und die Andeutung eines Aufstiegs aus einer unteren in eine obere Welt:

Leva la testa e fa che t'assicuri;
che ciò che vien qua su del mortai mondo...

Die gehorsame Gebärde Dantes wird mit HUfe des Anfangsbüdes des

Psalms CXX gestaltet («Levavi oculos meos in montes, unde veniet auxilium
mihi) :

ond'io levai li occhi a' monti
che H 'ncurvaron pria col troppo pondo.

Und auch die zweite der Fragen des Apostels, die sich darauf erstreckt, ob
Dante die Hoffnung besitze («e come se ne 'nfiora / la mente tua»), scheint
auf die Höhe hinzudeuten (ich verstehe mit Benvenuto : quomodo floret et viret
spe), als erblühte der Geist in der Blume der Hoffnung, sicheres Versprechen
der Frucht der Glückseligkeit («e vero frutto verrà dopo il fiore», heißt es

Par. XXVII, 148), und als gipfelte die geistige Person Dantes — so wie ein
Stengel die Blume an der Spitze trägt (vgl. Par. XIII, 135) — in dieser höchsten
Sehnsucht der Hoffnung. Das Eingreifen Beatrices, die beschrieben wird als

«queUa pia che guidò le penne / deUe mie aU a così alto volo», bezeichnet den

Endpunkt dieser idealen Höhenlandschaft, der Distanzierung von der Erde
und des Aufschwungs zum Himmel.

In diesem Ausdrucksklima rechtfertigen Beatrices Worte das, was schon die
Verse, in denen sie genannt ist, offenbaren, welche in Wahrheit vor aüem
Dante meinen und auf seine Apotheose vorausweisen :

La Chiesa militante alcun figUuolo
non ha con più speranza...

Die FeststeUung ruft einer großartigen Vision. Die kämpfende Kirche
entfaltet sich vor der triumphierenden Kirche, und in ihrer Mitte taucht Dante

empor, erster unter den Lebenden durch die Hoffnung, die ihn beseelt, als

wäre er ein durch die Kardinaltugend erleuchteter Führer, der die Zukunft
weist, die große Erwartung der himmUschen und irdischen beatitudo. Es ist ein

288



Moment des Jubels, der sich in der Wirkhchkeit der vom Dichter erdachten
Welt mit dem Traum des von Dante verkündeten Universums und der

Krönung in San Giovanni verbindet. Zwischen dem auf die Zukunft verschobenen

Triumph auf Erden, mit dem der Gesang einsetzt, und dem in die Gegenwart
vorverlegten, in Beatrices Worten enthaltenen Triumph im Himmel, beharrt
der Gesang, gleichsam zur Rechtfertigung, auf dem Vorrecht Dantes, der als

ein neuer Paulus zu den Geheimnissen Gottes zugelassen wird. So unterstreicht
Jacobus in der Vorrede zur Befragung die Tatsache, daß es Dante gewährt
wird, die Apostel in der tiefsten Teilnahme am Geheimnis der göttlichen
Wirklichkeit zu schauen:

Poi che per grazia vuol che tu t'affronti
lo nostro imperadore, anzi la morte,
neU'aula più secreta co' suoi conti...

«T'affronti»: Auge in Auge schauen, wie wir es deuten. Der Abstand
zwischen Erde und Himmel, der zunächst bewußt gebUeben war, ist aufgehoben.
Zur Erde kehrt des Apostels Wort zurück : «là giù» ; in einer Bewegung
umgekehrter Richtung (nicht mehr von der Erde zum Himmel — «ciò che vien
qua su del mortal mondo » —, sondern vom Himmel zur Erde), um Dantes
Mission anzuzeigen, seinen Auftrag, die Tugend der Hoffnung, nachdem er
sie in sich befestigt hat, in den andern Menschen wiederzubeleben, jene christhche

Hoffnung, die als einzige unter dem sonst trügerischen menschHchen

Hoffnungen geUebt zu werden verdient:

sì che, veduto il ver di questa corte,
la spene, che là giù bene innamora,
in te ed in altrui di ciò conforte.

Auf dem Vorrecht Dantes beharrt auch Beatrice, einem Vorrecht, das sich

— wie der Dichter in Anlehnung an die bibUsche Sprache sagt — in der Reise

«d'Egitto in Jerusalemme» verwirkhcht, das heißt vom Exil in das verheißene
himmhsche Land, wo die «Hoffnung» in das «Sehen», der Kampf in den

Triumph übergeht. Ein außerordentliches und doppeltes Vorrecht: sowohl
durch den Übergang selbst, der das Heil bedeutet, als auch dadurch, daß dieser

Übergang, welcher der Zeit des Todes zugehört, in die Lebenszeit vorverlegt
wird. Dieser Vorgriff geschieht um des verbleibenden Lebens wiUen, das als

eine Zeit der Mission, als die Zeit des poema sacro verstanden wird.
Gerade diese offensichtliche Glorifikation Dantes, die eng mit seinem

Bewußtsein der Commedia als eines prophetischen Gedichts und einer inspirierten
pohtisch-rehgiösen Botschaft zusammenhängt, macht Momiglianos Deutung
unannehmbar: «daß diese Prüfungen nicht so sehr eine Erprobung Dantes
als eine Lobpreisung der drei Kardinaltugenden seien ». Die Lobpreisung der

Tugenden Hegt gewiß auch drin; aber sie wird, durch die Prüfung, zum Motiv

289



für die Lobpreisung Dantes, dessen, der diese Tugenden nicht nur deuthch
kennt, sondern auch eminent besitzt, dem als einzigem das Los der Kirche am
Herzen liegt, wie er es mit Schriftzitaten («per la grazia di Dio io son ciò che

sono » und « lo zelo deUa casa di lui mi consuma ») im Brief an die itaUenischen
Kardinäle proklamiert hatte, indem er feststeUte, daß es nicht ohne Gottes
Wülen und Inspiration geschieht, daß «fra tanti che usurpano l'ufficio di

pastore, fra tante pecore, se non proprio distolte, certo neglette e incustodite
nei pascoH, una sola voce, la sola pia (e d'un privato), si oda, in questo quasi
funerale di Madre Chiesa». Diese ruhmvoUe Anerkennung von Dantes
Tugend, des ihm gewährten Privilegs und der ihm anvertrauten Mission, auferlegt

dem Dichter als Kontrapunkt eine demütige Haltung, die dadurch zum
Ausdruck kommt, daß an seiner SteUe Beatrice auf die zweite von Jacobus'
Fragen antwortet (« di quel ch'eU'è, e come se ne 'nfiora / la mente tua, e di'
onde a te venne»). Man kann mit VeUuteUo sagen: «Dante konnte wohl auf
die erste und dritte Frage antworten, ohne sich zu rühmen; aber bei der

zweiten, wie groß die Hoffnung in ihm sei, konnte er es nicht tun, ohne sich

zu loben ; und deshalb führt er Beatrice ein, die ihm in diesem Teü die Antwort
aus dem Munde nimmt.» Die beiden andern Fragen konnte Dante ohne

Schwierigkeit und ohne Eitelkeit beantworten («che non gh saran forti / né di
iattanza »). So überläßt Beatrice Dante das Wort mit dem Wunsch, daß Gottes
Gnade ihm bei der Antwort helfe («ed elH a ciò risponda, / e la grazia di Dio
ciò li comporti»). An diesem Punkt benutzt der Dichter einen Vergleich, der

uns in den Schulbereich versetzt:

Come discente ch'a dottor seconda

pronto e libente in quel ch'eUi è esperto,
perchè la sua bontà si disasconda...

Der Vergleich weist in offensichtlicher ParaUeUtät auf jenen im vorhergehenden

Gesang, wo es um die Glaubensprüfung geht: «Sì come il bacceüier
s'arma e non parla...» Er genügt jedoch nicht, um den Gesang in eine

Schulatmosphäre zu hüUen. Vielmehr dürfte es sich noch einmal um ein
Zeichen der Demut handeln, um eine Abschwächung der begeisterten Grundstimmung.

Dantes Antworten, auch wenn sie im abstrakten Inhalt scholastische

Formulierungen nachbilden, haben doch nicht den Ton von Schulantworten. Die
Definition der Hoffnung, aus Petrus Lombardus entnommen, bekommt durch
den einfachen Ersatz von beatitudine durch gloria (vom selben logisch-abstrakten

Sinn, aber von anderem, pathetisch-sinnbildlichem Klang) und dank dem

Rhythmus des Elfsübners, eine neue Schwingung :

«Spene» diss'io «è uno attender certo
deUa gloria futura, il qual produce
grazia divina e precedente merto...»

290



Die Metapher, welche die dritte Antwort einleitet («Da molte stelle mi
vien questa luce»), läßt an eine nächtliche Landschaft unter dem Sternenhimmel

denken, von dem sich die einsame, von Hoffnung erleuchtete Gestalt
Dantes abzeichnet: eine Prophetengestalt, die kosmische Luft atmet, und die
wenig mit einer PrüfUngsfigur aus der Schulatmosphäre gemein hat. Auch der
folgende Vers («ma quei la distiUò nel mio cor pria») formt Dantes Person,
indem er die Rede auf dessen Innerlichkeit bringt und die Aufmerksamkeit auf
eine totale und gelebte geistige Erfahrung lenkt; während der Schlußvers der
Terzine («che fu sommo cantor del sommo duce») in der Windung einer
majestätischen Paraphrase, die sich um die beiden aulischen Ausdrücke cantor

und duce entwickelt, die durch den wiederholten Superlativ sommo erhöht werden,

die mehr gesangshafte als schulmäßige Anlage dieser Verse bekräftigt. Das

folgende Zitat ist eine wörtliche Übersetzung von Vers n des Psalms IX
(«Sperent in te qui noverunt nornen tuum»), aber durch das griechische teodia

das die Psalmen meint, erhält der Satz eine liturgische Würde, welcher mit
einer neuerlichen Vergegenwärtigung von Dantes Ich endet:

e chi noi sa, s'eUi ha la fede mia?

Darin Hegt Dantes Antwort auf die Frage, der schon Beatrice genügt hat,
und auch eine feierliche Bestätigung der Verse, die den Dichter ins Zentrum
der kämpfenden Kirche gesteUt hatten, gezeichnet durch das Primat der

Hoffnung, wie es sich für den Verfasser des poema sacro gebührte, dessen Bestimmung

ist: «removere viventes in hac vita de statu miserie et perducere ad

statum fehcitatis», wie sich der Widmungsbrief des Paradiso an Cangrande
della Scala ausdrückt. Dieses Sendungsbewußtsein wird am Schluß des ersten
Teils der Prüfung erneuert, wenn Dante als Quelle der ihn beflügelnden
Tugend neben David den Briefangibt, den das Mittelalter dem Jacobus zuschrieb :

Tu mi stillasti, con lo stillar suo,
neUa pistola poi ; sì ch'io son pieno,
ed in altrui vostra pioggia repluo.

Die Hoffnung ist kein Vorwand für dogmatische Definitionen und
lehrmäßige Untersuchungen. Sie ist ein Beweggrund des Lebens. Jacobus, der
nach Beatrices Versicherung seine Fragen nicht gestellt hat, um zu erfahren,
was Dante über die Hoffnung weiß, sondern nur, damit dieser den Menschen
berichten könne, wie teuer diese Tugend dem Apostel ist, — Jacobus verkündet

nun, nachdem er durch erhöhten Glanz seines Lichtes seine Zufriedenheit
mit den erhaltenen Antworten bekundet hat, die ausdauernde Liebe zur
Hoffnung, die ihn im Leben getragen und bis zum Martyrium und zum Tod begleitet

hat:
.L'amore ond'io avvampo
ancor ver la virtù che mi seguette
infin la palma ed aU'uscir del campo...

291



Diese Worte bezeichnen den Sinn einer bis zum Blutzeugnis eingesetzten
kämpferischen Existenz, eines Apostel- und Märtyrerlebens, das die Hoffnung
stützt, jene Tugend, von der Dante bewiesen hat, daß er sie liebt, und die eben

deshalb, indes sie im Himmel ein Band mit der sehgen Seele knüpft («vuol
ch'io rispiri a te che ti dilette / di lei... »), eine Ähnlichkeit im irdischen
Schicksal anzuzeigen scheint, indem sie das kampfreiche und leidvoUe Leben
des Dichters zu der Größe eines AposteUebens erhebt. In diesem KHma des

Jubeins und Preisens wird eine neue Frage gesteUt:

.ed èmmi a grato che tu diche

quello che la speranza ti promette.

So wird das Bild der Hoffnung durch die Vision des Paradieses ergänzt,
das «Zeichen», das «le nove e le scritture antiche» offenbaren, und zu dem
die begnadeten Seelen hinstreben. Aus dem Alten Testament wird Jesaias,

aus dem Neuen Johannes, der Verfasser der Apokalypse, angeführt. Und im
Gefolge der beiden heüigen Texte weist der Dichter auf das Endgeschick hin,
das dem Hoffenden versprochen ist: das ewige Leben der wieder mit dem

Körper vereinten Seele in der himmlischen Heimat, die Dante jetzt gegenwärtig
ist und ihn zwingt, sich mit warmer Hingabe auszudrücken: «e la sua terra è

questa dolce vita». Das Examen über die Hoffnung ist zu Ende. Eine Stimme

von oben läßt den schon zitierten Psalm IX ertönen : « Sperent in te. » Und ihr
antwortet der Chor der Sehgen.

Der letzte Teil des Gesanges dient der Einführung des Apostels Johannes,
der im folgenden Gesang Dante über die dritte Kardinaltugend, die Liebe
(caritas) prüfen wird. Zwei Vergleiche ülustrieren das Erscheinen und Nahen
des AposteUichtes. Der erste beruht auf einer astronomischen Hypothese:

Poscia tra esse un lume si schiarì
sì che se 1 Cancro avesse un tal cristaUo,
l'inverno avrebbe un mese d'un sol dì.

Das verlangt gewiß nach einer Erklärung (vgl. M. Porena, comm. Divina
Commedia, Bologna 1949, III, 241—242). Aber die inteUektuaUstische
Konstruktion hindert nicht, daß die Terzine eine unmittelbare Ausdruckskraft
erreicht; sie Hegt in den Schluß-Halbversen («un lume si schiarì», «avesse un
tal cristaUo», «un mese d'un sol dì»), die einen funkelnden Lichteindruck
erwecken. Der andere Vergleich ist der menschHchen Welt entnommen; er
stammt aus einer Zone freudiger und zarter Gefühle und wiU, wie der
Taubenvergleich, das Aufflammen der Liebe im Lichte des Johannes verdeutlichen:

E come surge e va ed entra in baUo

vergine Heta, sol per fare onore
aUa novizia, non per alcun fallo,

292



così vid'io lo schiarato splendore
venire a' due che si volgìeno a nota
qual convenìesi al loro ardente amore.

Der Vergleich führt mit seinem zauberhaften Ton keuscher Fröhhchkeit
sehr gut in die neue paradiesische Szene ein, welche sich einerseits in der
musikahschen Bewegung des Gesangs und des Tanzes abwickelt (Ausdruck der
«glühenden Liebe» der beiden ersten Apostel, dessen sich «lo schiarato

splendore» des Johannes zugeseUt), und die sich anderseits nicht weniger
musikahsch in die ekstatische UnbewegUchkeit Beatrices zusammenfügt, welche
in ein Schweigen getaucht ist, das nur für einen Augenblick durch die Worte
unterbrochen wird, mit denen sie Dante den Apostel anzeigt. Ein neuer
Vergleich erscheint, um Dantes Betragen nach Beatrices Ankündigung zu
verdeutlichen :

Qual è colui ch'adocchia e s'argomenta
di vedere eclissar lo sole un poco;
che, per veder, non vedente diventa;

tal mi fec'io a quell'ultimo foco.

Der Vergleich fügt sich vollkommen in das Figurationssystem des Paradiso,
in diese Welt von Licht und Transzendenz, eine Welt, die sich dem Dichter
je nachdem anbietet oder sich seinem Sehen, Erinnern und Beschreiben
entzieht. Der ganze erste Abschnitt des sechsundzwanzigsten Gesangs wird diese

hier berührte Tatsache betonen; und die als Bindeglied zwischen zwei Gesängen

gesetzte Handlung erhöht sich zu einem symbolischen Wert, indem sie

implicite den dem poema sacro eigenen Charakter der Vision und daher der
zugleich subjektiven und objektiven, persönlichen und universalen Erfahrung
unterstreicht. Der hartnäckig forschende BUck des himmlischen Pilgers findet
seine Erklärung in den Worten des Apostels :

.Perchè t'abbagli
per vedere cosa che qui non ha loco?

In der Erklärung des Johannes (der den im Mittelalter verbreiteten Glauben

zerstreut, wonach der Apostel mit seinem Körper in den Himmel aufgestiegen
sei) zeichnet sich ferne die Erde ab, die in der unmittelbaren Wiederholung
des Namens («in terra terra è») hervortretend, eine Art Chiaroscuro mit dem
beherrschenden Licht bildet:

In terra terra è 1 mio corpo, e saràgli
tanto con li altri, che '1 numero nostro
con l'etterno proposito s'agguagh.

293



Die Erinnerung an die Erde und den eigenen Körper, die im Inferno und
im Purgatorio manchmal einem wehmütigen Gefühl rief, löst sich hier in
heitere Hingabe an den unerforschUchen WiUen Gottes. Die Aufmerksamkeit
wird nicht von den himmlischen Wirklichkeiten des Ewigen, der Glückseligkeit,

des Lichtes und der gloriosen Gegenwart Christi und Marias abgezogen.
Auf die Erde wird mit persönlicher Distanz und doch mit apostohschem Eifer
und weihender Autorität als auf den Ort von Dantes Mission hingewiesen,
den Raum, in dem die Stimme des sacropoema Wahrheit kündend widerhaUen
soll:

e questo apporterai nel mondo vostro.

Und noch einmal Hefert die Erde einen letzten Vergleich für das Schauspiel
des Himmels:

A questa voce l'infiammato giro
si quietò con esso il dolce mischio
che si facea nel suon del trino spiro,

sì come, per cessar fatica o rischio,
H remi, pria nell'acqua ripercossi,
tutti si posano al sonar d'un fischio.

Es ist die Gleichzeitigkeit, die einträchtige Harmonie im Aufhören des

Hchten Tanzes und des dreistimmigen Chores, was Dante mit diesem Bild
klären wiU, das durch seinen Realismus im poetischen KHma des Paradiso

fremd erscheinen könnte, das der Dichter aber dank seiner iUustrativen
Wirksamkeit ohne Zögern verwendet. Mehr als auf den Pfiff, der nach Tommaseos

Meinung im Himmel unangebracht ist, achtet Dante auf die Bewegung der
Ruder und das simultane Aufhören dieser Bewegung. Außerdem ist die Erde
eine nicht zu unterdrückende Präsenz für den Dichter und Menschen, der auf
seiner jenseitigen Reise mit dem Gewicht seines Körpers und seiner menschlichen

Psychologie belastet ist. Deshalb macht sich die Erde mit ihrer Bangigkeit

und ihren Grenzen in Dantes Haltung bemerkbar, der sich umwendet, um
Beatrice zu sehen, und der nichts sieht, weil er vom Licht des Johannes
geblendet ist:

Ahi quanto neUa mente mi commossi,
quando mi volsi per veder Beatrice,

per non poter, ben che io fossi

presso di lei, e nel mondo felice!

Der Gesang, der mit einem Seufzer begann, der vom Himmel auf die Erde
herabfiel, schheßt so mit einem Seufzer zum Himmel, welcher aus der irdischen
Wirklichkeit des Dichters hervorbricht, der in sich noch die Grenzen der Welt
spürt.

294


	Der Gesang der Hoffnung : Paradiso XXV

