
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 3

Artikel: Liturgie und Poesie im Purgatorio

Autor: Spoerri, Theophil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161731

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gestade, in denen CaseUa umherschweift, gleichen dem Limbus. Aber
man muß sogleich hinzufügen, daß es nicht ein ewiger Limbus ist, und daß

man ihn schHeßHch verläßt. Er ist zwar nicht vergänglich, aber doch befristet,
und deshalb hat er seinen Platz auf der Halbkugel der Lebenden. Die Seufzer,
die man hier hört, sind weniger schmerzlich als jene der spiriti magni; sie lassen

nicht einmal «die ewige Luft erzittern», die dort weht, sondern bringen nur
den Wunsch nach einer Kasteiung zum Ausdruck, die jener erwarteten Gnade

vorausgehen soU, deren sich CaseUa in seinem Gewissen noch nicht für würdig
hält. Dante würde vieUeicht sagen (Conv. I, xi, 2), daß CaseUa eine Art Kleinmut

oder Furcht zeigt, die ihm bei dem Gedanken daran bleibt, daß Gott
nunmehr seine Wiedergutmachung erwartet und mehr Vertrauen zu ihm hat
als er selbst. Es ist vieUeicht ein Gefühl, das jenem vergleichbar ist, das bald
darauf im fünften Kreis des Läuterungsberges Statius Dante entdecken wird.
Dort werden wir erfahren (Purg. XXI, 6), daß die Seelen, die ihre Prüfungzeit
auf einer Stufe des Berges beendet haben, keine Mitteilung äußerer Art davon
erhalten, daß die Frist abgelaufen ist. Das einzige Zeichen einer nunmehr
hinreichenden Reinheit und neuen Würde ist der Wunsch, höher hinaufzusteigen,
der in jedem Büßenden erwacht. Solange er sich nicht zu dieser Würde erhöht
weiß, verlangt er in keiner Weise nach Ortsveränderung. Ist es nicht ein gleiches

Gefühl, oder wenn man wiU ein gleiches Schweigen des Gefühls, das

CaseUa über dem düsteren und meerdurchtränkten Strand in der Schwebe hält,
wohin der Engel kommt, die Schatten abzuholen?

Liturgie und Poesie im Purgatorio

THEOPHIL SPOERRI

Es ist eigenartig, wie zwiespältig der heutige Mensch auf das Wort «Liturgie»
reagiert. Wohl ist ihm bewußt, daß der Grundstock europäischer Poesie sowohl
der Form als dem Inhalt nach aus dem Liturgischen erwachsen ist — die Lyrik
aus dem liturgischen Gebet, das Drama aus dem liturgischen Ritus, das Epos
aus dem liturgischen Mythos. Er weiß auch, daß das Liturgische weit über die
kirchlichen Grenzen hinausgeht und tief in die Ursprünge der Menschheitsgeschichte

hinabreicht. Auch den Unkirchhchsten erfaßt bei hohen Festakten
ein heiliger Schauer — man denke etwa an die feierhche Eröffnung der
Olympischen Spiele, die vielköpfige Menge in der Arena unter freiem Himmel, den

Zusammenklang der Farben und Fanfaren, den prozessionsartigen Einzug der

266



olympischen Kämpfer, den olympischen Schwur bei der Opferflamme, die
entzündet wird durch die Fackel, die vom Tempel in Olympia durch aüe Länder

getragen wurde. Der moderne Zuschauer spürt, daß er an einer heiligen Handlung

teilnimmt. In der Tat bedeutet Liturgie, daß Gott mit den Menschen
einen Pakt gründet, der, geheimnisvoll mit dem symbolischen Opfer verbunden,

zum Pakt der Menschen untereinander wird.
Als wir noch jung waren, hatten wir einen ausgesprochenen Sinn für das

Liturgische. Wir gründeten Geheimbünde und besiegelten sie mit Blut. Wir
erfanden grausame Strafen für den, der dem Pakt untreu wurde. Wir wußten
noch etwas von Schuld und Sühne. Wie konnte uns damals das böse Gewissen

plagen Wohl versuchten wir es mit einem liturgischen Trick zu beschwichtigen

wie Rousseau, der auf seinen Jugendwanderungen einen Stein gegen einen
Baumstamm warf und sich gerettet wußte, wenn er ihn traf, wobei er aUerdings
den Baum groß genug nahm und nahe genug trat, um ihn nicht zu verfehlen.
Doch war uns klar, daß uns nur eines von unsern Gewissensqualen befreien
konnte : Bekenntnis und Buße.

Wie fern liegt uns das heute, und wie aUergisch ist der aufgeklärte, moderne
Mensch dem Liturgischen gegenüber geworden. Auch für solche, die in den

liturgischen Handlungen der Kirche noch etwas von dem Geist spüren, der

Jahrhunderte hindurch unsere christiiche Kultur mitgeformt hat, ist die Liturgie

als Lebenselement fremd geworden. Den meisten kommt sie nur noch in
der säkularisierten Form der Oper entgegen, und auch da gibt es welche, denen

sogar die Zauberflöte zu nahe geht, weil sie fühlen, wie ernst Mozart als

Freimaurer den liturgischen Rahmen genommen hat. Wir können nicht anders,
als das Liturgische als etwas Äußerliches, Aufgesetztes zu empfinden. Manche
reden sogar von Hokuspokus und wissen nicht einmal, daß sie mit diesem
häßlichen Wort auf den Kern der Liturgie anspielen, auf die Einsetzungsformel des

Abendmahls : « Hoc corpus meum est » — « Das ist mein Leib », womit Jesus
in der aUtägUchen Gebärde des Brotbrechens das unergründliche Geheimnis
des Opfertodes am Kreuze offenbarte.

Die Abneigung gegen das Liturgische zeigt sich auch in der Haltung des

modernen Dantelesers vor dem großen Zeremonienapparat, der die Aktion des

Purgatorios umrahmt. Unwillig läßt man all die aUegorischen Mahnungen zur
Buße über sich ergehen. Nachdem man im Vorpurgatorium die Scharen der

Säumigen und Unentschiedenen hat büssen sehen, gelangt man über drei
Stufen ins eigentliche Läuterungsreich: die erste Stufe, die marmorweiße, ist
die Stufe der Gewissenserforschung, die zweite, geborstene, die der reuigen
Zerknirschung, die dritte, porphyrene, die der Wiedergutmachung. Auf den
sieben folgenden Bergterrassen werden die sieben Hauptsünden gebührend
abgebüßt und die entgegengesetzten Tugenden eingeübt. Auf jeder Terrasse wird
der Büßende nicht nur durch eine besondere Strafe gemaßregelt, sondern durch
Bildwerke und erbauliche Exempla aus der göttlichen und menschlichen Ge-

267



schichte über seine Verirrung und den Weg zur Erlösung aufgeklärt. Als
KontroUmarke wird jedem Sünder auf der SchweUe des Bußbezirkes vom
torhütenden Engel ein siebenfaches P (Peccata) auf die Stime eingeritzt. Auf jeder
überstandenen Stufe löscht der wachthabende Engel ein P aus, wozu jeweils
eine Sehgpreisung gesungen wird. So voUzieht sich das Geschehen in
sakramental-liturgischen Formen. Man darf keinen Augenblick vergessen, daß es

gilt, Buße zu tun.
Wie sehr diese ganze Maschinerie dem modernen Empfinden zuwider ist,

wurde schon oft gesagt. Man hat die Bußatmosphäre des Purgatorios mit der
Anstaltsluft in einem Rettungshaus für verlorene Mädchen oder in einer
Trinkerheilanstalt verglichen. Fragen kann man sich wirklich, was das aUes

überhaupt noch mit Poesie zu tun hat, wie man sich da noch innerlich ergriffen
fühlen kann.

Erstaunhch ist nun, daß Dante selber am Anfang des Purgatorios vom
Gegensatz zwischen Poesie und Liturgie ausgeht: beide Seiten werden in zwei

gegensätzUche Gestalten verkörpert, in Cato und CaseUa.

Der erste Gesang versetzt uns in die wundersamste Morgenstimmung. Noch
geUt uns in den Ohren das wüste Toben der Verdammten und Teufel, noch
lastet auf uns der finstere Gestank der HöUe, da gelangen wir in der Frühe des

Ostersonntags ans meerumrauschte Inselgestade.

Ein sanftes Blau wie morgenländischer Saphir
(Dolce color d'oriental zaffiro)
ins heitre Bild des Himmels hingegossen
von Hchter Höhe bis zum Horizont,
beglückte endhch wieder meine Augen,
sobald ich aus der Todesluft heraus war,
mit mattem Blick und schwerem Atem noch. (I, 13—18)

Und in einer zauberfrischen Terzine sieht man die Dämmerung über das

Meer fliehen:
Vom Morgenstrahl getroffen, floh und schwand
die Dämmerstunde schon, und in der Ferne
erkannte ich den FHmmerglanz der See —

.sì che di lontano
conobbi il tremolar de la marina.) (I, 115—117)

Und nun sehen wir über das Meer ein Licht näher kommen; weiße Schwingen

werden sichtbar; ein Schiff erscheint, von einem Engel gelenkt:

Wie er uns nah und immer näher kam,
der Gottesvogel, leuchtete er heUer.

Mein Aug ertrug den nahen Glanz nicht mehr.
Ich senkte es, und jener kam zum Strande

268



mit einem hurtigen und leichten Schifflein,
das kaum noch seinen Kiel ins Wasser tauchte.
Der hohe Ferge auf dem Hinterschiff
trug SeUgkeit an seiner Stirn geschrieben,
und um ihn saßen mehr als hundert Geister.
«In exitu Israel de Egipto»,
sie sangen aUe es mit einer Stimme
(«da Israel hinwegzog aus Ägypten»),
und wie es weiter in dem Psalter heißt.
Dann schlug er segnend über sie das Kreuz,
worauf sich aUe an das Ufer stürzten,
und er, so schneU wie er gekommen, abfuhr. (II, 37—51)

Im Vers : ed el sen gì, come venne, veloce, wirkt das veloce nach der raschen
Abfolge der einsilbigen Wörter und abgetrennt durch den eingeschobenen
Nebensatz wie eine unendhch beschleunigte und ins Weite fliehende Bewegung.
Er gibt die Dynamik des Geschehens an, während der Psalm, den aUe zusammen

singen, die Harmonie von Gesang und Gemeinschaft erkhngen läßt. Der
114. Psalm ist ein Pilgerlied, das oft in der Liturgie vorkommt. Wie bedeutsam
dieser Psalm ist, sehen wir darin, daß Dante ihn in seinem Brief an Cangrande
als Beispiel nimmt, um den Sinn der Göttlichen Komödie zu erklären. In ihm sind
beide Motive vereint: das unaufhaltsame Schreiten des Wanderers auf sein
ersehntes Ziel zu und der Pakt Gottes mit seinem Volk, das er aus der
Fremdherrschaft erlöst und zum gelobten Lande führt. Er gibt uns eine Vorahnung
der bewegenden, einigenden, den BUck öffnenden Kraft der Liturgie.

Doch das ist nur eine ferne Andeutung ; im übrigen herrscht im Vorraum
des Purgatorios noch das Unbestimmte, Unsichere, Zögernde des Anfänglichen

vor, wie es sich im Verhalten der Wanderer zeigt:

Die dagebliebne Schar sah landfremd aus
und blickte sich nach aUen Seiten um,
wie Leute, denen die Umgebung neu ist...
Da hoben jene NeuHnge nach uns
das Angesicht und sprachen: «Wenn ihr könnt,
so zeiget uns zum Berg hinauf den Weg. »

Virgil antwortete: «Ihr scheint zu glauben,
daß wir bekannt mit dieser Gegend sind,
doch wir sind fremde Pilger, so wie ihr.
Wir kamen eben jetzt und kurz vor euch
auf andrem Weg hieher, der war so schwierig,
daß dieser Aufstieg nur ein Spiel dagegen. »

Die Seelen, die an meinem Atemholen
bemerkten, daß ich noch am Leben war,

269



verwunderten sich sehr und wurden blaß.
Wie um den Boten, der den Ölzweig bringt,
das Volk sich sammelt und sich keiner scheut

vor dem Gedräng, wo's Neuigkeiten gibt,
so hefteten auf mein Gesicht den BHck

jetzt aU die guten frohen Seelen und
vergaßen fast den Weg zur Reinigung. (II, 53—75)

Der letzte Vers : quasi obliando d'ire a farsi belle, kündigt leise andeutend mitten

in der lyrischen Stimmung das morahsch-normative Thema an.
Aber nun erleben wir die persönliche Begegnung Dantes mit seinem

Freunde, dem Sänger CaseUa. Der Musiker erkennt sofort den Dichter und
tritt ihm so freundlich entgegen, daß Dante ihn umarmen wiU, doch dabei ins
Leere greift und erschrickt. Wie CaseUa ihm mit beruhigenden Worten
zuspricht, erkennt ihn Dante endlich an der Stimme und richtet an ihn die
flehende Bitte:

«Wenn neue Pflicht dir nicht verbietet,
den Hochgesang der Minne noch zu pflegen,
an dem so oft sich meine Sehnsucht stiUte,
so bitt ich, gib von diesem Trost ein wenig
für meine Seele, die mit ihrem Leid
auf dieser Wanderung so müde wird. »

«Amor che nella mente mi ragiona »,

(«Die Minne, die in meinem Geiste spricht»),
so lieblich stimmte er mein Lied nun an,
daß es mir lockend nachhaUt im Gemüt.
Die Seelen um ihn her, mein Meister auch
und ich, wir waren alle so beglückt,
als hätten wir nichts anderes im Sinn. (II, 106—117)

AUe sind vom Heimweh ergriffen; sie versenken sich in ihre Erinnerung;
alle Not ist vergessen — «als hätten wir nichts anderes im Sinn» —; die Macht
des Gesanges hat sie ganz der Gegenwart entrückt. Es ist wie in Gottfried
KeUers Tanzlegendchen beim Gesang der neun Musen am Himmelsfest: «In
diesen Räumen klang er so düster, ja fast trotzig und rauh, und dabei so
sehnsuchtsschwer und klagend, daß erst eine erschrockene Stille waltete, dann aber
alles Volk von Erdenleid und Heimweh ergriffen wurde und in ein allgemeines
Weinen ausbrach. Ein unendliches Seufzen rauschte durch die Himmel;
bestürzt eilten alle Ältesten und Propheten herbei, indessen die Musen in ihrer
guten Meinung immer lauter und melanchohscher sangen und das ganze Paradies

außer Fassung geriet. » Die aUerhöchste Trinität muß eingreifen und
bringt die Musen mit einem lang hinroUenden Donnerschlag zum Schweigen.

Ähnliches geschieht auch hier. Eine rauhe Stimme schreckt plötzhch die

270



verzückte Schar aus ihrer Stimmung: «Che è ciò? Was ist das?» Mit strenger
Mahnung werden die Pilger an die wirkhche Situation erinnert. Sie sind nicht
da, um in süßen Tönen und Erinnerungen zu schwelgen. Ihrer warten ganz
andere Dinge:

Wir lauschten seinen Klängen hingenommen
und still — und sieh, da kommt der wackre Greis
und ruft: «Was soll das nun, ihr Säumigen,
und diese Lässigkeit, hier stehnzubleiben?
Zum Aufstieg flugs, daß ihr die Schuppen abstreift,
die euch den offenbaren Gott verdecken.» (II, 118—123)

Hier hören wir den andern Ton. Neben den weichen, musikalischen CaseUa

stellt sich abrupt der strenge Cato. Wir treffen ihn schon im ersten Gesang.
Es ist die erste Gestalt, die den zwei Wanderern erscheint, ein würdiger Greis
mit Bart und lockenumwalltem Gesicht. Cato von Utica sollte eigentUch in
der HöUe, im Kreis der Selbstmörder büßen. Aber Dante hat für ihn, wie übrigens

vor ihm mancher Kirchenvater, eine besondere Zuneigung, weil Cato sich

aus Liebe zur repubhkanischen Tugend, zur Freiheit, entleibte. So ist er zwar
von der Verdammnis befreit, aber als ewiger Wächter des Läuterungsberges von
der Seligkeit ausgeschlossen, was vieUeicht dazu beiträgt, ihn in korporalsmäßiger

Strenge und Tadelsbereitschaft zu erhalten. Wie er die beiden
unbotmäßigen Wanderer barsch anfährt, sucht ihn Virgil mit einem unterwürfigen
Wortschwall zu beschwichtigen, um sich am Schluß noch einzuschmeicheln,
indem er sich bereit erklärt, Grüße für Catos Frau, Marcia, mitzunehmen —
sie wohne nämUch in der Hölle auf dem gleichen Stockwerk wie er, was aber

beim diensteifrigen Cato nicht verfängt :

Gewiß, sprach er, solang ich dort war, hatt' ich
an Marcia mein ganzes Wohlgefallen
und tat ihr aUes Liebe, das sie wollte.
Doch seit sie jenseits bleibt am dunklen Strom,
kann sie mich nicht mehr locken ; das Gesetz,
das mich errettete, steht zwischen uns.
Doch wenn dich eine Frau des Himmels schickt,
wie du mir sagst, braucht's keine Schmeichelreden;

genug, daß du in ihrem Auftrag forderst. (I, 85—93)

Und ohne mit der Wimper zu zucken, gibt er den Dienstbefehl weiter:
Virgil soUe dem Begleiter allen HöUenschmutz mit Morgentau abwaschen und
ihn mit sauberen Binsen umgürten. Die Schmiegsamkeit der Binse hat wie bei
La Fontaine im Gegensatz zum denkenden Schilfrohr Pascals die gleiche
Bedeutung: «Je pUe et ne romps pas.» Die Dantesche Binse beugt sich ebenfalls

vor der Gewalt der Wellen; es ist auch ein Nachgeben vor den höheren Mächten.

Die Grundhaltung ist dieselbe. Nur ist beim mittelalterUchen Menschen

271



diese Haltung rehgiös und nicht rationaUstisch bedingt. Die Demut ist nach
Thomas von Aquin das Fundament aUer Tugenden, insofern sie sich dem
Hochmut, der Wurzel aUer Sünde, widersetzt. Darum wird das Umgürten mit
der Binse, als Zeichen der demutsvoUen Ergebenheit, zur ritueU-symboUschen
Handlung.

Im Gegensatz CaseUa-Cato erleben wir die beiden Pole in der extremsten
Form. Auf der einen Seite : musikaHsch-lyrische Stimmung, herzergreifend,
unserm heutigen menschHchen Empfinden so nahe, daß wir sogar Gottfried
KeUer ungescheut heranziehen konnten. Auf der andern Seite : ein aUegorisch-
liturgischer Bußapparat mit genau festgelegten Zeremonien auf unerschütterlichem

Glaubensfundament. Hier scheint ein Abgrund zu klaffen, der für
modernes Denken kaum zu überbrücken ist. Doch ist jetzt an die Tatsache zu
erinnern, daß es der Dichter selber ist, der die Gegensätze so schroff an den

Anfang des Purgatorios steUt, daß also der gleiche Konflikt sich in Dantes
Seele abspielt wie bei uns.

Es wird nun das heimliche Formgesetz des Purgatorio sein, die zwei
Elemente Liturgie und Poesie so ineinander zu verschmelzen, daß das Äußere —
das InstitutioneUe — vom Inneren — dem Schöpferischen — her so verwandelt
wird, daß eine Art Säkularisierung stattfindet und die Liturgie in die Substanz
der Existenz eingeht. Dieser ungeheuer bedeutsame Prozeß spielt sich von Vers
zu Vers, von Gesang zu Gesang in fast unmerklichen Schritten, bald mehr
dichterisch-büdhaft, bald mehr intuitiv-erheUend ab. Der tiefere Sinn dieses

Vorgangs wird uns klar werden, wenn wir dem Anfang mit den unvereinbaren
Kontrasten das einigende Endergebnis gegenübersteUen.

Zunächst ist auf die unglaubliche Kühnheit hinzuweisen, mit der Dante
sich von Virgil auf dem Gipfel des Läuterungsberges zum eigenen Papst und
Kaiser krönen läßt. In der Übertragung der höchsten Führergewalten auf
einen florentinischen Privatmann findet der historische Übergang vom
institutionellen Autoritätsbegriff zur unmittelbar in Gott begründeten Autonomie
des Menschen statt, wobei der weitere Verlauf der Göttlichen Komödie deutlich
zeigt, daß das InstitutioneUe nicht abgeschafft ist, sondern von innen her
durch den Einzelnen getragen, seine wahre Bedeutung und Wirklichkeit
bekommt.

Nie wird man ohne tiefste Erschütterung die Abschieds- und Weiherede

Virgils hören:
Als unter uns die Treppenstufen aUe

im Lauf entwichen und wir oben auf
der letzten standen, blickt Virgil mich an
und sprach: «Das zeitliche, das ewige Feuer
hast du erkannt, mein Sohn, hier stehst du jetzt
und hier ist meine Wissenschaft zu Ende.
Bedacht und eifrig bracht ich dich herauf,

272



nun überlaß du dich dem Trieb des Herzens.
Die steüen Pfade Hegen hinter dir.
Sieh dort! Die Sonne leuchtet dir ins Antlitz,
und Wiesen dort und Blumen und Gehölz,
was aUes eine reiche Erde schenkt.
Im Grünen sitzend oder wandelnd harrst du
der Frau mit ihren frohen schönen Augen,
die weinend mich zu dir berufen hat.
Erwarte Lehre nicht noch Wink von mir,
denn frei, gesund und aufrecht ist dein WiUe,
und Irrtum war es, jetzt ihn noch zu zügeln.
Du sei dein eigner Kaiser und dein Papst!» (XXVII, 124—142)

Noch kühner, noch unerwarteter ist aber, was jetzt folgt. Unerwartet auch
für Dante. Das in der sprachUchen Äußerung erfolgende Innewerden der sich

ereignenden Lebenserfahrung führt den Dichter in eine Tiefe, die er nie zum
voraus hätte ahnen können. Im Gegenteü: aUes läßt darauf schUeßen, daß die

Begegnung mit Beatrice, «der Frau mit ihren frohen schönen Augen», wie
Virgil eben sagte, reine Paradieseswonne sein werde. Nichts in Dantes Dichtung

deutet darauf hin, daß ihm die größte Demütigung seines Lebens bevorsteht

und daß die Versöhnung von Liturgie und Poesie nicht als weihevoUes

Festspiel, sondern als blutig-schmerzhafte Konfrontation mit der eigenen
Vergangenheit stattfinden wird.

Es beginnt aUerdings mit einer feierUchen Prozession und liturgischen
Gesängen: Komm Braut von Libanon — Benedictus qui venit... Doch Dante
sieht nur das eine: die gehebte Frau trägt ein Gewand von der gleichen Farbe
wie damals, als er sie als neunjähriges Mädchen zum erstenmal in den Straßen

von Florenz traf. Er wird aufs tiefste von ihrem Anblick erschüttert. Einer
Ohnmacht nahe, fühlt er der alten Liebe Allgewalt — d'antico amor sentì la gran
potenza. Hilflos wie ein Kind schaut sich Dante nach Virgil um, doch sein
Beistand ist verschwunden, und mitten in der Paradiesesherrlichkeit fängt
Dante zu weinen an.

Da ertönt in strengem Tone sein Name. Mit Notwendigkeit erfolgt hier
diese Namensnennung — che di necessità qui si registra —-, und ihr entspricht die
betonte Namensnennung der Frau:

Guardaci ben Ben son, ben son Beatrice...
(Schau mich nur an! Ich bin's, bin Beatrice...) (XXX, 73)

Die Sprachwerdung dieser Begegnung beginnt mit der harten Gegenüber-
steUung der Namen. Hier hört aUe Abstraktheit und liturgische AUegorie auf.
Der Name ist die direkteste, konkreteste Äußerung der Sprache. Person steht

gegen Person. Doch hier ist es kein süßes Du zu Du : «Wie einem Sohn, der
seine Mutter gar für hart hält, so erschien sie mir... » Mitleidig greifen die

275



umstehenden Engel ein, sie singen den dreißigsten Psalm: «In te, Domine,
speravi — Herr, auf dich hoffte ich...» Dante fühlt sich durch diesen

liturgischen Engelsgesang aufs tiefste ergriffen. Doch Beatrice läßt sich nicht
erweichen. Beim neunten Vers des Psalms bricht sie den Stimmungszauber, und
um den Engeln zu zeigen, daß ihr Mitleid verfrüht sei, erzählt sie ihnen
schonungslos die Geschichte von der Verirrung dieses Mannes. Eigentlich brauchen

die himmlischen Wesen diese Aufklärung nicht :

Ihr haltet Wacht im ewigen Tageslicht,
euch kann durch Nacht und Schlaf kein Schritt entgehn,
den Sterbliche auf ihren Straßen tun,
drum faß ich sorglich meine Antwort so,
daß dort der Weinende mich auch verstehe,
und seiner Schuld entsprechend sei sein Schmerz. (XXX, 103-108)

Auf Dante wird mit dem Zeigfinger hingewiesen und von ihm in dritter Person

gesprochen. Um so unerbittlicher tönt der Bericht über seineVergangenheit :

Dieser war in seinem jungen Leben
so reich begabt,
(Questi fu tal ne la sua vita nova
virtualmente...

daß jede Fähigkeit
in ihm sich wunderbar entfalten konnte.
Doch um so wüder wird und unheilbringend
mit schlechtem Samen, unbepflanzt, das Erdreich,
je größer seine irdische Fruchtbarkeit.
Im Anfang hielt ich ihn durch meinen Anblick;
wenn ich ihm meine jungen Augen zeigte,

zog ich ihn nach, dem rechten Ziel entgegen.
Kaum war ich auf der SchweUe angelangt
des zweiten Alters und im andern Leben,
verließ er mich und gab sich andern hin.
Als ich vom Fleisch zum Geiste aufgestiegen,
an Schönheit wachsend und an Geisteskraft,
war ich ihm wen'ger lieb und wen'ger wert.
Er lenkte seinen Schritt auf falsche Wege,
und falschen Bildern folgt er nach,
die niemals ein Versprechen ganz erfüUen.
Umsonst erflehte ich für ihn Erleuchtung,
mit der ich ihn im Traum und anderswie

zur Umkehr rief; so wenig achtet' er's.
Er sank so tief, daß aUe Mittel

274



zu seiner Rettung schon versagen wollten,
es bUebt nur dies : ihm die Verdammten zeigen...

(XXX, 115—138, Übersetzung Wartburg)

Nun denken wir, es sei genug des grausamen Spiels. Das Bekenntnis hat
durch den Mund Beatrices stattgefunden. Dante hat durch seine Schamröte,
sein gesenktes Haupt, seine Tränen zur Genüge bezeugt, wie sehr er seine
Schuld bereut. Aber es geht hier um mehr als um ein bloßes Sündenbekenntnis
und eine Bußhandlung. Der Sinn der Buße und der Läuterung Hegt nicht im
Befolgen äußerer Normen. Was sich hier abspielt, ist, was in der Krönungsrede
Virgils bloße Ankündigung war: das Mündigwerden der Person. Mündig
wird der Mensch durch die Rede seines Mundes. Indem er auf den Anruf des

Nächsten antwortet, tritt er in seinem Wort als Person in Erscheinung. Nur in
solch begegnender Sprache wird der Mensch real. Unwirklich bleibt er,
solange er in der Unwahrheit, in der Selbstlüge lebt. Sobald er sich aber zu
erkennen gibt, indem er sich zu dem, was er ist, bekennt, tritt er ins Offene und
wird sich selber und den andern durchsichtig. Dieses Durchsichtigwerden ist
der Sinn des Purgatorio. Läuterung dringt von außen nach innen, von innen
nach außen. Alle Begegnung geschieht im Licht des Bekennens. Jeder spricht
offen von seiner Verirrung. Keiner verbirgt sich vor dem andern. In diesem

Heraustreten aus sich selber werden die Schicksale und Charaktere transparent.
Dante tritt im Aufstieg auf den Läuterungsberg immer mehr in den Vordergrund.

Doch erst am Ende wird er selber zum Bekennenden. Das Bekenntnis
Dantes in der Gegenwart Beatrices ist der Kern des Purgatorios, ja der Kern
und die Mitte der ganzen Göttlichen Komödie. Hier kommen Hölle, Purgatorio
und Paradies wie in einem Brennpunkt zusammen.

Darum genügt es nicht, daß Beatrice in der dritten Person für ihn bekennt.
Unerbittlich fordert sie ihn heraus : « O du », beginnt sie wieder ohne Verzug,
«sag, sag, ob's wahr ist; denn so schwerer Klage, soü dein Bekennen auf dem
Fuße folgen» (XXXI, 4—6). Dante bringt noch kein Wort hervor:

So groß war die Verirrung meiner Kräfte,
daß zwar die Stimme sich erhob, doch ehe

sie noch geformt hervortrat, mir erstarb.

Doch Beatrice läßt nicht locker :

Bald ungeduldig: «Was besinnst du dich?»
sprach sie. « Gib Antwort...»

Jetzt endlich geschieht es :

Aus Furcht und aus Verwirrung rang sich mir
ein « Ja » so kleinlaut von den Lippen, daß

man schauen mußte, um es zu verstehen.

275



Das Mühsame dieser Sprachwerdung veranschauHcht Dante in einem
ausführlichen Bild:

Wenn von zu großer Spannung an der Armbrust
beim Schuß die Sehne und der Bogen springen,
dann fährt der Bolzen weniger scharf ins Ziel:
so knickte mich der allzu harte Druck,
und Tränen sprudelt' ich und Seufzer vor,
und die erschlaffte Stimme stockt' am Ausgang.

«Im ,Ja', das Dante endlich hervorbringt», sagt Remo Fasani, «offenbart
sich nichts weniger als das Drama der Wortwerdung. An diesem Punkt gleicht
sich die Sprache vöUig der Stimme an, und mit der Stimme tritt sie ins Sein.

Mit andern Worten: an diesem Punkt unterscheidet sich die Sprache nicht
mehr von der Tat. »

Und jetzt kann das EigentHche geschehen. Im Gesamtbericht über Dantes
Lebensschuld war die Kurve der Verirrung deuthch hervorgetreten. Wir sehen
seinen Fehler im großen Umriß. Man ahnt, daß es sich bei Dantes Untreue
nicht nur um die Abwendung von Beatrice und die Zuwendung zu andern
Frauen handelt. Der Punkt der Verirrung liegt viel tiefer. Auf ihn wird nun
der Scheinwerfer gerichtet.

Eindringlich und ungeduldig fragt Beatrice:

In dem von mir beschwingten Streben,
das liebend dich zum guten Ziele trieb —
und höhern Wunsch als dieses gibt es nicht —
was hast du da für Gräben, Ketten, Sperren
begegnet, daß du so der Hoffnung dich
entschlagen mußtest, weiter vorzudringen?

Darauf nun, vom Weinen erstickt, die Antwort Dantes :

Trügerische Lust
am Gegenwärtigen verführte mich,
sobald ich euer Antlitz nicht mehr sah.

Le presenti cose sind das Stichwort, auf das, schlagartig, die mächtige
Erwiderung Beatrices erfolgt:

«Wonnigeres hat dir weder Natur noch Kunst gezeigt, als die schönen Glieder,

in denen ich lebte, und nun sind sie zu Staub zerfaUen. Und wenn die
höchste Lust dir so zerbrach durch mein Sterben, welch sterbHches Ding
vermochte dich zu ziehn in sein Verlangen? Nicht ziemte, daß deine Flügel
beschwerten, mehr Wunden zu holen, kleine Mädchen und andere Kurzlebigkeit.
Gelbschnäbelige Vögel gehen immer auf den gleichen Leim, voU ausgefieder-

276



ten wird vergebUch das Netz gespannt und der Pfeil gezückt» (Übertragung
Rudolf Borchardt).

Wie nun die Erinnerung an den Tod, wie ein einschlagender BHtz, den
falschen Zauber der VergängUchkeit zerstreut, kommt eine unerwartete
Schlußwendung :

So wie die Kinder lautlos und beschämt
die Augen niederschlagen, hören und
die eigne Schuld erkennen und bereuen,
so stand ich da. Und sie versetzte : «Wenn
was du gehört, dich schmerzt, so heb den Bart
und laß noch mehr dich schmerzen, was du siehst. »

Es läßt sich mit geringrem Widerstand
ein wetterharter Eichbaum wohl entwurzeln
vom Sturm aus Norden oder Afrika,
als ich auf ihr Gebot das Kinn erhob ;

und wie sie « Bart » verlangte für Gesicht,
bemerkt' ich wohl den Stachel in den Worten.

Nichts bleibt Dante erspart. Er möchte wie ein gemaßregeltes Kind in den
Boden versinken. Doch da mahnt ihn Beatrice an seinen Bart, an das Zeichen
seiner MännHchkeit. Es ist, als ob sie damit sagte: «Sei ein Mann und höre
auf zu heulen. Wage es, mir ins Gesicht zu sehen. » Wie schwer es ihm ist und
wie sehr ihn das «Gift» ihrer Anspielung schmerzt, zeigt das Büd des Baumes,
den ein Sturm entwurzelt. Doch nun steht er ihr gegenüber:

Selbst unterm Schleier und am Ufer drüben
erschien sie mir noch schöner als dereinst,
da sie leibhaftig alle überstrahlte.
Wie Nesseln brannte mich die Reue jetzt,
und alles, was mich einst gefangen hielt,
je mehr ich's liebte, haßte ich es nun.
So scharf ans Herz griff mir die Selbsterkenntnis,
daß ich zusammenbrach.

Hier kommen die Linien zusammen, die am Anfang des Purgatorio
nebeneinanderliefen: das von CaseUa gesungene Liebeslied und Catos strenge Mahnung

zur Buße. Der Psalm vom Auszug aus Ägypten bekommt nun seinen
voUen Sinn, seine menschliche ErfüUung. Das Liturgische ist ganz eingegangen
in die Substanz der Existenz.

Es geht hier um das Tiefste, was ein Mensch erfahren kann : um die Ablösung

von aüem, was den Menschen äußerhch bindet und ihn hindert, aus innerem

Antrieb zu leben. Das ist der Sinn des Auszugs aus Ägypten, dem Lande
der Fremdherrschaft. Diese Befreiung kommt nur durch das Aufsichnehmen
der Sterblichkeit. Darum spricht Beatrice so eindringlich von ihrem Tod.

277



Indem der Mensch im Anbhck des Todes dem Verhaftetsein an das Äußere

abstirbt, wird das Irdische nicht entwertet, noch das Schöne verneint; im
Gegenteil : es ist immer nur von Schönheit die Rede, und in den Versen, in denen
Beatrice von ihren schönen Gliedern spricht, « die nun in der Erde zerfaüen »,

klingt die tiefe Trauer nach über die VergängUchkeit aUes KreatürUchen. Das
Gefährliche an den kleinen Mädchen, denen sich Dante hingegeben hat, ist
nicht das böse Fleisch, sondern das Kurzschlüssige, Kurzlebige: der «breve
uso » — der rasche Verbrauch. Was Beatrice ihrem Freund vorwirft, ist, daß

er sich von Dingen verführen läßt, «die das, was sie versprechen, nicht halten
können ».

Das ist das eine, was der Anbhck des Todes weckt. Aber noch wichtiger
ist ein weiteres. Beatrice spricht von den Gräben, Sperren, Ketten, die Dante
verhindern, vorwärtszudringen — di passare innanzi. Das Sinnhche ist nicht als

solches schlecht, sondern als das, was den Menschen gefangenhält, was seine

Flügel nach unten drückt und den Schwung seiner Verwirklichung hemmt.
Angesichts dieses unaufhaltsamen Flügelschwunges enthüUt das Bild des Vogels

seinen Sinn, wie es auch von nun an das ganze Paradies metaphorisch
beleben wird. Die Begegnung mit Beatrice erweist sich als Gegenstück zur
Begegnung mit Francesca da Rimini, die auch von zarten Vogelvergleichen
beschwingt und umflattert war ; doch bei Francesca wiegt das Richtungslose und
Verlorene der Bewegung vor, während hier das Grundmotiv die Richtung von
oben nach unten, von unten nach oben ist: das tödliche Walten der Schwerkraft

(gravar le penne in giuso) und der befreiende Höhenflug des Geistes (ben ti
dovevi.. levar suso). Angesichts des Todes erwacht das Bewußtsein von der
unendlichen Transzendenz des Lebens, die sich in Jahrmillionen von Stufe zu
Stufe durch richtungssuchendes Tasten — «un tâtonnement dirigé», wie Teilhard

de Chardin sagt — in der emporgestaffelten Reihe der Lebewesen den

Weg nach oben gebahnt hat und im Menschen zum wissenden Gewissen, zum
innern Kompaß der Seele wurde, dessen zitternde Nadel die Richtung weist,
indem sie vom Gravitationszentrum des Universums angezogen wird — von
«der Liebe, die bewegt / die Sonne und die andern Sterne».

Aber noch ein weiteres wird klar. Beatrice spricht nicht von irgend einem
Tode, sondern von dem ihrigen. Wir treten da ins Klima der Begegnung. Das
ist der Ort, wo der Mensch wirklich wird, indem er sich dem andern stellt und
auf du und du ihm Antwort gibt. Die Konfrontation des Menschen mit seinem
Nächsten wird zur Keimzelle der Gesellschaft, die sich ausweitet zur Menschheit.

Die Wirklichkeit der Begegnung überfäUt den Dichter mit solcher Wucht,
daß er widerstrebend, Schritt um Schritt, in die Enge und Angst dieses
Bekenntnisses hineingezogen wird. Und auch wir vergessen immer wieder, wer
hinter dem Ganzen steht; wir nehmen Beatrice ernst und ärgern uns vieUeicht,
daß sie so streng mit ihrem Geliebten verfährt, und denken nicht daran, daß

278



es Dante selber ist, der das Wort führt und mit sich ins Gericht geht. Der das

Wort führt, sagten wir; soUte es nicht vielmehr heißen: der vom Wort geführt
wird?

Die Dichtung steigt hier auf eine neue Ebene. Sie hat einen Sinn, der über
das bloß Dichterische hinausgeht. Es ist nicht ein Vorgang, der bildhaft vor
uns Zuschauern abläuft. Hier geschieht etwas. Es kommt auf uns zu. Ein
Mensch tritt uns entgegen. Nicht eine erdichtete Gestalt, sondern der
geschichtlich bezeugte Bürger von Florenz, der sich mit seinem Namen zu
erkennen gibt : Dante Alighieri. Er spricht uns an : « Ihr, die ihr meine Vita Nuova

gelesen habt, vernehmt, es ist nicht wahr, was ich von meiner Liebe zu Beatrice
erzählt habe, seht, was ich in Wirklichkeit für ein Mensch bin. » Das ist Dichtung,

die existentiell wird. Ein Dialog geschieht, ein Pakt wird von Mann zu
Mann mit uns geschlossen, wir treten hier ins Offene der Gemeinschaft,
Offenbarung wird uns zuteil.

Die Begegnung mit dem andern wird in der Wortwerdung zum Ort der
Transzendenz. Transzendenz bedeutet « über sich hinausgehen » — «Apprenez
que l'homme passe infiniment l'homme», sagt Pascal —, aber Transzendenz
bedeutet auch, daß der Mensch vor einer Wirklichkeit steht, die über ihn
hinausgeht. Darum fügt Pascal hinzu : « Ecoutez Dieu. » Die Begegnung mit Beatrice

ist auch der Zugang zum Paradies.
Wenn wir den bisherigen Weg überblicken, wird uns klar, welch geschichtlich

bedeutungsvoUer, uns selber in unsrer Substanz treffender Vorgang sich
durch das ganze Purgatorio abgespielt hat. Zwei getrennte Elemente — das

Heihge der Liturgie und der harte Realismus der menschlichen Beziehung —
sind zum Einklang gekommen. Es ist daraus keine Mischung entstanden. Das

Heilige ist nicht weniger heilig und das Menschliche nicht weniger menschlich
als vorher. Beides ist erst recht sich selber geworden dadurch, daß es dem
andern begegnet ist. « Und das Wort ward Fleisch und wohnte unter uns...»
Erst jetzt wird uns bewußt, wie bedeutsam es ist, daß aUes, was wir erlebten,
sich im Sprechen abspielte, im Wort zum Ausdruck kam. Menschwerdung
geschieht in der Sprachwerdung. Die Sprache ist die Urform des Liturgischen.

Was geschieht nämlich, wenn ich das Wort «Brot» sage? Das gleiche, worauf

Jesus hinwies, als er das Brot brach: ich löse mich vom gelebten Leben,
ich nehme Abstand vom Handgreiflichen, ich opfere den unmittelbaren
Genuß — denn man kann das Wort «Brot» nicht essen.

Das ist das Negative an diesem Vorgang. Husserl spricht von der
«Vernichtung der Welt », Sartre von der Vernichtung des Seins, «la néantisation de
l'être ».

Die positive Seite aber ist, daß ich durch das Wort in einen Sinnzusammenhang

eintrete, der das Ganze der Zeit und des Raumes umfaßt. Grammatik ist
das liturgische Tor zur Existenz. Durch die Deklination von Einzahl und
Mehrzahl vermittelt sie den Einklang des Einzelnen mit dem Vielfältigen, des

279



Einen mit dem Ganzen, was die Grundformel aUer Philosophie und Poesie ist.
In der Konjugation des Verbes bekommen wir das Zeitproblem in den Griff.
Wir erfahren das wunderbare, oft tragische, immer schicksalhafte FUeßen von
Vergangenheit durch Gegenwart in Zukunft, mit aUen Spielformen von ReaUtät

und IrreaUtät, von Tatsächhchkeit und Wunschdenken, von Indikativ und
Imperativ. Nicht nur das : die Hturgische Weihe der Sprache verwandelt den
nichtumkehrbaren Zwang der Zeit in das besehgende In-sich-Kreisen der

von aüen äußeren Bindungen befreiten rhythmischen Form.
Und noch das AUerschönste : die persönUchen Fürwörter führen zur

Begegnung von Ich und Du, lassen sie aber nicht aüein, sondern holen sie durch
die Anwesenheit des Dritten aus der Verführung der magischen Zweisamkeit
in die AU-Einigkeit der Welt und der Menschheit.

Sprache ist Anruf und Antwort, Lüge und Bekenntnis, Fluch und Gebet,
Wortbruch und Verpflichtung.

Und aus Jahrmillionen abgrundtiefer Menschheitserfahrungen steigen die

liturgischen Urbegriffe von Schuld und Sühne, Opfer und Umkehr, Richtung
und Gericht, Verlorenheit und Verdammung, Erlösung und ewigem Leben.

Wohin soUen uns die grammatikalischen Erörterungen führen? Was hat das

alles mit unserm Thema, mit Dante, mit uns selber zu tun?
Auf diese Fragen kann etwas äußerst AufheUendes, den Zweifler

Beschwichtigendes geantwortet werden.
Es gibt heute Dantekenner und Danteleser, die wohl ergriffen sind von der

Sprachgewalt, mit welcher der Dichter Menschen und Schicksale vor uns hin-
steUt, die aber kleinmütig zugeben, daß unser heutiges Denken fernab von der
mittelalterlichen Welt Dantes Hegt und daß wir uns nur mühsam durch einen

Ruck in seine Anschauungsweise zurückversetzen können, indem wir sozusagen

unsre Uhren um sieben Jahrhunderte nachsteUen.

Dem ist nicht also.

Es tritt heute ein Denken hervor, das gerade aus dem, was uns am nächsten

Hegt, aus der Sprache, die wir sprechen, aus den menschHchen Beziehungen,
in denen wir leben, die Grundzüge eines neuen Erkennens herausliest, die
genau in den gleichen Linien verlaufen, wie wir nur aUgemein andeuten konnten,
die bei Dante in unnachahmlicher Reinheit ans Licht kommen.

Es sind erstaunliche Zusammenhänge, die sich aus der wechselseitigen Er-
heUung der zwei Wissenschaften, der Wissenschaft von der Sprache, der
Linguistik, und der Wissenschaft von den menschHchen Beziehungen, der
Anthropologie, ergeben, Zusammenhänge, die sich aus dem Zusammenwirken eines

Linguisten wie Roman Jakobson und eines Anthropologen wie Claude Lévi-
Strauß, um nur diese zwei zu nennen, vor unsern Augen entfalten.

Von hier aus fäUt ein Licht auf Dante, das ihn realer und aktueUer als je
erscheinen läßt, so daß es kein menschUcheres Geschäft gibt, als sich mit ihm zu
befassen, wozu es aber eines dreifachen Genaunehmens bedarf: ein Genauneh-

280



men der Sprache, ein Genaunehmen der menschHchen Beziehungen und ein
Genaunehmen des Gewissens, durch das uns Gott im Blick auf das Ganze der
Menschheit Schritt für Schritt, wie er es bei Dante tat, zu unsrer wahren
Bestimmung führt.

Literaturnachweis

Zut neueren Dantedeutung: G. Getto, «Letture dantesche», Firenze 1962; Charles Singleton,
«Introduzione aUa Divina Commedia», NapoU 1961; Th. Spoerri, «Dante und die
europäische Literatur», Stuttgart 1963; Remo Fasani, «Il Poema Sacro», Firenze 1964; Fredi
ChiappeUi, «Introduzione aUe Opere di Dante AUghieri », Milano 1965. Zum Zusammenhang
von Linguistik und Anthropologie: Roman Jakobson, «Selected Writings I», 's-Gravenhage
1962, «Essais de Linguistique générale», Paris 1963; Claude Levi-Strauß, «L'Analyse structurale

en linguistique et en anthropologie», in «Word» 1945, «Introduction à l'œuvre de

Marcel Mauß» in «Sociologie et Anthropologie», Paris 1950. Dazu die Diskussion zur
«Pensée sauvage» in «Esprit», Nov. 1963; Edmond Ortigues, «Le discours et le symbole»,
Paris 1963; R. Barthes, «Eléments de sémiologie »in «Communications», Paris 1964. — Wo
nichts anderes vermerkt ist, stammt die Übersetzung von Karl Voßler, Atlantis Verlag,
Berlin 1942.

Der Gesang der Hoffnung

PARADISO XXV

GIOVANNI GETTO

Die Stimme der irdischen Hoffnung eröffnet mit eindrückhchen Worten diesen

Gesang, der einer anderen und höchsten, der christlichen Hoffnung gewidmet
ist. Der romantische Kontrast scheint der tiefsten und leidenschaftlichsten
Menschlichkeit des Dichters zu entspringen, der auf der Pügerfahrt durch die
UnendUchkeit des Himmels den Erdboden nicht vergessen hat, der auf die
UnsterbUchkeit und den Ruhm ausgerichtet ist, die Gottes erlösende Gnade

gewährt, und der doch auch um ein anderes Überleben und einen anderen
Ruhm besorgt bleibt, welche die Gunst der Welt zuerkennt. Dieser Kontrast
bietet dem Interpreten den schwer zu umgehenden Vorwand, bei einem der
eindrückUchsten und volkstümUchsten Bilder von Dantes Autobiographie, die
der Divina Commedia anvertraut wurden, zu verweüen. Es ist vieUeicht das be-

281


	Liturgie und Poesie im Purgatorio

