
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 3

Artikel: Einheit und Universalität von Dantes Dichtung

Autor: Bezzola, Reto R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161729

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einheit und Universalität von Dantes Dichtung

RETO R. BEZZOLA

Die folgende Rede wurde am 2j. Mai 196; anläßlich der akademischen Feier zu Dantes joo.
Geburtstag an der Universität Zürich gehalten.

Die Worte «Einheit» und «Universahtät» sind die ersten, die einem einfaUen,

wenn man Dantes dichterisches Werk in seiner Ganzheit zu erfassen sucht.
Selbstverständlich gehören sie bis zu einem gewissen Grad zur Charakteristik
jedes großen Werks, vor aUem die Einheit, weniger oft vieUeicht die Univer-
saHtät, wenn wir von den aUergrößten absehen. Doch stellt sich auch das Wort
Einheit nicht immer unmittelbar ein. Bei einigen Dichtern, wie etwa bei
Goethe, dürfte vielmehr die Vielfalt im Vordergrund des Bewußtseins stehen,
was die Einheit nicht ausschließt, sondern ergänzt, wenn sie auch eher im
Hintergrund bleibt. Bei Dante ist die Vielfalt natürhch auch vorhanden. Ja, im
Hauptwerk, der Göttlichen Komödie, ist der Leser sogar vorerst von der Vielfalt
vollständig übernommen. Gewinnt er jedoch davon eine gewisse Entfernung,
so ist er vor aUem vom Werk als Ganzem erfaßt, in welchem die einzelnen
hundert Gesänge immer stärker als Teil eines großen, gewaltigen Themas wirken.

Damit haben wir bereits das zweite Stichwort, «Universalität», angetönt.
Th. S. Eliot sagt in seinem einzigartigen kleinen Dantebuch: «What I have
in mind is that Dante is, in a sense to be defined (for the word means little by
itself) the most Universal of poets in the modern languages. » Universalität
woUen wir wörtlich aufgefaßt wissen. Es geht um das ganze Universum.
Universalität könnte nicht durch Weite ersetzt werden, auch nicht durch
Weltweite, da dann nur die Ausstrahlung erfaßt würde und nicht die Umfassung der
Welt als eines Ganzen, was uns wiederum zum ersten Stichwort Einheit
zurückführt.

Die Commedia ist Dantes letzte und größte Dichtung. Ihr gehen die Jugendsonette

und Kanzonen voraus, die der Dichter kommentierend in eine Erzählung

seiner Liebe, die Vita Nuova, zusammengefaßt und eingerahmt hat, unter
Ausschluß derjenigen, die in die geheimnisvoUe Atmosphäre dieses «libello»
nicht hineinpaßten. Es folgen die philosophischen Kanzonen und der Traktat
des Convivio, ihr Kommentar, schließhch die lateinischen Werke; das De Vul-
gari Eloquentia, die Abhandlung über die Sprache der Dichtung, das De Monarchia,

Dantes Verteidigungsschrift einer Weltmonarchie, seine politischen und
philosophischen Briefe und Eklogen, die Questio de aqua et terra, ein Ausschnitt
aus Dantes Sicht des Kosmos darsteUend, schließlich der lateinische Brief an

246



seinen Freund und Beschützer Cangrande deUa Scala, mit dem er ihm das

Paradiso, der Commedia dritten Teil, widmet und gleichzeitig angibt, wie er

Dichtung gelesen und interpretiert zu sehen wünscht.
Wie verhalten sich nun diese Werke zur Forderung der Einheit und Universalität,

der die Commedia als Einzelwerk so ganz entspricht? Sehen wir vorerst
einmal von einer synchronischen Betrachtung des Meisterwerks ab und gehen
wir über zu einer diachronischen Untersuchung der ihm vorausgehenden
Schriften. Da entdecken wir, daß die Einheit der Inspiration des ganzen Werks,
trotz der größten Verschiedenheit der einzelnen Schriften, doch sozusagen von
Anfang an da ist. Wie steht es aber mit der Universahtät? Sie ist in der Tat
zuerst nur im Kern vorhanden. Aber sie entfaltet sich, wenn wir chronologisch
von der Jugenddichtung zur Dichtung der Reife fortschreiten, mit einer
Folgerichtigkeit, die uns durch die Einheit der Entwicklung in Erstaunen setzt.

Dies möge an einigen Beispielen erörtert werden.
Es sei vorausgeschickt, daß Dante Alighieri, adeliger Bürger von Florenz,

von Jugend auf an den kriegerischen Unternehmungen seiner kommunalen
Vaterstadt beteiligt ist, an ihrem republikanisch politischen Leben im Augenblick

der größten Krise so lebhaften tätigen Anteil nimmt, daß er im Alter von
37 Jahren von seinen Gegnern, den schwarzen Guelfen, verbannt und später
zum Tode verurteilt wird, daß er in den 19 Jahren der Verbannung unablässig
auf einen Umsturz in Florenz hofft und in seinen Schriften auf eine Errettung
von Florenz, Italien und der Welt aus der Anarchie durch einen von der
göttlichen Weisheit und ihrem Vertreter auf Erden inspirierten, aber unabhängig
handelnden Herrscher hinarbeitet.

Dantes dichterische und denkerische Werke sind von Anfang bis zum Ende
menschheitsverbunden. Das erste Sonett der jugendlichen Vita Nuova richtet
sich

A ciascun'alma presa e gentil core.
(An jede ergriffene Seele und edles Herz.)

Er erwartet von denen, die er so bezeichnet, eine Antwort, ihre Meinung
über das, was in den Versen steht.

Im Convivio lädt Dante ausdrücklich zum großen Gastmahl alle ein, « die an
jenem Tische sitzen, wo man das Brot der Engel ißt».

Seine letzte Schrift, der kosmische Traktat De aqua et terra trägt folgende
Anschrift: Universis et singulis présentes litteras inspecturis Dantes Alagherii de

Florentia inter vere philosophantes minimus, in Eo salutem, qui est principium veritatis
et lumen.

Die Eclogae sind an den Humanisten und Dichter Giovanni del Virgilio in
Bologna gerichtet ; die Adressaten der 13 lateinischen Briefe sind der Kaiser,
die Kaiserin, die großen Herren und Prälaten Itahens, die Florentiner, ein
Freund in der Stadt.

247



In der Commedia wird der Leser am Anfang nicht direkt angesprochen,
sondern gleich mit dem ersten Vers in das erschütternde Erlebnis des Dichters
hineingerissen:

Nel mezzo del cammin di nostra vita.
(Mitten auf dem Wege unseres Lebens.)

Er weiß: was Dante nun von sich erzählt, das geht uns aUe an, nostra res

agitur. Er wird es mit dem Dichter erleben, hundert Gesänge hindurch, wie
wenn es um ihn selber, den Leser, ginge.

Der Kreis, an den Dante sich wendet, mit dem er in ein geistiges Gespräch
zu kommen sucht, durch seine Dichtung ebensosehr wie durch seine Traktate
und Briefe, weitet sich immermehraus, bis zur Erfassung der ganzen Menschheit.

In der Vita Nuova ist es ein Kreis von Auserwählten, « die durch die Liebe
erfaßten edlen Herzen». Dann sind es die «Frauen, die Sinn für Liebe haben»

(Donne ch'avete inteUetto d'amore) ; endüch, am Schlüsse der Vita Nuova sind
es die Fremden (Deh, peregrini che pensosi andate), die sinnend durch die
trauernde Stadt Florenz ziehen und nicht wissen, was sie und die Welt mit
dem Tod Beatrices verloren haben. Gleichzeitig sind es die Dichterfreunde in
Florenz und der Toskana, weiter «ihr, die ihr von Liebe zu sprechen wißt»
(Voi che savete ragionar d'Amore) ; im Convivio sind es aUe, die nach der Kenntnis

des Edelsten im Menschen streben, in den lateinischen Traktaten die ganze
gebildete Leserschaft Europas und in der Commedia schHeßHch wir aUe, die wir
mitten im großen Abenteuer unseres Lebens stehen.

Und Dante unterläßt es nicht, die Leser immer wieder einzeln aufzurufen,
wenn er an eine SteUe kommt, die er uns besonders nahebringen wiU; so etwa
im achten Gesang des Inferno, als die Dämonen auf den Mauern der HöUen-
stadt Dite ihn und Vergü hindern woUen, in die innerste HöUe der Bosheit
einzudringen, das heißt die Bosheit selber in ihrem Grund zu erfassen. Da sagt
Dante :

Pensa, lettor, se io mi sconfortai
nel suon de le parole maladette,
che non credetti ritornarci mai.

(Bedenk' o Leser, ob ich bheb bei Sinnen
Beim Zuruf der verfluchten Schar,
Denn Rückkehr hofft' ich nimmer zu gewinnen.)

Oder, umgekehrt, am Anfang des siebzehnten Gesanges des Purgatorio, als

Dante auf der dritten Stufe des Läuterungsberges aus dem dichten Rauch
heraustritt, in dem die büßenden Jähzornigen wandern müssen, und es ihm
leicht ums Herz wird, als er die Sonne wieder sieht. Da ruft er den Leser an
und erinnert ihn daran, wie es ist, wenn ihn in den Alpen der Nebel überrascht
und er nur noch «mit der Haut sieht wie der Maulwurf», bis dann langsam die
Sonne durch den feuchten Dunst dringt:

248



Ricorditi, lettor, se mai ne l'alpe
ti colse nebbia per la qual vedessi

non altrimenti che per pelle talpe,
come, quando i vapori umidi e spessi
a diradar cominciansi, la spera
del sol debilemente entra per essi.

Vor aUem aber zieht er uns ausdrückheh ins Geschehen hinein, wenn er
annehmen muß, das, was er sagen wolle, könne nur schwer ausgedrückt und
erfaßt werden. So zum Beispiel kurz vor der schreckensvoUen Szene am Tor
der untersten Hölle, als die Furien ihn mit dem Medusenhaupt zu Stein erstarren

lassen woUen, und dann plötzUch, wie der Blitz, über die WeUen des

Höllenflusses der Bote Gottes daherbraust und den Eintritt Dantes in die Città di
Dite erzwingt. Wird mein Leser den tiefen Sinn dieses Geschehens erfassen?

fragt sich Dante. Hat er doch anderswo, im Convivio, erklärt, hinter dem wört-
Hchen stehe ein aUegorischer, dann ein moralischer und schUeßhch ein anago-
gischer Sinn. Und da sagte Dante:

O voi ch'avete H 'nteUetti sani,
mirate la dottrina che s'asconde

sotto lo velame de H versi strani.
(Ihr, denen richtiger Verstand gegeben
Erwägt die Lehre, die die Schleierfalten
GeheimnisvoUer Verse hier umweben.) (Inf. IX, 61—63)

Es ist klar, daß er uns damit aufruft zu überdenken, wie schwer es ist, die
schwärzesten Sünden zu erforschen, die nicht aus Incontinenza, aus Übermaß an
Leidenschaft zum Irdischen, begangen werden, wie in der oberen HöUe,
sondern aus Malizia, aus Bosheit, wie die in der unteren HöUe, hinter den Mauern
Dites bestraften.

Es ist auffaUend, wie dieser Mahnruf an den lesenden Mitmenschen immer
wieder an den SteUen ertönt, die den Übergang zu etwas Geistigem, Höherem
oder schwer Erfaßbarem büden. So im achten Gesang des Purgatorio, auf der
dritten, das heißt letzten Stufe des Antepurgatorio, des Vorberges des eigentlichen

Berges der Läuterung; da kommen Vergil und Dante zu einem HebUchen

Tälchen, wo jene Fürsten der Welt wartend lagern, die ihren Sinn zu sehr nur
dem Diesseits zugewandt hatten. Jeden Abend kommt durch das Gras die

Schlange der Versuchung geschhehen; aber gleichzeitig erscheinen zwei leuchtende

Engel an den Rändern des Tales, um die Seelen zu schützen. Von dieser
Szene sagt nun Dante:

Aguzza qui, lettor, ben li occhi al vero,
che '1 velo è ora ben tanto sottile,
certo che '1 trapassar dentro è leggiero.

249



(O Leser, bücke scharf nun nach dem Wahren,
Der Schleier ist nun jetzt so fein gewoben,
Leicht wird sich alles jetzt dir offenbaren.)

Die nächste SteUe dieser Art steht im neunten Gesang, als Dante während
der Nacht träumt, durch einen Adler von den Stufen des Antepurgatorio
plötzlich bis vor die Türe des eigentlichen Purgatorio emporgetragen zu werden

und es sich dann heraussteUt, daß es kein Traum war, sondern Wirklichkeit,

daß er zwar nicht von einem Adler, aber durch die heihge Lucia, die
erleuchtende Gnade, hinaufgetragen wurde. Da sagt Dante :

Lettor, tu vedi ben com'io innalzo
la mia matera, e però con più arte
non ti maravigliar s'io la rincalzo.

(Du siehst, mein Leser, wie ich stets erhöhe
Mein Werk, drum ob der kunstgerechten Stütze
Sei nicht erstaunt, womit ich sie versehe.)

Es versteht sich, daß er sich auch beim Anbhck der ihm erscheinenden
Beatrice an uns wendet, angesichts der mystischen Prozession des Greifen auf
der Höhe des Läuterungsberges, im irdischen Paradies, als das große Wunder
geschieht, daß Beatrice den Greifen, das Sinnbild Christi anschaut und Dante
in ihren Augen das Bild des Greifen sich spiegeln sieht, sich wandelnd in seine

beiden Gestalten, Löwe und Adler, der Doppelnatur des Erlösers entsprechend.
«Denk Leser», sagt Dante, «ob ich staunte, als ich sah, wie die Sache in sich
ruhte und in ihr Büd sich verwandelte » :

Pensa, lettor, s'io mi maravigliava,
quando vedea la cosa in sé star queta,
e ne l'idolo suo si trasmutava. (Purg. XXXI, 124—126)

Die berühmteste Anrede an den Leser steht am Eingang des Paradiso, in
den ersten Versen des zweiten Gesanges, als Dante, seine Augen in diejenigen
Beatrices heftend, sich plötzlich aller Schwerkraft bar in die himmlischen
Sphären emporgehoben fühlt. Vor diesem Wunder richtet sich Dante an uns
mit mahnenden Worten:

O voi che siete in piccioletta barca,
desiderosi d'ascoltar, seguiti
dietro al mio legno che cantando varca,
tornate a riveder li vostri Hti :

non vi mettete in pelago, che, forse,
perdendo me rimarreste smarriti,
L'acqua ch'io prendo già mai non si corse :

250



Minerva spira, e conducemi Apollo,
e nove Muse mi dimostran l'Orse.
Voi altri pochi che drizzaste il coUo

per tempo al pan de li angeli, del quale
vivesi qui, ma non sen vien satoUo,
metter potete ben per l'alto sale

vostro navigio, servando mio solco
dinnanzi a l'acqua che ritorna equale.

(Die ihr begleitet habt auf kleinem Kahn
Gespornt von der Begierde mich zu hören,
Mein Schiff, das singend schwimmt durch seine Bahn:
Laßt eure Nachen an das Ufer kehren,
Wagt sie nicht in des offnen Meers Gefahren,
Die leicht verirrten, wenn sie mich verlören,
Da mein Gewässer niemals ward befahren ;

Minerva haucht, ApoU den Weg mir zeiget,
Den Pol neun Musen mir ihn offenbaren.
Ihr wenigen andern, die ihr euch geneiget
Frühzeitig zu dem Brot der Engel, dessen

Man hier genießt ohne daß die Eßlust schweiget,
Ihr mögt des Salzes weite Flut durchmessen
Weil, eh sich schließen hinter mir die Wogen,
Ihr meines Schiffes Furche nicht vergessen.)

Siebenmal wendet sich Dante an den Leser, das heißt an uns, im Inferno,
siebenmal im Purgatorio, siebenmal im Paradiso. Ein ZufaU, diese dreimalige
Zahl Sieben? Ganz sicher nicht, wenn man weiß, welche ungeheure RoUe die

Zahlensymbohk, die pythagoreischen Ursprungs ist, in jeder ReHgion, und
namentlich im Christentum und bei Dante spielt, und zwar von der Vita Nuova
bis zur Commedia. Die symbolische Bedeutung der Drei, wie sie Dante in der
Vita Nuova erklärt, ist jedem bekannt. Die Zahl Sieben ist die magische Zahl der

VoUendung, der VoUständigkeit. In sieben Tagen hat Gott die Welt erschaffen.
Es gibt sieben Todsünden und sieben Tugenden, sieben freie Künste, und
es gibt hier dreimal sieben Mahnungen an uns, die Größe des Erlebnisses des

Menschen Dante zu erfassen, das unser aUer Erlebnis sein kann, wenn wir die
Freiheit von aUen irdischen Leidenschaften und Banden erstreben, wenn wir
Gott in uns und in der Welt suchen, die er erschaffen hat. Es ist jene Freiheit,
die mehr bedeutet als was unsere Sinne und unser Verstand uns sagen, und die

wir finden, wenn wir Gott mit der Seele suchen.
Dieser Aspekt Dantes als eines Dichters, der selbst mitten im Leben steht

und nicht in einem elfenbeinernen Turm sitzt, der am Leben der Gemeinschaft
leidenschaftlich teilnimmt, aber auch beständig die Gemeinschaft auffordert,

251



an seinem Leben, das heißt an seiner Dichtung miterlebend teilzunehmen,
offenbart sich uns als eines der wichtigsten Strukturelemente sowohl der
Commedia als auch der übrigen Werke. Wenn nun der Kreis, an den er sich
wendet, immer größer wird, von den Jugendgedichten bis zur Commedia und
zum De Monarchia, und wenn der erfaßte Bereich nicht von Anfang an universal

ist, so kommt das daher, daß ihm die Universahtät des Grundproblems seiner

Dichtung am Anfang erst dunkel bewußt ist, im Sonettaustausch mit
Dante da Maiano, mit Guido Cavalcanti, mit Guido Orlandi, mit Cino da

Pistoia, mit Berto BruneUeschi und andern. Deshalb auch in diesen
Jugendgedichten vorerst nicht die Aufforderung, einen nur ihm bekannten Sinn seiner
Verse zu erfassen, sondern die oft bange Frage nach der Deutung seiner eigenen

Verse, deren eigentUchen Sinn er selber nur intuitiv erfaßt. Die erste

Begegnung mit Beatrice im Alter von neun Jahren hat ihn zutiefst beeindruckt.
Von der zweiten Begegnung, neun Jahre später, ist er erschüttert, um so mehr,
als sie unmittelbar von einem geheimnisvoUen Traum gefolgt ist, aus dem sein

ganzes Schicksal sich ihm zu erschließen scheint, zahlenmystisch zutiefst
verankert im kosmischen Geschehen. Und da ihm die Freunde keine befriedigende
Antwort geben können, sucht er sie selber, nicht nur denkerisch, sondern vor
allem dichterisch formend. Das Ergebnis ist die Vita Nuova, die dichterische
Verklärung seiner Leidenschaft und der Ereignisse, die sich bis zum Tod
Beatrices ganz so abspielen, wie der Traum es ahnen Heß. Dante sucht nach
Beatrices Tod Trost bei der donna gentile, die aUmähhch zur Personifikation der
Philosophie wird, unter dem Eindruck der Studien, in die er sich nach dem herben

Verlust gestürzt hat, denen es aber nicht gehngt, ihn vom Bild der geliebten
Frau zu lösen. Am Ende der Vita Nuova hat er eine wunderbare Vision, deren
Sinn formend zu klären ihm als ein fernes Ziel vorschwebt. Dieses Ziel ist die
Commedia. Doch bis zu diesem Ziel ist es ein langer Weg. Der Weg führt ihn
äußerlich durch intensivste philosophische Studien, die ihren dichterischen
Niederschlag in den Kanzonen der «nobiltà », der «rettitudine», der «leggiadria»,

finden, kurz durch die christhch-mittelalterhche Weiterbildung der
geistigen Werte der Antike. Diese gleichzeitige philosophische und sprachliche
Ausweitung des Horizonts wird gedanklich unterbaut durch den
philosophisch-sprachlichen Kommentar der Kanzonen im Convìvio und durch die zwei
Bücher des De Vulgari Eloquentia. Doch sind beide Abhandlungen nicht zufällig

Fragmente geblieben, überschattet von der immer klarer sich ankündenden
Vision der Commedia, die wiederum im Traktat De Monarchia ihre theoretische

Unterlage des erweiterten Weltbildes findet.
Die dichterische Durchdringung der neuen Sicht des menschHchen Schicksals

kommt dem Dichter in dieser Übergangszeit von der Vita Nuova zut
Komödie so schwer und herb vor wie das Erlangen der Gnade einer strengen
Frau, die sich ihm versagt in der Gestalt der donna pietra, welche die huldvoUe
donnagentile ersetzt, die den Dichter nach Beatrices Tod mit ihrer Milde tröstete.

252



Es folgt eine neue Verwandlung des unzugänglichen Wesens, das sich immer
wieder in einer Traumgestalt verkörpert und wahrscheinlich jeweils vom Bild
einer realen Frau ausgeht. Diesmal ist es ein kokettes, kleines Ding, àie pargoletta,

über die Beatrice spotten wird, als sie dem Dichter zuoberst auf dem

Läuterungsberg entgegentritt:
Ben ti dovevi, per lo primo strale
de le cose faUaci, levar suso
di retro a me che non era più tale.
Non ti doveva gravar le penne in giuso,
ad aspettar più colpi, o pargoletta
o altra vanità con si breve uso.

(Vielmehr getroffen von dem ersten Pfeile
Des Sinnentruges, mußtest du dich kehren
Mir nach und folgen meinem beßren Teile.
Nicht mußte fürder deinen Flug beschweren
Ein Mägdlein oder andre Eitelkeit.
Nein, solche Freude kann nicht lange währen.)

(Purg. XXXI, 55—60)

Aus dieser SteUe geht klar hervor, daß das Wort «pargoletta», das Dante
in zwei Ballate und in der ersten Canzone an die donnapietra braucht, eine «Eitelkeit

von kurzer Dauer» bezeichnet, die der Liebe Dantes für die irdische
Beatrice scheinbar gleichgesteUt wird, im Gegensatz zur Liebe für die himmUsche
Beatrice, die ewig dauert, und zu welcher seine «Flügel» ihn hätten erheben
soUen, statt «neue Schläge» von unten zu erwarten, um Beatrices Worte zu
gebrauchen.

Ob es sich, sowohl bei der donna pietra als auch bei der pargoletta, um eine
reine AUegorie handelte oder um eine irdische Frau, die, wie die donna gentile

(dort sagt es Dante selber im Kommentar), ohne ihre Weiblichkeit zu verlieren,
sich verwandelt in die zu erstrebende menschHche Weisheit, hat keine
grundlegende Bedeutung. MenschHche Weisheit ist in den Augen der himmlischen
Beatrice, der beseligenden göttUchen Gnade, eine Eitelkeit von kurzer Dauer
wie ein sterbliches Wesen. Einmal erscheint sie als «donna sdegnosa e crudele»,
einmal als ein Bild leichter, graziöser, leuchtender Schönheit, die, wie die
Beatrice der Vita Nuova «vom Himmel hinunter steigt zur Erde, um das Wunder

zu zeigen ». Wir würden fast daran zweifeln, daß die beiden Erscheinungen
im Grund identisch sind, wenn wir uns nicht überzeugt hätten, daß es sich
bei Beatrice, bei der donna gentile, bei der donna pietra, bei der pargoletta, letzten
Endes um immer neue Aspekte des ewig Weiblichen handelt, die sich
bekämpfen und sich ergänzen, immer neuen Seelenzuständen des Dichters
entsprechend, und die immer neue metrische und rhythmische Formen
hervorbringen.

253



So kann denn nicht nur die Commedia, sondern das ganze dichterische Werk
Dantes als ein Weg bezeichnet werden, der von der irdischen Beatrice, über
unter sich scheinbar verschiedene Frauengestalten zur himmhschen Beatrice
und durch sie zu Gott führt. Mit Recht betitelt Charles Williams sein Dantebuch

The figure ofBeatrice, a study in Dante und Charles S. Singleton den zweiten
Band seiner Dantestudien Journey to Beatrice.

Beatrice wird zum Symbol der Einheit von Dantes Werk in dem Sinne,
daß die Liebe, die sie im neunjährigen Knaben entfacht, mannigfaltigen
Verwandlungen unterliegt, zeitweise sogar aus dem Leben des Dichters zu
verschwinden scheint, überdeckt von neuen Gemütsbewegungen, die ihr scheinbar

widersprechen, schließlich aber sich nur als Verirrungen des gleichen
Grundgefühls erweisen. Der Dichter erkennt sie als Bild der von den Irrungen
befreiten Seele bezeichnenderweise erst im Augenblick, als er den Fährnissen
des menschHchen Geistes, den Sünden wider den Geist, ins Auge gebhckt hat,
in der HöUe und, geleitet von der zielbewußten begnadeten Vernunft, Vergü,
sich von den Leidenschaften befreit hat, die eine Reinigung der Seele verhinderten.

Libertà va cercando, «auf der Suche nach Freiheit ist er», sagt Vergü zu
Cato, am Fuß des Büßerberges, als ihn der hehre Wächter des Purgatorio fragt,
was Dante erstrebt. Erst als ihm, der von Stufe zu Stufe hinaufsteigt, durch
den Anblick so vieler Schicksale von Befreiung suchenden Menschen, Vergü
die erlangte innere Freiheit endlich bestätigt:

Libero, dritto, sano è tuo arbitrio,
und ihn Mateldas Gesang :

Beati quorum tecta sunt peccata
aufatmen läßt, dann, erst dann tritt ihm das lang ersehnte, von der göttlichen
Gnade erfüUte Urbild seiner gereinigten Seele entgegen und läßt ihn in strenger
Selbsteinkehr aUe Verirrungen abstreifen. Erst jetzt ist Dante mündig, aus dem
Mund Beatrices nicht nur seine eigenen Sünden und sein eigenes Heil zu
erfahren, sondern die Sünden der ganzen Menschheit, was in den symbolgeladenen

Verwandlungen des Triumphwagens der Kirche zum Ausdruck kommt,
der ihm im irdischen Paradies erscheint.

Der Wagen ist von dem die zwiefache Natur Christi symbohsierenden Greifen

gezogen und kommt als letzter in der von der Vision Ezechiels inspirierten
feierlichen Prozession daher. Charles WiUiams hat in sehr scharfsinniger Weise
darauf hingewiesen, daß die Erscheinung der Matelda bei Vergils und Dantes
Eintritt in das irdische Paradies wie ein Künder der großen Begegnung wirkt,
auf die sie Dante hinführt, ähnlich Johannes dem Täufer, dem Künder Christi.
Die gleiche Rolle des Vorboten, des Verkünders eines größeren, letzten
Lichtes schreibt Singleton mit Recht auch Vergü zu, der, von Beatrice gesandt,
Dante zu Beatrice führt, die dann selber einzig würdig ist, den GeUebten zu
Gott zu führen. Johannes der Täufer kündet das Kommen Christi, und in der

254



Tat, als die feierliche Prozession im irdischen Paradies von weitem erscheint,
stimmt einer der ehrwürdigen Greise in dieser Prozession, der das Hohelied
Salomons verkörpert und den Dante als «dal ciel messo» bezeichnet, das

Veni, sponsa, de Libano, an, mit dem die Kirche als Braut Christi angekündet
wird. Wen trägt der Wagen der Kirche? Offenbar Christus. In der Tat ertönt
jetzt im Chor Benedictus qui venis, der Gesang, mit dem laut Matthäus (XXI, 9)
das Volk Christus am Palmsonntag begrüßte, als er in Jerusalem einzog. Und
nach diesem Gesang «entsteigen dem Wagen, Blumen streuend, Scharen von
sehgen Engeln, den Seligen des Jüngsten Tages vergleichbar, bildhaft
veranschaulicht durch die Farbensymphonie einer Frühhngsmorgenröte » (Gmelin).
Durch diese Blumenwolke bricht nun nicht Christus, die Sonne, sondern eine
wundersame Frauengestalt:

Sovra candido vel cinta d'uliva
donna m'apparve, sotto verde manto
vestita di color di fiamma viva.

Also nicht Christus, das Licht der Welt — Christus als Greif zieht den

Triumphwagen der Kirche —, sondern eine Frau, gekleidet in den drei Farben
des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, gegürtet mit dem Gürtel der Weisheit

und des Friedens:

Von weißem Schleier von Ohvengurt gehalten
Jetzt eine Frau im grünen Oberkleid
Unter welchem feuerrote Kleider waUen.

Und diese Frau ist Beatrice. Denn Dante fährt fort :

sanza de H occhi aver più conoscenza,

per occulta virtù che da lei mosse,
d'antico amor senti' la gran potenza.

Es ist eine scheinbar völlig neue Beatrice, die den Platz des Mensch gewordenen

Gottes einnimmt und von der Dante sagt:

Hatt' mein Geist, eh das Auge Kenntnis ihm verschafft,
Jetzt schon wunderbar geheim empfunden
Der alten Jugendliebe große Kraft.

Es ist die Liebe des Neunjährigen, die Liebe des Achtzehnjährigen, die ihn
mit letzter Gewalt wieder packt, nel mezz0 del cammin di nostra vita, nachdem sie

durch so viele Verwandlungen gegangen war. Sie wird ihn jetzt durch alle
Himmel zum letzten Geheimnis des Alls, zu Gott hinaufführen. Darin Hegt
ja wohl, wie bei aüen ganz Großen, das Geheimnis der Einheit des Kunstwerks,

daß Subjekt und Objekt, Dichter und Werk eins sind, daß wir immer

255



wieder fühlen, wie die in ihrer Geschlossenheit dastehenden Gestalten der Ein-
büdungs- und Ausdruckskraft des Dichters entsprungen sind: Beatrice, Vergü;
die großen Sünder Francesca, Farinata, UUsse, UgoUno; die großen Büßer
Manfredi, SordeUo, Buonconte da Montefeltro, Pia de' Tolomei; die SeUgen
selbst, Cunizza da Romano, Piccarda Donati, Giustiniano, Cacciaguida, San

Tommaso, San Bonaventura und so viele andere mehr. Sie sind unvergeßhch
in ihrer SelbstherrUchkeit und bleiben doch gleichzeitig mit jeder Fiber der

Seelenlage des Dichters verbunden, der sie entsprungen sind.
Anderseits weitet sich diese Einheit aus zur Universahtät, indem diese der

Phantasie des Dichters entsprungenen Figuren in ein ganzes Weltbild
eingeordnet werden, das in voükommener Kreisform aUe Zeiten und Räume umfaßt,
so daß sie nicht erscheinen als Ausfluß einer individueUen, sondern der Weltseele.

Das fühlt der Leser von aUem Anfang an, und er ist nicht weiter
überrascht, als ihm in der letzten der kreisenden Himmelssphären, im Cristallino,
über welche sich nur noch die Sphäre des unbeweghchen Empireo wölbt,
eröffnet wird, hier seien Zeit und Raum überwunden; denn hier entstehen sie

erst, als Ausfluß der göttlichen Liebe, des

Amor che move il sol e l'altre stelle.

Von der Liebe, von Gott ist aUes ausgegangen, was Dante geschaffen hat.

Sagt er doch im Purgatorio, nach dem Geheimnis seiner Dichtung befragt:

I' mi son un, che quando
Amor mi spira, noto e a quel modo
ch'e' ditta dentro vo significando.

(Ich bin ein Mensch, der immer,
Wenn Liebe ihn behaucht, es wohl bemerket,
Und wie sie in mir spricht, so muß ich's sagen.)

(Purg. XXIV, 52-54)

Sowohl die Vita Nuova wie die Commedia sind ganz auf der Zahl Neun
aufgebaut, dem Produkt der Drei, wenn sie mit sich selber multiphziert wird, der
Drei der heiligen Dreieinigkeit, wie Dante selber bereits im Jugendwerk
betont: Dem neunjährigen Dante begegnet die neunjährige Beatrice. Neun Jahre
später sieht er sie wieder, um die neunte Stunde des Tages. In der ersten der

neun letzten Stunden der Nacht hat er den prophetischen Traum. Beatrice
stirbt in der ersten Stunde des neunten Tages des Monats, der nach syrischem
Brauch der neunte Monat des Jahres ist, in dem Jahr, sagt Dante, als die
voUkommene Zahl (die Zehn) sich neunmal wiederholt hatte (1290). Neun sind
nach Ptolemäus und der christlichen Wahrheit die kreisenden Himmel. Beatrice

war selber eine Neun, sagt Dante und fügt hinzu: «Ich sage es als Gleichnis
und sehe es so. »

256



Die Vita Nuova umfaßt eine BaUata, drei Kanzonen und neunundzwanzig
Sonette, wovon neun der ersten Kanzone vorausgehen. Im ganzen sind es 3 3

Gedichte wie die 33 Gesänge einer jeden Cantica (Inferno, Purgatorio, Paradiso),
denen ein Gesang als Ouverture vorangeht und dadurch das Produkt der
«voUkommenen» Zahl zehn erreicht, hundert Gesänge. Jeder Gesang besteht
aus Terzinen, das heißt Dreierversgruppen, durch dreimalige Wiederholung
des Reims verbunden und gleichzeitig eingebaut in einen nie abreißenden Versfluß,

da immer ein neuer Reim ertönt, bevor der letzte Reim verklungen ist.
Inferno, Purgatorio und Paradiso klingen aUe drei auf das Wort stelle (Sterne)
aus, und die vollkommene Form des Kreises, die das ganze Weltbüd Dantes
beherrscht, offenbart sich ein letztes Mal im Bild des Schöpfers, das Dante als

drei verschiedenfarbige Lichtkreise gleichen Umfangs erlebt, die sich ineinander

spiegeln, so daß sie gleichzeitig als Drei und Eins erscheinen.
Das sind nur die jedem Leser sofort auffaUenden Erscheinungen dieser großen

Einheit der Form. Daneben werden geheime Fäden immer wieder zweimal
neu aufgegriffen, so daß sie die Zahl Drei erreichen, in den neun Kreisen der
HöUe, den 3 Vorstufen und den neun Stufen des Purgatorio, in den neun
kreisenden Himmeln. Unter den unzähUgen dramatischen Begegnungen in der
HöUe treten drei Szenen besonders hervor, in denen jeweils von zwei Seelen

eine das Wort ergreift, während die andere weint, zusammenbricht oder
überhaupt schweigt, drei Szenen bestritten von Menschen, die der unmittelbaren
Vergangenheit Dantes angehören, Francesca da Rimini und Paolo Malatesta,
die Liebenden, Farinata degli Uberti, der verkörperte Mannesstolz neben
seinem weichen Freund und Gegenschwäher, Cavalcante de' Cavalcanti (Guidos
Vater), Ugolino deUa Gherardesca, der große Hasser mit seinem stummen
Gegner, dem Erzbischof Ruggieri. Dreimal ertönt in der Commedia Dantes

zornige Strafrede, jedesmal im sechsten Gesang einer Cantica, zuerst im Inferno
bei der Begegnung mit dem Florentiner Ciacco, Florenz verurteilend. Im
Purgatorio, als der Mantuaner Troubadour Sordello den Mantuaner Dichter Vergü

umarmt, ist es eine Strafpredigt auf das sich zerfleischende Italien. Im Paradiso

ertönt im sechsten Gesang aus dem Munde des römischen Adlers, den die
Lichtseelen des Jupiterhimmels bilden, die Verdammung der das Weltreich
verhindernden Menschheit.

Und von jedem Gesang der Commedia aus, wie von jedem Kapitel der Vita
Nuova, ziehen sich unzählige fast unsichtbare Fäden zu den vorhergehenden und
kommenden, erklingen Rhythmen und Lautfolgen, die uns in großen
Abständen an Früheres gemahnen, so daß die durch die Zahlensymbolik und
ihre struktureUen Auswirkungen offenkundige Einheit und Universahtät ins
Unendliche vertieft wird, durch halb bewußt werdende geheimnisvoUe
Zusammenhänge eine fast okkulte Einheit und Universalität ahnen lassend,
die einem nicht verstandesmäßig bewußt wird, sondern die man als Dichtung
erlebt.

257


	Einheit und Universalität von Dantes Dichtung

