Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 3

Artikel: Einheit und Universalitdt von Dantes Dichtung
Autor: Bezzola, Reto R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161729

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einheit und Universalitit von Dantes Dichtung

RETO R. BEZZOLA

Die folgende Rede wurde am 25. Mai 1965 anlifilich der akademischen Feier zu Dantes 700. Ge-
burtstag an der Universitit Ziirich gebalten.

Die Worte «Einheit» und «Universalitit» sind die ersten, die einem einfallen,
wenn man Dantes dichterisches Werk in seiner Ganzheit zu erfassen sucht.
Selbstverstindlich gehoren sie bis zu einem gewissen Grad zur Charakteristik
jedes groBen Werks, vor allem die Einheit, weniger oft vielleicht die Univer-
salitit, wenn wir von den allergroBten absehen. Doch stellt sich auch das Wort
Einheit nicht immer unmittelbar ein. Bei einigen Dichtern, wie etwa bei
Goethe, diirfte vielmehr die Vielfalt im Vordergrund des BewuBtseins stehen,
was die Einheit nicht ausschlieBt, sondern erginzt, wenn sie auch eher im Hin-
tergrund bleibt. Bei Dante ist die Vielfalt natiirlich auch vorhanden. Ja, im
Hauptwerk, der Gaztlichen Komidie, ist der Leser sogar vorerst von der Vielfalt
vollstindig Gbernommen. Gewinnt er jedoch davon eine gewisse Entfernung,
so ist er vor allem vom Werk als Ganzem erfaflit, in welchem die einzelnen
hundert Gesinge immer stirker als Teil eines groBen, gewaltigen Themas wit-
ken.

Damit haben wir bereits das zweite Stichwort, « Universalitit», angetont.
Th. S. Eliot sagt in seinem einzigartigen kleinen Dantebuch: «What I have
in mind is that Dante is, in a sense to be defined (for the word means little by
itself) the most Universal of poets in the modern languages.» Universalitit
wollen wir wortlich aufgefait wissen. Es geht um das ganze Universum. Uni-
versalitit konnte nicht durch Weite ersetzt werden, auch nicht durch Welt-
weite, da dann nur die Ausstrahlung erfa3t wiirde und nicht die Umfassung der
Welt als eines Ganzen, was uns wiederum zum ersten Stichwort Einheit zu-
riickfiihrt.

Die Commedia ist Dantes letzte und groBte Dichtung. Ihr gehen die Jugend-
sonette und Kanzonen voraus, die der Dichter kommentierend in eine Erzih-
lung seiner Liebe, die /#a Nuova, zusammengefal3t und eingerahmt hat, unter
Ausschluf3 derjenigen, die in die geheimnisvolle Atmosphire dieses «libello»
nicht hineinpaBten. Es folgen die philosophischen Kanzonen und der Traktat
des Convivio, ihr Kommentar, schlieBlich die lateinischen Werke; das De 17u/-
gari Elogquentia, die Abhandlung tber die Sprache der Dichtung, das De Monar-
chia, Dantes Verteidigungsschrift einer Weltmonarchie, seine politischen und
philosophischen Briefe und Eklogen, die QOuestio de agua et terra, ein Ausschnitt
aus Dantes Sicht des Kosmos darstellend, schlieBlich der lateinische Brief an

246



seinen Freund und Beschiitzer Cangrande della Scala, mit dem er ihm das
Paradiso, der Commedia dritten Teil, widmet und gleichzeitig angibt, wie er
Dichtung gelesen und interpretiert zu sehen wiinscht.

Wie verhalten sich nun diese Werke zur Forderung der Einheit und Univer-
salitit, der die Commedia als Einzelwerk so ganz entspricht? Sehen wir vorerst
einmal von einer synchronischen Betrachtung des Meisterwerks ab und gehen
wir {iber zu einer diachronischen Untersuchung der ihm vorausgehenden
Schriften. Da entdecken wir, dal} die Einheit der Inspiration des ganzen Werks,
trotz der groften Verschiedenheit der einzelnen Schriften, doch sozusagen von
Anfang an da ist. Wie steht es aber mit der Universalitit? Sie ist in der Tat
zuerst nur im Kern vorhanden. Aber sie entfaltet sich, wenn wir chronologisch
von der Jugenddichtung zur Dichtung der Reife fortschreiten, mit einer Folge-
richtigkeit, die uns durch die Einheit der Entwicklung in Erstaunen setzt.

Dies moge an einigen Beispielen erortert werden.

Es sei vorausgeschickt, daBB Dante Alighieri, adeliger Biirger von Florenz,
von Jugend auf an den kriegerischen Unternehmungen seiner kommunalen
Vaterstadt beteiligt ist, an ihrem republikanisch politischen Leben im Augen-
blick der groBten Krise so lebhaften titigen Anteil nimmt, daB er im Alter von
37 Jahren von seinen Gegnern, den schwarzen Guelfen, verbannt und spiter
zum Tode verurteilt wird, daB er in den 19 Jahren der Verbannung unablissig
auf einen Umsturz in Florenz hofft und in seinen Schriften auf eine Errettung
von Florenz, Italien und der Welt aus der Anarchie durch einen von der gott-
lichen Weisheit und ihrem Vertreter auf Erden inspirierten, aber unabhingig
handelnden Herrscher hinarbeitet.

Dantes dichterische und denkerische Werke sind von Anfang bis zum Ende
menschheitsverbunden. Das erste Sonett der jugendlichen 172z Nuova richtet
sich

A ciascun’alma presa e gentil core.
(An jede ergriffene Seele und edles Herz.)

Er erwartet von denen, die er so bezeichnet, eine Antwort, ihre Meinung
iiber das, was in den Versen steht.

Im Convivio lidt Dante ausdriicklich zum groBlen Gastmahl alle ein, «die an
jenem Tische sitzen, wo man das Brot der Engel iBt».

Seine letzte Schrift, der kosmische Traktat De aqua et terra trigt folgende
Anschrift: Universis et singulis presentes litteras inspecturis Dantes Alagherii de
Florentia inter vere philosophantes minimus, in Eo salutem, qui est principium veritatis
et lumen.

Die Eclogae sind an den Humanisten und Dichter Giovanni del Virgilio in
Bologna gerichtet; die Adressaten der 13 lateinischen Briefe sind der Kaiser,
die Kaiserin, die groBen Herren und Prilaten Italiens, die Florentiner, ein
Freund in der Stadt.

247



In der Commedia wird der Leser am Anfang nicht direkt angesprochen, son-
dern gleich mit dem ersten Vers in das erschiitternde Erlebnis des Dichters
hineingerissen:

Nel mezzo del cammin di nostra vita.
(Mitten auf dem Wege unseres Lebens.)

Er wei3: was Dante nun von sich erzihlt, das geht uns alle an, nostra res
agitur. Er wird es mit dem Dichter erleben, hundert Gesinge hindurch, wie
wenn es um ihn selber, den Leser, ginge.

Der Kreis, an den Dante sich wendet, mit dem er in ein geistiges Gesprich
zu kommen sucht, durch seine Dichtung ebensosehr wie durch seine Traktate
und Briefe, weitetsichimmer mehraus, bis zur Erfassung der ganzen Menschheit.

In der VVita Nuova ist es ein Kreis von Auserwihlten, «die durch die Liebe
erfaBten edlen Herzen». Dann sind es die «Frauen, die Sinn fiir Liebe haben »
(Donne ch’avete intelletto d’amore); endlich, am Schlusse der 1Vita Nauova sind
es die Fremden (Deh, peregrini che pensosi andate), die sinnend durch die
trauernde Stadt Florenz ziehen und nicht wissen, was sie und die Welt mit
dem Tod Beatrices verloren haben. Gleichzeitig sind es die Dichterfreunde in
Florenz und der Toskana, weiter «ihr, die ihr von Liebe zu sprechen wil3t»
(Voi che savete ragionar d’Amore); im Convivio sind es alle, die nach der Kennt-
nis des Edelsten im Menschen streben, in den lateinischen Traktaten die ganze
gebildete Leserschaft Europas und in der Commedia schlieBlich wir alle, die wir
mitten im groBen Abenteuer #nseres Lebens stehen.

Und Dante unterliBt es nicht, die Leser immer wieder einzeln aufzurufen,
wenn er an eine Stelle kommt, die er uns besonders nahebringen will; so etwa
im achten Gesang des Inferno, als die Dimonen auf den Mauern der Hoéllen-
stadt Dite ihn und Vergil hindern wollen, in die innerste Holle der Bosheit
einzudringen, das heil3t die Bosheit selber in ihrem Grund zu erfassen. Da sagt
Dante:

Pensa, lettor, se io mi sconfortai
nel suon de le parole maladette,
che non credetti ritornarci mai.

(Bedenk’ o Leser, ob ich blieb bei Sinnen
Beim Zuruf der verfluchten Schar,
Denn Riickkehr hofft’ ich nimmer zu gewinnen.)

Oder, umgekehrt, am Anfang des siebzehnten Gesanges des Purgatorio, als
Dante auf der dritten Stufe des Liuterungsberges aus dem dichten Rauch
heraustritt, in dem die biiBenden Jihzornigen wandern miissen, und es ihm
leicht ums Herz wird, als er die Sonne wieder sieht. Da ruft er den Leser an
und erinnert ihn daran, wie es ist, wenn ihn in den Alpen der Nebel iiberrascht
und er nur noch «mit der Haut sieht wie der Maulwurf», bis dann langsam die
Sonne durch den feuchten Dunst dringt:

248



Ricorditi, lettor, se mai ne 'alpe

ti colse nebbia per la qual vedessi
non altrimenti che per pelle talpe,
come, quando i vapori umidi e spessi
a diradar cominciansi, la spera

del sol debilemente entra per essi.

Vor allem aber zieht er uns ausdriicklich ins Geschehen hinein, wenn er
annehmen muB, das, was er sagen wolle, konne nur schwer ausgedriickt und
erfallt werden. So zum Beispiel kurz vor der schreckensvollen Szene am Tor
der untersten Holle, als die Furien ihn mit dem Medusenhaupt zu Stein erstar-
ren lassen wollen, und dann plétzlich, wie der Blitz, iiber die Wellen des H&l-
lenflusses der Bote Gottes daherbraust und den Eintritt Dantes in die Cizta di
Dite erzwingt. Wird mein Leser den tiefen Sinn dieses Geschehens erfassen?
fragt sich Dante. Hat er doch anderswo, im Convivio, erklirt, hinter dem wort-
lichen stehe ein allegorischer, dann ein moralischer und schlieBllich ein anago-
gischer Sinn. Und da sagte Dante:

O voi ch’avete li ’ntelletti sani,

mirate la dottrina che s’asconde

sotto lo velame de li versi strani.

(Ihr, denen richtiger Verstand gegeben

Erwigt die Lehre, die die Schleierfalten
Geheimnisvoller Verse hier umweben.) (Inf. IX, 61—63)

Es ist klar, daB3 er uns damit aufruft zu iiberdenken, wie schwer es ist, die
schwirzesten Siinden zu erforschen, die nicht aus Jncontinenga, aus Ubermall an
Leidenschaft zum Irdischen, begangen werden, wie in der oberen Hélle, son-
dern aus Maligia, aus Bosheit, wie die in der unteren Holle, hinter den Mauern
Dites bestraften.

Es ist auffallend, wie dieser Mahnruf an den lesenden Mitmenschen immer
wieder an den Stellen ertont, die den Ubergang zu etwas Geistigem, Hoherem
oder schwer ErfaBbarem bilden. So im achten Gesang des Purgatorio, auf der
dritten, das heiBt letzten Stufe des Anzepurgatorio, des Vorberges des eigentli-
chen Berges der Liuterung; da kommen Vergil und Dante zu einem lieblichen
Tilchen, wo jene Fiirsten der Welt wartend lagern, die ihren Sinn zu sehr nur
dem Diesseits zugewandt hatten. Jeden Abend kommt durch das Gras die
Schlange der Versuchung geschlichen; aber gleichzeitig erscheinen zwei leuch-
tende Engel an den Rindern des Tales, um die Seelen zu schiitzen. Von dieser
Szene sagt nun Dante:

Aguzza qui, lettor, ben li occhi al vero,
che ’1 velo & ora ben tanto sottile,
certo che ’l trapassar dentro ¢ leggiero.

249



(O Leser, blicke scharf nun nach dem Wahren,
Der Schleier ist nun jetzt so fein gewoben,
Leicht wird sich alles jetzt dir offenbaren.)

Die nichste Stelle dieser Art steht im neunten Gesang, als Dante wihrend
der Nacht triumt, durch einen Adler von den Stufen des Antepurgatorio
pl6tzlich bis vor die Tire des eigentlichen Purgatorio emporgetragen zu wer-
den und es sich dann herausstellt, daB3 es kein Traum war, sondern Wirklich-
keit, daBl er zwar nicht von einem Adler, aber durch die heilige Lucia, die er-
leuchtende Gnade, hinaufgetragen wurde. Da sagt Dante:

Lettor, tu vedi ben com’io innalzo
la mia matera, e perd con piu arte
non ti maravigliar s’io la rincalzo.

(Du siehst, mein Leser, wie ich stets ethéhe
Mein Werk, drum ob der kunstgerechten Stiitze
Sei nicht erstaunt, womit ich sie versehe.)

Es versteht sich, daB er sich auch beim Anblick der ihm erscheinenden
Beatrice an uns wendet, angesichts der mystischen Prozession des Greifen auf
der Hohe des Liuterungsberges, im irdischen Paradies, als das groBe Wunder
geschieht, daBl Beatrice den Greifen, das Sinnbild Christi anschaut und Dante
in ihren Augen das Bild des Greifen sich spiegeln sieht, sich wandelnd in seine
beiden Gestalten, Lowe und Adler, der Doppelnatur des Erlosers entsprechend.
«Denk Leser», sagt Dante, «ob ich staunte, als ich sah, wie die Sache in sich
ruhte und in ihr Bild sich verwandelte »:

Pensa, lettor, s’io mi maravigliava,
quando vedea la cosa in sé star queta,
e ne 'idolo suo si trasmutava. (Purg. XXXI, 124—126)

Die berithmteste Anrede an den Leser steht am Eingang des Paradiso, in
den ersten Versen des zweiten Gesanges, als Dante, seine Augen in diejenigen
Beatrices heftend, sich plotzlich aller Schwerkraft bar in die himmlischen
Sphiren emporgehoben fiihlt. Vor diesem Wunder richtet sich Dante an uns
mit mahnenden Worten:

O voi che siete in piccioletta barca,
desiderosi d’ascoltar, seguiti

dietro al mio legno che cantando varca,
tornate a riveder li vostri liti:

non vi mettete in pelago, ch¢, forse,
perdendo me rimarreste smarriti,

L’acqua ch’io prendo gia mai non si corse:



Minerva spira, e conducemi Apollo,

e nove Muse mi dimostran I’Orse.

Vot altri pochi che drizzaste il collo
per tempo al pan de li angeli, del quale
vivesi qui, ma non sen vien satollo,
metter potete ben per I’alto sale

vostro navigio, servando mio solco
dinnanzi a ’acqua che ritorna equale.

(Die ihr begleitet habt auf kleinem Kahn
Gespornt von der Begierde mich zu horen,

Mein Schiff, das singend schwimmt durch seine Bahn:
LaB3t eure Nachen an das Ufer kehren,

Wagt sie nicht in des offnen Meers Gefahren,
Die leicht verirrten, wenn sie mich vetloren,

Da mein Gewisser niemals ward befahren;
Minerva haucht, Apoll den Weg mir zeiget,

Den Pol neun Musen mir ihn offenbaren.

Ihr wenigen andern, die ihr euch geneiget
Friihzeitig zu dem Brot der Engel, dessen

Man hier genieBt ohne daB die EBlust schweiget,
Ihr mogt des Salzes weite Flut durchmessen
Weil, eh sich schlieBen hinter mir die Wogen,
Ihr meines Schiffes Furche nicht vergessen.)

Siebenmal wendet sich Dante an den Leser, das heiBit an uns, im Inferno,
siebenmal im Purgatorio, siecbenmal im Paradiso. Ein Zufall, diese dreimalige
Zahl Sieben? Ganz sicher nicht, wenn man wei3, welche ungeheure Rolle die
Zahlensymbolik, die pythagoreischen Ursprungs ist, in jeder Religion, und
namentlich im Christentum und bei Dante spielt, und zwar von der VVita Nuova
bis zur Commedia. Die symbolische Bedeutung der Drei, wie sie Dante in der
Viita Nuova erklirt, ist jedem bekannt. Die Zahl Sieben ist die magische Zahl der
Vollendung, der Vollstindigkeit. In sieben Tagen hat Gott die Welt erschaffen.
Es gibt sieben Todsiinden und sieben Tugenden, sieben freie Kiinste, und
es gibt hier dreimal sieben Mahnungen an uns, die GroBe des Erlebnisses des
Menschen Dante zu erfassen, das unser aller Erlebnis sein kann, wenn wir die
Freiheit von allen irdischen Leidenschaften und Banden erstreben, wenn wir
Gott in uns und in der Welt suchen, die er erschaffen hat. Es ist jene Freiheit,
die mehr bedeutet als was unsere Sinne und unser Verstand uns sagen, und die
wir finden, wenn wir Gott mit der Seele suchen.

Dieser Aspekt Dantes als eines Dichters, der selbst mitten im Leben steht
und nicht in einem elfenbeinernen Turm sitzt, der am Leben der Gemeinschaft
leidenschaftlich teilnimmt, aber auch bestindig die Gemeinschaft auffordert,

251



an seinem Leben, das heiit an seiner Dichtung miterlebend teilzunehmen,
offenbart sich uns als eines der wichtigsten Strukturelemente sowohl der
Commedia als auch der tibrigen Werke. Wenn nun der Kreis, an den er sich
wendet, immer groBer wird, von den Jugendgedichten bis zur Commedia und
zum De Monarchia, und wenn der erfalite Bereich nicht von Anfang an univer-
sal ist, so kommt das daher, daB ihm die Universalitit des Grundproblems sei-
ner Dichtung am Anfang erst dunkel bewuBt ist, im Sonettaustausch mit
Dante da Maiano, mit Guido Cavalcanti, mit Guido Orlandi, mit Cino da
Pistoia, mit Berto Brunelleschi und andern. Deshalb auch in diesen Jugend-
gedichten vorerst nicht die Aufforderung, einen nur ihm bekannten Sinn seiner
Verse zu erfassen, sondern die oft bange Frage nach der Deutung seiner eige-
nen Verse, deren eigentlichen Sinn er selber nur intuitiv erfaft. Die erste
Begegnung mit Beatrice im Alter von neun Jahren hat ihn zutiefst beeindruckt.
Von der zweiten Begegnung, neun Jahre spiter, ist er erschiittert, um so mehr,
als sie unmittelbar von einem geheimnisvollen Traum gefolgt ist, aus dem sein
ganzes Schicksal sich ihm zu erschlieBen scheint, zahlenmystisch zutiefst ver-
ankert im kosmischen Geschehen. Und da ihm die Freunde keine befriedigende
Antwort geben kdénnen, sucht er sie selber, nicht nur denkerisch, sondern vor
allem dichterisch formend. Das Ergebnis ist die it Nuova, die dichterische
Verklirung seiner Leidenschaft und der Ereignisse, die sich bis zum Tod
Beatrices ganz so abspielen, wie der Traum es ahnen lieB. Dante sucht nach
Beatrices Tod Trost bei der donna gentile, die allmihlich zur Personifikation der
Philosophie wird, unter dem Eindruck der Studien, in die er sich nach dem her-
ben Verlust gestiirzt hat, denen es aber nicht gelingt, ihn vom Bild der geliebten
Frau zu l6sen. Am Ende der 17722 Nuova hat er eine wunderbare Vision, deren
Sinn formend zu kliren ihm als ein fernes Ziel vorschwebt. Dieses Ziel ist die
Commedia. Doch bis zu diesem Ziel ist es ein langer Weg. Der Weg fiihrt ihn
duBerlich durch intensivste philosophische Studien, die ihren dichterischen
Niederschlag in den Kanzonen der «nobilta », der «rettitudine», der «leggia-
dria», finden, kurz durch die christlich-mittelalterliche Weiterbildung der gei-
stigen Werte der Antike. Diese gleichzeitige philosophische und sprachliche
Ausweitung des Horizonts wird gedanklich unterbaut durch den philoso-
phisch-sprachlichen Kommentar der Kanzonen im Convivio und durch die zwei
Biicher des De Vulgari Eloguentia. Doch sind beide Abhandlungen nicht zufil-
lig Fragmente geblieben, Giberschattet von det immer klarer sich ankiindenden
Vision der Commedia, die wiederum im Traktat De Monarchia ihre theotretische
Unterlage des erweiterten Weltbildes findet.

Die dichterische Durchdringung der neuen Sicht des menschlichen Schick-
sals kommt dem Dichter in dieser Ubergangszeit von der Vita Nuova zur Ko-
modie so schwer und herb vor wie das Erlangen der Gnade einer strengen
Frau, die sich ihm versagt in der Gestalt der donna pietra, welche die huldvolle
donna gentile ersetzt, die den Dichter nach Beatrices Tod mit ihrer Milde trostete.

252



Es folgt eine neue Verwandlung des unzuginglichen Wesens, das sich immer
wieder in einer Traumgestalt verkorpert und wahrscheinlich jeweils vom Bild
einer realen Frau ausgeht. Diesmal ist es ein kokettes, kleines Ding, die pargo-
letta, tber die Beatrice spotten wird, als sie dem Dichter zuoberst auf dem
Liuterungsberg entgegentritt:

Ben ti dovevi, per lo primo strale

de le cose fallaci, levar suso

di retro a me che non era piu tale.

Non ti doveva gravar le penne in giuso,
ad aspettar piu colpi, o pargoletta

o altra vanita con si breve uso.

(Vielmehr getroffen von dem ersten Pfeile

Des Sinnentruges, muBltest du dich kehren

Mir nach und folgen meinem beBren Teile.

Nicht muBte fiirder deinen Flug beschweren

Ein Migdlein oder andre Eitelkeit.

Nein, solche Freude kann nicht lange wihren.)
(Purg. XXXI, 55—60)

Aus dieser Stelle geht klar hervor, dal das Wort «pargoletta», das Dante
in zwei Ballate und in der ersten Cangone an die donna pietra braucht, eine « Eitel-
keit von kurzer Dauer » bezeichnet, die der Liebe Dantes fiir die irdische Bea-
trice scheinbar gleichgestellt wird, im Gegensatz zur Liebe fiir die himmlische
Beatrice, die ewig dauert, und zu welcher seine «Fliigel» ihn hitten erheben
sollen, statt «neue Schlige» von unten zu erwarten, um Beatrices Worte zu ge-
brauchen.

Ob es sich, sowohl bei der donna pietra als auch bei der pargoletta, um eine
reine Allegorie handelte oder um eine irdische Frau, die, wie die donna gentile
(dort sagt es Dante selber im Kommentar), ohne ihre Weiblichkeit zu verlieren,
sich verwandeltin die zu erstrebende menschliche Weisheit, hat keine grund-
legende Bedeutung. Menschliche Weisheit ist in den Augen der himmlischen
Beatrice, der beseligenden gottlichen Gnade, eine Eitelkeit von kurzer Dauer
wie ein sterbliches Wesen. Einmal erscheint sie als «donna sdegnosa e crudele »,
einmal als ein Bild leichter, grazidser, leuchtender Schonheit, die, wie die
Beatrice der 172 Nuova « vom Himmel hinunter steigt zur Erde, um das Wun-
der zu zeigen ». Wir wiirden fast daran zweifeln, daB die beiden Erscheinungen
im Grund identisch sind, wenn wir uns nicht tiberzeugt hitten, dafl es sich
bei Beatrice, bei der donna gentile, bei der donna pietra, bei der pargoletta, letzten
Endes um immer neue Aspekte des ewig Weiblichen handelt, die sich be-
kimpfen und sich erginzen, immer neuen Seelenzustinden des Dichters ent-
sprechend, und die immer neue metrische und thythmische Formen hervor-
bringen.

253



So kann denn nicht nur die Commedia, sondern das ganze dichterische Werk
Dantes als ein Weg bezeichnet werden, der von der irdischen Beatrice, iiber
unter sich scheinbar verschiedene Frauengestalten zur himmlischen Beatrice
und durch sie zu Gott fithrt. Mit Recht betitelt Charles Williams sein Dante-
buch The figure of Beatrice, a study in Dante und Charles S. Singleton den zweiten
Band seiner Dantestudien Journey to Beatrice.

Beatrice wird zum Symbol der Einheit von Dantes Werk in dem Sinne,
daB die Liebe, die sie im neunjihrigen Knaben entfacht, mannigfaltigen Ver-
wandlungen unterliegt, zeitweise sogar aus dem Leben des Dichters zu ver-
schwinden scheint, iiberdeckt von neuen Gemiitsbewegungen, die ihr schein-
bar widersprechen, schlieBlich aber sich nur als Verirrungen des gleichen
Grundgefiihls erweisen. Der Dichter erkennt sie als Bild der von den Irrungen
befreiten Seele bezeichnenderweise erst im Augenblick, als er den Fahrnissen
des menschlichen Geistes, den Stinden wider den Geist, ins Auge geblickt hat,
in der Holle und, geleitet von der zielbewuBten begnadeten Vernunft, Vergil,
sich von den Leidenschaften befreit hat, die eine Reinigung der Seele verhin-
derten. Liberta va cercando, «auf der Suche nach Freiheit ist er», sagt Vergil zu
Cato, am Ful} des BiiBerberges, als ihn der hehre Wichter des Paurgatorio fragt,
was Dante erstrebt. Erst als ihm, der von Stufe zu Stufe hinaufsteigt, durch
den Anblick so vieler Schicksale von Befreiung suchenden Menschen, Vergil
die erlangte innere Freiheit endlich bestitigt:

Libero, dritto, sano & tuo arbitrio,
und ihn Mateldas Gesang:
Beati quorum tecta sunt peccata

aufatmen 1aBt, dann, erst dann tritt ihm das lang ersehnte, von der gottlichen
Gnade etfiillte Urbild seiner gereinigten Seele entgegen und liB3t ihn in strenger
Selbsteinkehr alle Verirrungen abstreifen. Erst jetzt ist Dante miindig, aus dem
Mund Beatrices nicht nur seine eigenen Siinden und sein eigenes Heil zu er-
fahren, sondern die Siinden der ganzen Menschheit, was in den symbolgelade-
nen Verwandlungen des Triumphwagens der Kirche zum Ausdruck kommit,
der ihm im irdischen Paradies erscheint.

Der Wagen ist von dem die zwiefache Natur Christi symbolisierenden Grei-
fen gezogen und kommt als letzter in der von der Vision Ezechiels inspirierten
feierlichen Prozession daher. Charles Williams hat in sehr scharfsinniger Weise
darauf hingewiesen, da3 die Erscheinung der Matelda bei Vergils und Dantes
Eintritt in das irdische Paradies wie ein Kiinder der groBen Begegnung wirkt,
auf die sie Dante hinfiihrt, Zhnlich Johannes dem Tiufer, dem Kiinder Christi.
Die gleiche Rolle des Vorboten, des Verkiinders eines groBeren, letzten
Lichtes schreibt Singleton mit Recht auch Vergil zu, der, von Beatrice gesandt,
Dante zu Beatrice fiihrt, die dann selber einzig wiirdig ist, den Geliebten zu
Gott zu fithren. Johannes der Téufer kiindet das Kommen Christi, und in der

254



Tat, als die feierliche Prozession im irdischen Paradies von weitem erscheint,
stimmt einer der ehrwiirdigen Greise in dieser Prozession, der das Hohelied
Salomons verkorpert und den Dante als «dal ciel messo» bezeichnet, das
Veni, sponsa, de Libano, an, mit dem die Kirche als Braut Christi angekiindet
wird. Wen trigt der Wagen der Kirche? Offenbar Christus. In der Tat ertont
jetzt im Chor Benedictus qui venis, der Gesang, mit dem laut Matthius (XXI, o)
das Volk Christus am Palmsonntag begriifite, als er in Jerusalem einzog. Und
nach diesem Gesang «entsteigen dem Wagen, Blumen streuend, Scharen von
seligen Engeln, den Seligen des Jiingsten Tages vergleichbar, bildhaft veran-
schaulicht durch die Farbensymphonie einer Frithlingsmorgenréte» (Gmelin).
Durch diese Blumenwolke bricht nun nicht Christus, die Sonne, sondern eine
wundersame Frauengestalt:

Sovra candido vel cinta d’uliva
donna m’apparve, sotto verde manto
vestita di color di fiamma viva.

Also nicht Christus, das Licht der Welt — Christus als Greif zieht den
Triumphwagen der Kirche —, sondern eine Frau, gekleidet in den drei Farben
des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, gegiirtet mit dem Giirtel der Weis-
heit und des Friedens:

Von weillem Schleier von Olivengurt gehalten
Jetzt eine Frau im griinen Oberkleid
Unter welchem feuerrote Kleider wallen.

Und diese Frau ist Beatrice. Denn Dante fihrt fort:

sanza de li occhi aver piti conoscenza,
per occulta virti che da lei mosse,
d’antico amor senti’ la gran potenza.

Es ist eine scheinbar vollig neue Beatrice, die den Platz des Mensch gewot-
denen Gottes einnimmt und von der Dante sagt:

Hatt’ mein Geist, eh das Auge Kenntnis ihm verschafit,
Jetzt schon wunderbar geheim empfunden
Der alten Jugendliebe grofie Kraft.

Es ist die Liebe des Neunjihrigen, die Liebe des Achtzehnjihrigen, die ihn
mit letzter Gewalt wieder packt, ne/ megz0 del cammin di nostra vita, nachdem sie
durch so viele Verwandlungen gegangen war. Sie wird ihn jetzt durch alle
Himmel zum letzten Geheimnis des Alls, zu Gott hinauffithren. Darin liegt
ja wohl, wie bei allen ganz GroBen, das Geheimnis der Einheit des Kunst-
werks, dal3 Subjekt und Objekt, Dichter und Werk eins sind, daB wir immer

253



wieder fiithlen, wie die in ihrer Geschlossenheit dastehenden Gestalten der Ein-
bildungs- und Ausdruckskraft des Dichters entsprungen sind: Beatrice, Vergil ;
die groBen Siinder Francesca, Farinata, Ulisse, Ugolino; die groBen Biiller
Manfredi, Sordello, Buonconte da Montefeltro, Pia de’ Tolomei; die Seligen
selbst, Cunizza da Romano, Piccarda Donati, Giustiniano, Cacciaguida, San
Tommaso, San Bonaventura und so viele andere mehr. Sie sind unvergeBlich
in ihrer Selbstherrlichkeit und bleiben doch gleichzeitig mit jeder Fiber der
Seelenlage des Dichters verbunden, der sie entsprungen sind.

Anderseits weitet sich diese Einheit aus zur Universalitit, indem diese der
Phantasie des Dichters entsprungenen Figuren in ein ganzes Weltbild einge-
ordnet werden, das in vollkommener Kreisform alle Zeiten und Rdume umfal3t,
so daB sie nicht erscheinen als AusfluB einer individuellen, sondern der Welt-
seele. Das fiihlt der Leser von allem Anfang an, und er ist nicht weiter iiber-
rascht, als ihm in der letzten der kreisenden Himmelssphiren, im Cristallino,
iber welche sich nur noch die Sphire des unbeweglichen Empireo wolbt, er-
offnet wird, hier seien Zeit und Raum iiberwunden; denn hier entstehen sie
erst, als AusfluB} der gottlichen Liebe, des

Amor che move il sol e I’altre stelle.

Von der Liebe, von Gott ist alles ausgegangen, was Dante geschaffen hat.
Sagt er doch im Pargatorio, nach dem Geheimnis seiner Dichtung befragt:

I’ mi son un, che quando
Amor mi spira, noto e a quel modo
ch’e’ ditta dentro vo significando.

(Ich bin ein Mensch, der immer,

Wenn Liebe ihn behaucht, es wohl bemerket,

Und wie sie in mir spricht, so muB3 ich’s sagen.)
(Purg. XXIV, 52—54)

Sowohl die VVita Nuova wie die Commedia sind ganz auf der Zahl Neun auf-
gebaut, dem Produkt der Drei, wenn sie mit sich selber multipliziert wird, der
Drei der heiligen Dreieinigkeit, wie Dante selber bereits im Jugendwerk be-
tont: Dem neunjihrigen Dante begegnet die neunjihrige Beatrice. Neun Jahre
spiter sieht er sie wieder, um die neunte Stunde des Tages. In der ersten der
neun letzten Stunden der Nacht hat er den prophetischen Traum. Beatrice
stirbt in der ersten Stunde des neunten Tages des Monats, der nach syrischem
Brauch der neunte Monat des Jahres ist, in dem Jahr, sagt Dante, als die voll-
kommene Zahl (die Zehn) sich neunmal wiederholt hatte (1290). Neun sind
nach Ptolemius und der christlichen Wahrheit die kreisenden Himmel. Beatrice
war selber eine Neun, sagt Dante und figt hinzu: «Ich sage es als Gleichnis
und sehe es so.»

256



Die Vita Nuova umfal3t eine Ballata, drei Kanzonen und neunundzwanzig
Sonette, wovon neun der ersten Kanzone vorausgehen. Im ganzen sind es 33
Gedichte wie die 33 Gesinge einer jeden Cantica (Inferno, Purgatorio, Paradiso),
denen ein Gesang als Ouverture vorangeht und dadurch das Produkt der
«vollkommenen» Zahl zehn erreicht, hundert Gesinge. Jeder Gesang besteht
aus Terzinen, das heilt Dreierversgruppen, durch dreimalige Wiederholung
des Reims verbunden und gleichzeitig eingebaut in einen nie abreiBenden Vers-
fluB, da immer ein neuer Reim ertént, bevor der letzte Reim verklungen ist.
Inferno, Purgatorio und Paradiso klingen alle drei auf das Wort stelle (Sterne)
aus, und die vollkommene Form des Kreises, die das ganze Weltbild Dantes
beherrscht, offenbart sich ein letztes Mal im Bild des Schépfers, das Dante als
drei verschiedenfarbige Lichtkreise gleichen Umfangs erlebt, die sich ineinan-
der spiegeln, so daB sie gleichzeitig als Drei und Eins erscheinen.

Das sind nur die jedem Leser sofort auffallenden Erscheinungen dieser gro-
Ben Einheit der Form. Daneben werden geheime Fiden immer wieder zweimal
neu aufgegriffen, so daBl sie die Zahl Drei erreichen, in den neun Kreisen der
Hoélle, den 3 Vorstufen und den neun Stufen des Purgatorio, in den neun krei-
senden Himmeln. Unter den unzihligen dramatischen Begegnungen in der
Holle treten drei Szenen besonders hervor, in denen jeweils von zwei Seelen
eine das Wort ergreift, wihrend die andere weint, zusammenbricht oder {iber-
haupt schweigt, drei Szenen bestritten von Menschen, die der unmittelbaren
Vergangenheit Dantes angehoren, Francesca da Rimini und Paolo Malatesta,
die Liebenden, Farinata degli Uberti, der verkérperte Mannesstolz neben sei-
nem weichen Freund und Gegenschwiher, Cavalcante de’ Cavalcanti (Guidos
Vater), Ugolino della Gherardesca, der groBe Hasser mit seinem stummen
Gegner, dem Erzbischof Ruggieri. Dreimal ertont in der Commedia Dantes
zornige Strafrede, jedesmal im sechsten Gesang einer Cantica, zuerst im Inferno
bei der Begegnung mit dem Florentiner Ciacco, Florenz verurteilend. Im Pus-
gatorio, als der Mantuaner Troubadour Sordello den Mantuaner Dichter Ver-
gil umarmt, ist es eine Strafpredigt auf das sich zerfleischende Italien. Im Para-
diso ertont im sechsten Gesang aus dem Munde des romischen Adlers, den die
Lichtseelen des Jupiterhimmels bilden, die Verdammung der das Weltreich
verhindernden Menschheit.

Und von jedem Gesang der Commedia aus, wie von jedem Kapitel der itz
Nuova, zichen sich unzihlige fast unsichtbare Fiden zu den vorhergehenden und
kommenden, erklingen Rhythmen und Lautfolgen, die uns in groBen Ab-
stinden an Friitheres gemahnen, so daB die durch die Zahlensymbolik und
ihre strukturellen Auswitkungen offenkundige Einheit und Universalitit ins
Unendliche vertieft wird, durch halb bewuBit werdende geheimnisvolle Zu-
sammenhinge eine fast okkulte Einheit und Universalitit ahnen lassend,
die einem nicht verstandesmiBig bewuflt wird, sondern die man als Dichtung
erlebt.

257



	Einheit und Universalität von Dantes Dichtung

