
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

«KNOW WE THIS FACE, OR NO?»

Neue Bücher über Shakespeare

Um es gleich vorweg zu sagen: Wenn einer
erwarten soUte, aus den vielen Neuerscheinungen,

welche das Shakespeare-Jahr
hervorgebracht hat, ein auch nur einigermaßen
gerundetes Bild von Dichter und Werk
gewinnen zu können — «Shakespeare für
unsere Zeit» gewissermaßen, wie es etliche
Verlage lautstark verkünden —, wird er
enttäuscht werden. Je leidenschaftlicher, ja
verbissener die Anstrengungen um den Elisa-
bethaner sind, um so divergierender werden
die Ergebnisse. So viel wir auch wissen von
seiner Zeit, seinen Lebensumständen, von
den geistigen Kräften, die damals im Streite
lagen, sein Gesicht bleibt im Schatten; die
maskenhaft überlieferten Züge beleben sich
nicht; der starre Blick des bekannten Porträts

wird zum Symbol für ein gordisches
Rätsel.

Es wäre leicht, von dieser Tatsache aus
mit maßvollem Spott auf die unablässige
Arbeit der Wissenschaft zu weisen, auf die
berstenden Regale der Bibliotheken, die die
Shakespeare-Literatur kaum mehr zu fassen

wissen, und aU das als nutzloses Wassertragen

in ein Danaidenfaß zu erklären. Doch der
Schluß wäre falsch. Mehr denn je sind wir
froh um jede Arbeit, die sich von
irgendwelcher Seite her an das gewaltige Werk
heranwagt, und wenn wir auch den magischen

Schlüssel nie finden werden, der die
innersten, die geheimsten Kammern im Wesen

des Dichters erschließt, es bleibt noch
immer aUzuviel ErheUbares, das verschleiert
liegt.

Die hier zu besprechenden Arbeiten sind
aUe in deutschen Verlagen erschienen; trotzdem

dürfen sie als repräsentativer
Querschnitt gelten durch die internationalen
Anstrengungen. Zwei reichhaltige Biographien
stammen aus England, ein höchst erfreuüches
Bilder- und Lesebuch aus Frankreich und
die sensationeUste Shakespeare-Studie der
letzten Jahre aus Polen.

In gleicher Aufmachung wie Friedenthals
Goethe-Biographie — als bewußte ParaUele
also — bringt der Piper-Verlag Peter Quen-
neüs « Shakespeare — Der Dichter und seine
Zeit» heraus. Es wäre reizvoü, die beiden
Bücher in Hinsicht auf MögUchkeiten und
Grenzen einer Lebensbeschreibung
überhaupt zu vergleichen. Während Friedenthal
aus einer Unmenge von Dokumenten, Anekdoten

und ÜberUeferungen auswählend und
verbindend ein gültiges Bild zu schaffen

sucht, wagt QuenneU das Kunststück, von
einer HandvoU Tatsachen ein vielfältiges
Geflecht wahrscheinücher Möglichkeiten
abzuleiten. Es sind zwei extreme Ausgangssituationen

für ein gleiches Ziel, und dementsprechend

gegensätzlich liegen denn auch die
Gefahren. Wo bei Friedenthal all die
Geschichten und mehr oder minder beglaubigten

Szenen — aus verschiedenster Perspektive

gesehen und berichtet — das eine,
lebendige Gesicht häufig genug nebelhaft
verschwimmen lassen, da kann es bei QuenneU

gar nie zur KristaUisation kommen, weil wir
von WilUam Shakespeare ganz einfach zu
wenig wissen. Es ist deshalb für beide
Arbeiten bezeichnend, daß wir bei fortschreitender

Lektüre in immer stärkerem Maße das

Bedürfnis empfinden, die Werke selber
hervorzuholen und uns jenes belebten Bildes,
jener genauen, untrüglichen Erfahrung wieder

zu vergewissern, die uns, unbekümmert
um Dokument und Anekdote, unsere
Einbildungskraft von Dichter und Mensch stets
vermittelt hat. Damit soll indessen Quenneüs
Werk nicht vorschneU verurteilt sein. Sobald
wir auf die Forderung verzichten, Shakespeare

als Person, als einmalige menschUche

Erscheinung in physiognomischer Verdichtung

vorgestellt zu erhalten, und nichts
anderes suchen als kultur- und zeitgeschichtliche

Orientierung im weitesten Sinn, finden
wir hier eine souverän gegliederte FüUe

wichtigsten Materials. QuenneU ist von Haus

178



aus Historiker, und wo er diesen Blickwinkel
beibehält, ist seine Arbeit höchst eindrucks-
voü. Unaufdringlich, aber genau und im
Wissen um die Macht des Detaüs entroüt er
das Panoptikum des elisabethanischen Hofes,
den großen Tanz von Heuchelei und Pathos,
von Verehrung und Intrige, von Zärtlichkeit,

Brutaütät und kleinUcher Ränkesucht,
der sich jahrzehntelang um den launischen
jungfräuüchen Mittelpunkt drehte. Und
wenn QuenneU betont, wie nahe Shakespeare

diesem Hof gestanden hat, von dessen

Gunst seine Existenz weitgehend abhing und
der sein Eütepublikum büdete, dann reicht
das hin, um jede Skandalgeschichte auch im
Hinblick auf den Dichter bedeutsam zu
machen. Es interessiert uns heute herzlich
wenig, ob Shakespeare an irgendeiner Stelle
diesen oder jenen Höfüng vor Augen hatte,
ob er an einem bestimmten Fest als Schauspieler

teilgenommen hat oder nicht —
obwohl es immer noch Kritiker gibt, die solche
Spürarbeit mit inniger Hingabe betreiben —,
von dem rauschenden Spectaculum als Ganzem

jedoch, das sich vor dem acharnierten
Beobachter abspielte und in seinen Werken
vielfältig gebrochen widerscheint, woüen
und müssen wir genaueste Kenntnis haben.
Quennells Glanzstück ist in dieser Hinsicht
die Schilderung vom Sturz des Essex, eine
schriftsteUerische Leistung, die manche
schwache Partie aufwiegt und in der das

Wesen der Zeit und ihrer Großen in unver-
gleichUcher Weise zutage tritt. Es gibt
vielleicht keine bessere Einführung in
Shakespeares Werk als diese 33 hinreißend
geschriebenen Seiten.

Ebenso lobenswert ist die Art, wie QuenneU

das London jener Zeit, den Theater- und
Literaturbetrieb darstellt und die führenden
Persönlichkeiten, Ben Jonson und Francis
Bacon zum Beispiel, porträtiert. Unglücklicherweise

aber unternimmt er es noch, aus
einem unnötigen Drang nach VoUständigkeit
heraus Shakespeares Werke einzeln zu
kommentieren. Da geht es denn — nach einigen
recht geschickten, wenn auch nicht eben
neuartigen Ausführungen etwa über die Königsdramen

oder «Otheüo» — immer ober-
flächücher zu und her, aus dem Handgelenk
wird verworfen oder gepriesen, und eine kri¬

tische Abbreviatur reiht sich an die andere.

Dabei stützt er sich zwar weitgehend auf die

neuere Forschung, aber das ändert nichts
daran, daß es Urteile sind ohne Evidenz,
Marginaüen mit dem Anspruch fundierter
Kernsätze. Leider wird dadurch auch das

innere Gleichgewicht des Buches zerstört, es

fällt auseinander in Zeitbild und Werkkommentar,

was in Anbetracht der hohen Qualität

mancher Teile entschieden ärgerlich ist.
Diese Gefahr besteht nicht für die Arbeit

von Ivor Brown: «Shakespeare hinter den

Kulissen — Der Werktag des Theatermannes»;

denn da hat der Verfasser das

Gesichtsfeld von vornherein eingeschränkt.
Ihm geht es, wie der Untertitel besagt, um
die alltägliche Arbeit des Autors, Regisseurs,
Schauspielers und Verwaltungsrates
Shakespeare. Die Londoner Bühnen waren
Geschäftsunternehmen mit hohen Risiken und
respektablen Gewinnmargen. In dieses
Geschäft stieg Shakespeare mit der entschiedenen

und konsequent verfolgten Absicht ein,
ein Mann von Reputation und Wohlstand zu
werden. Welche Mühsal und Arbeitslast aber
damit verbunden war, geht aus Browns Werk
eindrücklich hervor. Die Forderungen des

Publikums waren ebenso unerbittlich wie
vielseitig. Die Kostüme allein verschlangen
unglaubliche Summen ; sie mußten so prunk-
voü als nur möglich sein, und das Tageslicht,
bei dem gespielt wurde, Ueß da keine
Vortäuschungen zu. Der Hunger nach neuen
Stücken war kaum zu befriedigen, der Erfolg
unberechenbar; Shakespeare muß manchen
Durchfaü erütten haben ; viele seiner Dramen
verschwanden nach wenigen Aufführungen
aus dem Repertoire. Dann mußte Neues her,
und das Neue mußte inszeniert werden. Das
aber hieß nicht nur Rollen an erfahrene

Häupter verteilen, sondern Kinder und
Halbwüchsige — die DarsteUer der Frauenrollen

— mühsam anlernen und eindrillen.
Und wer hätte das wiederum tun sollen,
wenn nicht Shakespeare, der den Spielern
ihren Part auf den Leib schrieb? AU das zeigt
Brown in packender Weise. Daneben aber
fäUt er an entscheidenden Stellen seiner
Methode zum Opfer. Die meisten erhaltenen

Dokumente, in denen Shakespeare erwähnt
wird, sind kaufmännischer Natur. Sie be-

179



zeugen den Dichter als sorgsamen Finanzmann,

der sein Geld sicher anzulegen weiß
und riskante Spekulationen meidet. Das ist
für unser Büd zweifeUos von Bedeutung,
aber Brown versucht nun, diese Eigenart
zum zentralen Charakterzug zu machen. Er
kann das soüde Bürgertum Shakespeares
nicht genug betonen, und so taucht denn
leider auch hier wieder die These auf, daß
der Dichter im Grunde ein braver Handwerker

gewesen sei, ein fleißiger Lieferant von
Volksbelustigungen, der, seiner Geniaütät
unbewußt, für den Tag geschrieben habe.
Das einzige, was ihm noch zugebüügt wird,
ist eine gewisse Überraschung über die
Leuchtkraft dessen, was ihm da aus seiner
wohlgeschnittenen Feder floß: «Shakespeare,

der sparsam veranlagte Bürger, folgte
seinen eigenen Gestalten mit hingerissenem
Staunen...» Diese anscheinend nicht
auszurottende Theorie beruht einzig auf der
Tatsache, daß der Dichter seine Werke nicht
selbst herausgegeben hat. Also, schließt man,
gab er nichts darauf, er schrieb sie und vergaß

sie, sie waren ihm so gleichgültig wie
dem Schuster der verkaufte Schuh. Man
braucht jedoch nur die Sonette hervorzuholen,

um eines Bessern belehrt zu werden.
Da finden wir in blanken FormuUerungen
ein künstlerisches Selbstbewußtsein, einen
Wülen zu Dauer, Ruhm und Größe, wie er
leidenschaftlicher nicht ausgesprochen werden

kann. Und was die Behauptung betrifft,
er habe für eine ahnungslose Masse ahnungslos

Unsterbüches geschrieben, so möge man
wieder einmal « Hamlet » II, 2 nachlesen, wo
der Prinz zum Schauspieler über ein durch-
gefaüenes Stück spricht: «.. .denn ich erinnere

mich, das Stück gefiel dem großen Haufen

nicht, es war Kaviar für das Volk. Aber
es war, wie ich es nahm, und andere, deren
Urteü in solchen Dingen den Rang über dem
meinigen behauptete, ein vortreffüches
Stück... » Diese SteUe gibt deutlicheren
Aufschluß über das PubUkum, für welches
Shakespeare schrieb, als aUe statistischen und
soziologischen Untersuchungen. Wer immer
sie gewesen sein mögen, es gab Leute, welche
dem Dichter folgen konnten und es hingerissen

taten, und auf sie richtete sich letztlich
sein künstlerischer Ehrgeiz. Man glaubt

Shakespeare zu «entromantisieren», indem
man ihn so zeigt, «wie er wirküch war », aber

man gerät erst recht in romantische Vorstellungen,

wenn man ihn dann zum Kleinbürger

macht, der erschrocken hört, wie plötzUch

aus seinem Mund der Weltgeist spricht.
Browns Buch bringt eine Menge

interessanter Einzelheiten, es scheint jedoch etwas
rasch geschrieben, denn er wiederholt sich
häufig und verüert sich nicht selten in
weitläufigen Schüderungen der kaufmännischen

Organisation des Theaters. Höchst erfreuüch
hingegen ist seine Erkenntnis, daß wir
weniger Grund haben, an der Unverfälschtheit
der überüeferten Texte zu zweifeln, als lange
Zeit angenommen wurde. Die Abschreiber
und Buchwahrer der Truppe waren
nachweisbar tüchtige, in langer Praxis erprobte
Leute, welche die Manuskripte und Kopien,
den größten Schatz des Unternehmens, vor
raubgierigen Konkurrenten und dilettantischen

Flickschreibern sorgfaltig zu hüten
wußten.

Neben diesen biographischen Werken,
welche sich bewußt an einen weiteren Leserkreis

wenden, hat die Konjunktur der Stunde
offensichtlich auch die Arbeit der spezieüeren
Wissenschaft gefördert. So erschien von
Wolfgang Clemen, einem der führenden
deutschen Shakespeare-Forscher, ein schmaler

Band: «Shakespeares Monologe». Das
Buch zeichnet sich aus durch klar begrenzte
Themensteüung und sichere Durchführung,
eine Eigenschaft, die man gerade in der
Literatur über Shakespeare allzu oft vermißt: die
inkommensurable Vielseitigkeit des Werks
verfuhrt anscheinend viele Interpreten zu
methodischer Verschwommenheit und raubt
so ihren mühsam errungenen Resultaten die
unbedingte Überzeugungskraft. Was Clemen
bietet, ist eine kleine Formenlehre des Monologs,

des dramatischen Phänomens also, das

sich bei Shakespeare von der primitivsten bis

zur raffiniertesten Spielart abgewandelt
findet. Denn für die EUsabethaner gab es noch
kein modernes Unbehagen dem Monolog
gegenüber; er war literarische Konvention und
als solche nicht nur geduldet, sondern durchaus

erwartet. Was wäre ein Bösewicht, wenn
er uns nicht gelegentlich schaudernden
Einbhck böte in die schwarzen Schrunde seiner

180



Seele, wenn er uns nicht schon lange vor der
Tat die Schlangenknoten seiner verworfenen
Pläne sehen Ueße! Es gibt keine dramatische
Wirkung ohne Mit- und Vorauswissen, und
das liefert uns — «Natürlichkeit» her oder
hin — in angenehmster Weise der Monolog.
In knappen Kommentaren zu sorgsam
gewählten Texten zeigt Clemen die unerhörte
Vertiefung, die formale wie funktionale
Differenzierung, welche Shakespeares Selbstgespräche

vom handfesten «Schurkenmonolog»

Richards III, über die lyrischen
Strophen von «Romeo und Juüa» bis zu den
qualvoUen Reden erfahren haben, in denen
die großen tragischen Helden, taumelnd in
ihrer Einsamkeit, sich ihrer selbst zu
versichern suchen. Die spezifisch dichterischen
MögUchkeiten des Monologs werden dabei
vieUeicht etwas zu wenig betont, dafür gibt
Clemen eine Reihe von präzisen Begriffen,
die, besonders für dramaturgische
Untersuchungen, höchst brauchbar sein dürften.

Unter der Überschrift «Shakespeare —
Dichter des WirkUchen und des Nichtwirklichen

» hat Max Lüthi in der Reihe der Dalp-
Taschenbücher sieben zum Teü schon früher
veröffentüchte Essays gesammelt. Der Untertitel

ist aUerdings kaum gerechtfertigt; denn
die Aufsätze sind thematisch sehr verschieden

und nur mit homonymischer Geschicklichkeit

auf einen Nenner zu bringen. Das
wäre indessen auch gar nicht nötig; Lüthi ist
ein vielseitig interessierter Wissenschaftler,
und gerade der Reichtum der Aspekte macht
einen Hauptreiz seiner Arbeiten — auch dieses

Buches — aus. Die Personalunion von
Shakespeare-Interpret und Märchenforscher
zum Beispiel hat immer wieder zu den er-
freuüchsten Resultaten geführt. Das bestätigt

sich hier in der Untersuchung «Shakespeare

und das Märchen», wo er die
verschiedensten motivischen und formalen
ParaUelen zwischen den scheinbar fremden
Stoffgebieten nachweist, wo er darlegt, wie
die naive Freude des Märchens an Gegensatz
und jähem Umschlag und Shakespeares
schmerzhaft duaüstische Welterfahrung zu
verwandten Erscheinungsformen führen.
Im Artikel über die Bedeutung des Volkes
deckt er in knappen Analysen wesentliche
Züge des dramatischen Grundmodeüs auf.

Das häufige Spiel im Spiel wird in der
gleichnamigen Studie als Symbol barocker
Selbstreflexion gedeutet und in Zusammenhang
gesteUt mit der Idee des Welttheaters. Weitere

Aufsätze behandeln die Gemeinsamkeiten

Shakespeares mit Kleist und mit unserer
eigenen Zeit sowie die vielfachen Polaritäten
zwischen Imagination, Traum, Verblendung
und dem greifbar Gegenwärtigen.

In gepflegter Aufmachung ist die
Ringvorlesung erschienen, welche die Universität
Tübingen im Jubiläumsjahr veranstaltet hat.
Auch hier spannt sich die ThemensteUung,
der Natur solcher Unternehmungen entsprechend,

sehr weit, und bemerkenswerterweise
sind die aufschlußreichsten Untersuchungen
jene, welche sich nicht mit dem Werk selber,
sondern mit dessen Wirkungen und
Ausstrahlungen befassen. Während zum Beispiel
Gerhard MüUer-Schwefes Aufsatz «Tragik
und Komik in Shakespeares Dramen » auf die
sensationelle Erkenntnis hinauslauft, in den

Tragödien seien auch komische Elemente
enthalten und umgekehrt, büdet Kurt Wais'
«Shakespeare und die neueren Erzähler»
eine bedeutende komparatistische Leistung,
die auf bescheidenem Raum einen ungeahnten

Reichtum von Material sorgsam deutend
entfaltet. Er zeigt, wie der gewaltige
Schlagschatten Shakespeares auch auf der erzählenden

Literatur Europas — von der Romantik
bis in die Gegenwart — liegt, wie seine

Figuren zu mythischen Büdern geworden sind,
die bei so verschiedenen Dichtern wie Manzoni,

Keller, Turgenjew, Laforgue oder
Joyce zu stets neuen Verkörperungen
geführt haben. Klaus Ziegler befaßt sich mit
der Wirkung Shakespeares auf das deutsche
Drama und steUt fest, daß das Verhältnis der

Nachgeborenen zum großen EUsabethaner

stets wesentlich «sentimentaüsch» war, daß
sie ihm nicht mit einem Gefühl der
Verwandtschaft und brüderlichen Nähe begegneten,

sondern als Entbehrende dem
Reichen, als sich Mühende in verlorener Zeit
dem spielend schöpferischen Geist. Ähnliches

zeigt Hans-Joachim Lang an einem
EinzelfaU in «MelviUe und Shakespeare».
George Weise erforscht Fortdauer und
Metamorphosen des Heldenideals der
Renaissance, wobei er eine Auflösung der he-

181



roisch-antiken Stüisierung auf eine menschliche

Vertiefung hin feststeüt, die nicht nur
auf Shakespeares Genie beruht, sondern auch
auf dem wachsenden Einfluß bürgerUchen
Lebensgefühls und volkstümlicher Strömungen.

Bernhard Meier gibt einen Überbück
über die elisabethanische Musik, Friedrich
Schubel über die Bühnen, und G. Müller-
Schwefe betont in seinem gut informierenden
Schlußaufsatz, daß das dornenvolle Problem
der Shakespeare-Übersetzung vorwiegend
auch ein solches der Interpretation sei.

Zu trübseliger Feier ihres hundertjährigen
Bestehens brach die Deutsche Shake-

speare-GeseUschaft im Oktober 1963 auseinander.

Die Schuldfrage ist nicht eindeutig;
es wurde seinerzeit des längeren darüber
gesprochen und geschrieben, aber auch anhand
der beiden Jahrbücher, welche, der zweizin-
kigen Natur der jetzigen Organisation
entsprechend, in Heidelberg und Weimar
erschienen sind, läßt sich kein klares Bild
gewinnen. Man kann höchstens gegen die
saloppe Art protestieren, mit der der Heidelberger

Verlag in seiner Anzeige die ganze
Misere der «Tragik des deutschen Schicksals

» in die Schuhe schiebt.
Verschiedene Beiträge des Jahrbuchs der

«Gesellschaft West» befassen sich, der
Stunde gemäß, mit Rückblicken auf
Geleistetes, welche ergänzt werden durch ein
separates, systematisch gut gegliedertes
Inhaltsverzeichnis der bisherigen 99 Jahrbücher.

Daneben finden sich einige Berichte
vorwiegend persönlicher Art von Salvador
de Madariaga, Heinrich Sutermeister und
Carl Orff. Zu den Aufsätzen, welche den
gewichtigen Kern des Bandes büden, gehört
Wolfgang Clemens Abhandlung: «Wo
stehen wir in der Shakespeare-Forschung?»,
die dem häufigen Spott über eine ins
Kolossalische gewachsene Sekundärliteratur die
kühle Aufzählung aü dessen entgegensetzt,
was noch immer mangelhaft erforscht ist. Er
betont vor allem die Lücken auf dramaturgischem

und theatertechnischem Gebiet —
«Shakespeares Drama ist nicht einfach als

,großes Drama' schlechthin zu definieren,
sondern ist ein Drama bestimmter Art und
spezifischer Kunstmittel » — und weist auch
auf die heute noch fehlende ideal kommen¬

tierte Ausgabe bin. Dieses letztere Desideratum

wird von Ernst Leisis Ausführungen
«Zur Bestimmung Shakespearescher
Wortbedeutungen» nachdrücklich bestätigt.
Anhand eines kurzen Beispiels aus seiner neuen
« Maß-für-Maß »-Edition legt er dar, zuwelch
erstaunlichen Resultaten die heutige Wort-
Phüologie gelangen kann, wenn sie die Frage
nach dem Wortinhalt auch in scheinbar
eindeutigen Fällen mit hartnäckiger Unvorein-
genommenheit neu steUt und auf synoptischem

Wege zu beantworten sucht. Über die

Figur des «redlichen Menschen», die dem

tragischen Helden auffaüend häufig zur Seite

gegeben ist, schreibt Heinrich Straumann
und deckt dabei ein bedeutsames Segment
der noch zu wenig untersuchten Typen-
KonsteUation in Shakespeares Dramen auf.
Dieser redüche Mensch — Horatio in «Hamlet

», Kent in « König Lear » — ist nicht nur
Kontrastgestalt und Kommentator der Großen,

sondern zugleich Garant einer sittlichen
Ordnung, an der sein Partner zu verzweifeln
droht. — Ein großer Teil des Buches ist in
gewohnter Weise Forschungsberichten und
Bibliographie gewidmet.

Das Jahrbuch der Ostgeseüschaft ist
polemisch um einiges reicher bestückt als sein

Geschwister. Aber auch hier wird feierüch
Rückschau gehalten auf das Centennium,
nicht ohne zu erwähnen, daß «in der Familie
Marx mit Shakespeare ein wahrer Kultus
getrieben» wurde. Aus den längeren Abhandlungen

des Bandes zu schließen, beschäftigt
sich die östliche Forschung gegenwärtig
vorwiegend mit der Frage nach Bild und Bedeutung

des Volkes bei Shakespeare. Für
Marxisten eine wahrhaft stachelige Angelegenheit!

Denn so leicht es ist, den breiten Strom
volkstümlichen Sprachguts in den Dramen
nachzuweisen (Robert Weimann tut dies hier
ausführlich), so schwer hält es anderseits, im
Charakter der Menge, der kleinen Leute als

Gesamtheit, jenen edlen Stirnglanz zu
entdecken, der ihr der Doktrin gemäß zukommen

sollte. Von «Heinrich VI. » bis zu
«Coriolan» erscheint die Masse als die wankelmütige

Bestie, die, brutal und üblen
Mundgeruchs, jedem rhetorischen Scharlatan
zuheult. Diese Einstellung eines Mannes, der
doch selbst an einem Richard Gloucester



noch die Züge der gequälten Menschheit
aufdeckte, hat die wohl treffendste Deutung von
Gabriel Marcel erfahren, wenn er — in dem
unten zu besprechenden Buche — sagt,
daß die Menge als solche für Shakespeare
«kein Schicksal» habe. An dieser Tatsache
scheitern aU die scharfsinnig apologetischen
Anstrengungen unseres Bandes, und auch
eine so sorgsame Studie wie Anselm Schlössers

«Richard II. », die das Stück als
Klassenkampf-Parabel sieht, bleibt, weü sie die
vorgezogenen Gleise nicht verlassen will, in
Behauptungen stecken. Richard besitze
«nicht die Spur» von tragischer Größe, der
«Königsmythus» erscheine als «frommer
Wahn » und «mittelalterücher Kinderglaube »

— das sind Dikta, die sich schlechthin nicht
halten lassen. Die Krise des Königtums in
«Richard IL» bedeutet nicht die revolutionäre

Überwindung einer weltgeschichtüchen
Epoche, sondern die tragische Katharsis
jenes Staates, der in «Heinrich V. » seine
Apotheose finden wird. Shakespeares Geschichts-
büd ist statisch; er kennt Aufstieg und Sturz
der Großen, aber auf einer Bühne, die sich
nicht verändert. Wer das nicht anerkennen
kann, muß schUeßUch bei solchem Unsinn
landen wie Armin-Gerd Kuckoff in seinem
Aufsatz «Partnerbeziehungen in Shakespeares

Dramen», wo er bekanntgibt, daß
Mirandas «brave new world» einen divinatori-
schen Fernblick Shakespeares darsteüe auf
die heute erreichte Harmonie der klassenlosen

GeseUschaft.
Es ist das unfaßbar Proteische in

Shakespeares Werk, welches immer wieder dazu
verführt hat, den Dichter auf propagandistische

Weise bestimmten geistigen
Richtungen zuzuordnen. Ein etwas gemäßigtes
Beispiel dafür bildet auch Paul Arnolds
ursprünglich französisch erschienenes Buch
«Esoterik im Werke Shakespeares», wo der
Dramatiker als leidenschaftlich gläubiger
Jünger des Hermetismus dargesteUt wird,
jener wesentlich neuplatonischen Strömung
der Renaissance, welche die verschiedensten
alchimistischen, gnostischen und kabbaüsti-
schen Elemente in sich vereinigte und im
späteren Rosenkreuzertum seinen stärksten
Ausdruck fand. Es ist ein Geisterreich der
Wenigen, in das, nach Arnold, die Dichtun¬

gen als bewußt verschlüsselte Lehrstücke
einführen soUen. Der «messianische Geist
Shakespeares» habe in ihnen «die Wege und
Prüfungen, durch die der Mensch das Heü
erlangen kann», abgebüdet. Das Beweismaterial

des Verfassers ist eindrücküch, aber die
Prämissen reichen für einen so radikalen
Schluß nicht aus. Daß Shakespeare mit or-
phischen Gedankengängen vertraut war und
sie verschiedentüch — am deutlichsten im
Gedicht «Phönix und Taube» — zur Sprache

brachte, kann nicht bestritten werden,
doch wir haben damit in keiner Weise sein
Glaubensbekenntnis aufgespürt. Denn der
größte Teil seines Werks bleibt davon unberührt

und darf trotzdem nicht als zweitrangig

— «.. .nur historische und psychologische

Dichtungen »(!) — bezeichnet werden.
Die marxistische wie die esoterische Theorie
arbeiten mit methodischen Gewaltsamkeiten,
wobei es recht erheiternd ist, festzustehen,
daß sich beide, die nun wohl gegensätzlicher
nicht sein könnten, mit Vorliebe auf das

gleiche Stück, den «Sturm», berufen.
Ein ebenso originelles wie erfreuliches

Buch hat die Redaktion der französischen
Zeitschrift «Réalités» geschaffen, und der

Kurt Desch-Verlag hat es in deutscher
Übersetzung herausgebracht. Es nennt sich
« Shakespeare — Das Genie und seine Welt »,
ist überaus büderreich und belehrt schon
beim Durchblättern auf die behaglichste
Weise. Denn die Herausgeber haben sich bei
den IUustrationen nicht wie üblich auf eüsa-

bethanische Dokumente und moderne Thea-

terphotographien beschränkt, sondern auch
eine Menge von Zeichnungen und Gemälden

aus dem 18. und 19. Jahrhundert beigefügt,
die den Wandel des Shakespeare-Erlebnisses
eindrücklich vor Augen führen. Die Bilder
sind zu großen Gruppen zusammengefaßt
und mit knappen historisch-biographischen
Kapiteln gekoppelt. Das erstaunüchste aber

ist, daß dieses Buch, welches sich bewußt an
einen sehr weiten Kreis von Interessierten
wendet, mehr als zehn anspruchsvoUe und
zum Teil glänzende Aufsätze der renommiertesten

Köpfe enthält. Neben Jean Paris und
Henri Fluchère, den führenden Shakespeareforschern

Frankreichs, schreiben Gabriel
Marcel, Lawrence Durrell und Marcel Pa-

183



gnol, der Regisseur Peter Brook und die
Schauspieler Sir John Gielgud und Jean-
Louis Barrault. Sie tun es aüe im Rahmen
eines thematischen Plans, der auf ein Ganzes

zielt, und wo man autobiographische Cau-
serien nach dem Schema «Meine Begegnung
mit Shakespeare» vermuten möchte, finden
sich durchgestaltete Essays. Es gibt zwar
deuthche Unterschiede in der QuaUtät der
Beiträge, doch das ändert nichts an dem
hohen Lob, das dem geglückten Unternehmen
zu spenden ist.

An einen ähnüchen Leserkreis wendet
sich Siegfried Melchingers « Shakespeare auf
dem modernen Welttheater», doch hier
merkt man ein wenig die Spekulation auf die
kaufmännischen Möglichkeiten des
Jubeljahres. Der schmale Band beginnt mit einem
aus verschiedenen Festvorträgen des
Verfassers zusammengestellten Aufsatz, dem
die Spuren der Montage noch deutlich
anzusehen sind. Ein bühnengeschichtücher
Exkurs, eine Untersuchung über Brecht, eine

Besprechung von Jan Kotts Shakespeare-
Buch und ein Programm zu zeitgemäßem
Inszenieren werden mit Hilfe des obigen
Titels zur etwas brüchigen Einheit gebracht.
Es folgen Szenenbüder aus repräsentativen
Aufführungen, deren Regisseure anschüe-
ßend Auskunft geben über das Ziel ihrer
Arbeit. Inwiefern dasselbe jeweüs erreicht
wurde, darüber berichtet Melchinger zum
Schluß aus eigener Anschauung. Auch hier
sind die Texte, mit einer einzigen Ausnahme,
aus Zeitschriften zusammengesucht und
dementsprechend recht unterschiedlich in den
angewandten Gesichtspunkten. So trägt
denn das Ganze, im Guten und im Belanglosen,

den Charakter eines ins Kraut
geschossenen Programmhefts, das zu kleineren
Geschenkzwecken nicht ungeeignet ist.

Ein Ruf des Außerordentlichen, des

Umstürzlerisch-Neuartigen ging dem Buch
«Shakespeare heute» von Jan Kott voraus.
Den hohen WeUen, welche die engUsche
Übersetzung geworfen hatte, stand die
Wirkung der deutschen Ausgabe kaum nach;
der polnische Theaterwissenschaftler wurde
einer der meistzitierten Männer des Jahres.
Und obwohl sich gegen die Arbeit tausend
Einwände aufdrängen, muß man den Erfolg

doch als berechtigt anerkennen. Denn hier
üegt ein leidenschaftliches persönüches
Dokument vor, die Schrift eines Mannes, dem

Shakespeare den Atem verschlagen hat, der
in den Werken des Eüsabethaners die bittersten

Erfahrungen seines Lebens, ins Urbüd-
Uche gesteigert, verkörpert fand. In diesem

Sinn, als Zeugnis des überwältigenden
Erlebnisses eines einzelnen, gehört das Buch zu
einer Tradition, in der unter anderem die
Frankfurter Rede des jungen Goethe steht.
Und diese elementare Begeisterung hebt es

denn auch über viele Arbeiten hinaus, welche
Shakespeare vieUeicht historisch richtiger
sehen und die Akzente behutsamer setzen, den

passionierten Bück aber längst verloren und
mit der säuberüch poüerten Lupe eines

Entomologen vertauscht haben.
Das bedeutendste Kapitel des Bandes ist

wohl dasjenige über «Richard III.», wo
Kott in einer großen Paraphrase die Frage
nach dem Wesen von Macht und Geschichte
steüt. Da trifft er, wie bereits angedeutet,
seine eigene Auffassung modellartig vorgebüdet.

Er spricht dies mit scharfer Entschiedenheit

aus, doch ohne jene selbstgefälüge
Arroganz, welche wissenschaftlichen Theorien

so oft die mangelnde Beweiskraft
ersetzen soü; vielmehr hat es den Anschein,
daß ihm in der Begegnung mit Shakespeare
sein eigenes Geschichtsbild erst klar geworden

sei und daß die Leidenschaftlichkeit der
Sprache nicht der Gereiztheit des Polemikers,

sondern der Erregung jäher Erkenntnis
entspringe. Nach Kott veranstaltet Shakespeare

in diesem Stück eine große Entmythi-
sierung der Geschichte und fegt mit heftiger
Gebärde jeden Glauben an eine heüige
Ordnung vom Tisch. Was übrigbleibt, ist der
«Große Mechanismus», die schauerüche

Gesetzmäßigkeit der reinen Macht, wo jeder
Herrscher mordend auf den Thron gelangt,
um wenig später, den Dolch des nächsten im
Rücken, verzerrten Mundes wieder von den
Stufen zu koüern. Der Held des Dramas ist
nicht Richard Gloucester, sondern die
Geschichte selbst, als sinnentleertes Räderwerk,
als blutige Farce im Narrenkleid von Herme-
ün und Purpur. Dieser «Große Mechanismus»
aber bleibt sich gleich, ob nun der Herrscher
die Krone trägt oder die Perücke, den Frack

184



oder die hochgeschlossene Uniform. Jeder
treibt das selbe Spiel von Terror und Verrat,
dessen Ablauf Shakespeare bis in die letzten
Einzelheiten dargesteUt hat. Es ist faszinierend

zu sehen, wie Kott diesen Einzelheiten
nachgeht, wie er sie, offen oder versteckt, in
Beziehung bringt zu Vorgängen unserer
Zeit und so eine kleine Phänomenologie der
totaUtären Herrschaft entwirft. Aber trifft
diese Interpretation auf Shakespeare zu?
Gibt es für ihn tatsächUch «keinen Unterschied

zwischen einem rechtmäßigen König
und einem Usurpator»? Man wartet
gespannt auf eine Deutung der Heinrich-
Dramen und muß feststeüen, daß Kott hier
plötzUch ausweicht: er tut sie leichthin als

«patriotische Heldenstücke » ab, die nurmehr
in Einzelteüen von Belang sind. Den mögUchen

Einwand, daß da ein Widerspruch
vorliege, indem der Verfasser glorisierender
Staatsaktionen wohl kaum zugleich ein
geistiger Liquidator ebendieses Staates sein
könne, beachtet er nicht, dürfte ihm indessen
gegebenenfaUs mit dem Hinweis begegnen,
er woUe ja keine Gesamtinterpretation von
Shakespeares Werk üefern, sondern nur jene
Züge darin aufdecken, welche für unsere Zeit
eine neue, bedrängende Gültigkeit haben.
Damit sind wir aber auf den geheimen
methodischen Bruch gestoßen, der diesem
Band, so bedeutsam er ist, zugrunde üegt.
Kott zeigt die AktuaUtät Shakespeares in
großartiger Weise; die tragischen Gestalten
erscheinen als Menschen unserer Tage, von
unseren Problemen befaüen und von unseren
Erfahrungen gezeichnet. Das wird erreicht
durch ein streng selektives Vorgehen, welches

jedoch nur solange berechtigt ist, als es

um die entschieden ungeschichtliche
Betrachtungsweise des modernen Theaterbesuchers

oder Regisseurs geht. Sobald Kott
seinen Resultaten unbedingte historische
Verbindlichkeit beimißt — und er tut dies
ausgiebig —, wird das Ganze in höchstem
Maße anfechtbar. Die faszinierenden Spiegelungen

über die Jahrhunderte hinweg
verwandeln sich in schlechtfundierte Thesen.
Daß es bei Shakespeare anarchische Züge
gibt, Zynismus bitterster Art, zerfetzte
IUusionen und berstende Tempelfronten, hat
man längst erkannt, wenn auch nicht immer

eingestanden; sie als das Wesen Shakespearescher

Welterfahrung schlechthin darzustellen,

ist eine Gewaltsamkeit, die prinzipieU
gleich zu werten ist wie die Entschärfung der

Tragödien durch ein Happy-End im 18.

Jahrhundert.
Von Hamlet sagt Kott: «Manchmal fühlt

er sich wie ein Existenziaüst, dann wieder
nur wie ein rebelüerender Marxist», und er
bezeichnet damit, bewußt oder unbewußt,
seine eigene Position. Der «Große
Mechanismus», auf den Shakespeares Geschichtsbild

für ihn hinausläuft, ist ein marxistischer
Weltprozeß, der sein Ziel verloren hat und
sich nun in klappernder Sinnlosigkeit dreht.
Er ist das Skelett, die Parodie eines Mythos;
die Geschichte wird zur Absurdität in der
Erscheinung. Und unter dem Stichwort des

Absurden stehen denn auch die restlichen
Kapitel dieses Buches (über «König Lear»,
«Troüus und Cressida» und den «Sturm»,
um die drei wichtigsten zu nennen). Eine
Ausnahme büden höchstens die Ausführungen

über den «Sommernachtstraum», welche

einen ärgerüchen RückfaU in psycho-
pathologische Literaturkritik massivster Art
darsteüen. Da wird Titania zu einer Schwester

Pasiphaes und die phantastische Geisterwelt

des Waldes, in vöUig fanatisierter
Interpretation, zur koprophilen Fauna der
tiefenpsychologischen SexualsymboUk. Kotts
Arbeit ist von einem versteinerten Ernst, der
kein Lachen hören oder auch nur als
MögUchkeit anerkennen kann. Gerade das
Gelächter aber, von der krudesten bis zur sub-
ümsten Form, gehört auf die indiskutabelste
Weise zu Shakespeares Welt. Es steigt aus
den gleichen Gründen aufwie seine Sprache,
in der nach dem Wort Henri Fluchères —
einem der tiefsten, die über den Dichter
gesagt worden sind — die Tragik von
vornherein aufgehoben ist. Man muß gewaltige
Dimensionen ignorieren, um, wie Kott es

tut, «König Lear» neben Becketts «Endspiel»

zu stellen. Wenn Lear mit der toten
Cordelia auf die Bühne wankt, besiegelt er
nicht die Sinnlosigkeit der Welt, sondern das

Ende seiner phantastischen Existenz; die
äußerste Finsternis seines Wahnsinns war
nicht Schlußpunkt, sondern Durchgang,
nicht die Katastrophe, sondern die Krisis,

185



welche zur Einsicht führt, zur Loslösung von
der Maske. Damit hat er jene Freiheit
zurückgewonnen, welche die Liebe wieder
möglich macht. Er stirbt daran, aber sein
Tod hat Größe. In dieser Größe liegt der
Unterschied.

Peter von Matt

Besprochene Literatur : Peter QuenneU:
Shakespeare — Der Dichter und seine Zeit; Verlag

Piper, München. IvorBrown : Shakespeare
hinter denKulissen (DerWerktag des
Theatermannes); Verlag Kohlhammer, Stuttgart.
Wolfgang Clemen : Shakespeares Monologe ;

Verlag Vandenhoeck und Ruprecht, Göttingen.

Max Lüthi: Shakespeare — Dichter des

WirkUchen und des Nichtwirküchen ; Verlag
Francke, Bern. G. MüUer-Schwefe (ed.):
Shakespeare — Seine Welt, unsere Welt
(Ringvorlesung der Philosophischen Fakultät

der Universität Tübingen); Verlag Max

Niemeyer, Tübingen. Hermann Heuer (ed.) :

Shakespeare-Jahrbuch der Deutschen Shake-

speare-GeseUschaft West, Bd. ioo; Verlag
QueUe & Meyer, Heidelberg. Gesamtverzeichnis

fur die Bände i—99 des

Shakespeare-Jahrbuches ; Verlag QueUe & Meyer,
Heidelberg. Anselm Schlösser (ed.):
Shakespeare-Jubiläum 1964 (Festschrift zu Ehren
des 400. Geburtstages WilUam Shakespeares
und des hundertjährigen Bestehens der
Deutschen Shakespeare-GeseUschaft) ; Verlag

Hermann Böhlaus Nachf., Weimar. Paul
Arnold: Esoterik im Werke Shakespeares;
Verlag Karl H. Henßel, Berün. Gaston
d'Angeüs u. a. (ed.) : Das Genie und seine

Welt — Shakespeare; Verlag Kurt Desch,
München-Wien-Basel. Siegfried Melchinger :

Shakespeare auf dem modernen Welttheater;
Verlag Erhard Friedrich, Velber b. Hannover.

Jan Kott: Shakespeare heute; Verlag
Albert Langen, Georg Müller, München-
Wien.

ZUR WAHRHEIT DER DICHTUNG

In Hugo Friedrichs Buch Epochen der italienischen

Lyrik steht der Satz: «Der dichterische
Weg geht vom Stü zum Inhalt, nicht
umgekehrt» (S. 128)1. Dieser Satz tönt herausfordernd;

er bedeutet eine Absage gegenüber
dem romantischen Begriff der Erlebnisdichtung.

Von den Gedichten Dantes, auf die
sich der Satz zunächst bezieht, heißt es weiter,

sie seien «ein literarisches Exerzitium
zum Ruhme der Sprachkunst und zur
Ergänzung eines Stilkosmos » (a. a. O.), und
über die in ihnen besungene Frau lesen wir :

«Sie verdankt ihre Existenz wahrscheinlich
dem Stilwillen» (S. 127). Nun handelt es sich
bei diesen Gedichten um einen Extremfall
auch im Werk Dantes, um die Petrosen.
Doch die zitierten Aussagen bleiben in
Friedrichs Buch nicht vereinzelt; sie zeigen
sogar eine Grundströmung an, welche die
Darstellung auf weite Strecken hin
bestimmt. Eine Grundströmung — doch welch
ein Reichtum wird schon auf der Oberfläche
dieser Darstellung sichtbar!

Das Buch umspannt die Geschichte der
italienischen Lyrik von ihren Anfängen bis
zum Barock. Neben fünf Monographien
(Dante, Petrarca, Michelangelo, Tasso,
Marino) stehend vorbereitend und überleitend
fünf zusammenfassende DarsteUungen ganzer

Epochen (Provenzalen und Sizilianer,
Dolce stü novo, Quattrocento, Petrarca-
Nachfolge im Cinquecento, Barock). Die
Akzente werden deutlich gesetzt: «Was mit
diesen anderen, mehr summarisch vorgehenden

Kapiteln gewonnen wird, ist dies : Raum
und Zeit zu haben für das Verweilen bei den
Größten» (S. IX). So wird schon im Aufbau

und in den Verhältnissen des Werks eine
eigene Wertung sichtbar, die nicht immer
der landläufigen entspricht. Die einzelnen

Kapitel beginnen jeweils mit einer einführenden

Orientierung und gehen dann, je nach
dem Gegenstand, auf verschiedene Aspekte
ein, zu denen eine biographische Skizze, eine

Darstellung des Verhältnisses zur Tradition,
Bemerkungen über das Selbst-Verständnis

186



und dann die Behandlung der bei jedemDichter

wieder anderen inhaltlichen und formalen
Problemkomplexe gehören. Die meisten
Kapitel schUeßen mit einerAuswahl von Texten,
denen metrische Übersetzungen und ein
interpretierender Kommentar beigegeben sind.

Dem Leser wird eine FüUe von Belehrung

und konkreter Durchdringung
angeboten, in der eine reichhaltige Sekundärüte-
ratur so verarbeitet ist, daß sie den Genuß
des zusammenhängenden Lesens nirgends
stört: sie tritt im Text nur dort in Erscheinung,

wo ihre Aspekte zum Gang der
Untersuchung wesentUch beitragen, wird aber in
den Anmerkungen und in der übersichtlichen

Bibüographie dem interessierten Leser
zur Verfügung gesteUt. Schon hier zeigt sich
eine Überlegenheit im Maßhalten, die zu den

wichtigen Eigenschaften des Buchs gehört.
In dieser Behandlung wie in der Gestaltung
der Indizes, der Zeittafel, des Inhaltsverzeichnisses

wie auch der Querverweise innerhalb

des Buchs zeigt sich ein erlesen höfliches

Eingehen auf die verschiedenen Bedürfnisse

des Lesers. Das Buch gibt nicht nur
eine in sich geschlossene DarsteUung, es bietet

darüber hinaus dem Leser alle Hilfsmittel
zur Nachprüfung und zum Verfolgen anderer

Aspekte an und wiü so auch wiederum
zum Ausgangspunkt werden.

Doch zuerst und vor allem ist Friedrichs
Buch eine großartige Synthese. Schon die
Übersicht über die thematischen Veränderungen

dieser Lyrik in der Vorbemerkung
zieht einen Bogen über sechs Jahrhunderte
hin, in dem der jeweilige Ort der Wahrheit
zwischen dem Unsichtbaren und dem irdisch
Wirklichen und damit ein großer Prozeß der
Entwicklung gezeigt wird, den dann die
eingehende DarsteUung in aUen Phasen sichtbar

macht. Doch auch im Gang der
Untersuchung trifft der Leser immer wieder
Hinweise auf den Zusammenhang der Entwicklung,

aus denen im Rückblick mühelos der
ganze Bogen entsteht. So werden etwa Wesen

und Bedeutung der Liebe für diese Lyrik
von Epoche zu Epoche neu bestimmt und
diese einzelnen Aussagen im Vergleich
aufeinander bezogen.

Besonders deutlich tritt diese Tendenz
zur Zusammenschau natürlich dort in Er¬

scheinung, wo sie selber thematisch wird:
in den Aussagen über den Traditionscharakter

der italienischen Lyrik. Diese Betonung
der Tradition ist schon von der Eigenart der
über Jahrhunderte hin kaum veränderten
italienischen Kunstsprache her gerechtfertigt;

sie ist um so wichtiger, als sich Friedrichs

Buch zuerst einmal an den deutschsprachigen

Leser wendet, dem eine Tradition in
seiner eigenen Literatur so weitgehend fehlt.
Das auf den ersten BUck sichtbare Zeichen
dieser Betrachtungsart bilden die zahlreichen
Hinweise auf QueUen einzelner Gedichte,
Bilder, Wendungen. Doch Friedrich begnügt
sich nie damit, eine Abhängigkeit nachzuweisen;

im Gegensatz zu so vielen Kommentatoren

geht er darüber hinaus und bestimmt
aus dem Vergleich die Eigenart der zu
betrachtenden Dichtung. So ist einmal von der
in Tassos Lyrik häufig auftretenden Formel
un non so che die Rede (S. 49of.). Friedrich
erwähnt ihre Herkunft vom römischen nescio

quid, definiert ihren genauen Sinn bei Dante
und Petrarca und umschreibt dann ihre neue
Bedeutung bei Tasso mit der präzisen Aussage,

sie sei «nicht eine lässige Ungenauig-
keit des Sehens, sondern, als Sehen, der
genaue Sinn für den magischen Überschuß der

Dinge ». Bei der Interpretation eines Sonetts

von Tasso erwähnt Friedrich Anklänge an
Petrarca und weiter zurück an Ovid und
setzt dann mit einem «jedoch» zur Deutung
des Textes an (S. 500). Diese Beispiele sind
typisch für eine große Zahl von Interpretationen,

in denen die Rückweise über Petrarca

zu den römischen Lyrikern oder zur Antho-
logia Graeca führen; ebenso bezeichnend
sind die «aber», «indessen», «jedoch», die

aus dem Vergleich den genauen Sinn für den

zu betrachtenden Text herausholen.
Das in solchen Vergleichen sichtbar

gemachte Verhältnis eines Dichters zu seinen
Vorbildern nennt Friedrich umbildende
Nachbildung, und er führt dazu aus:
«Nachbildung heißt nicht Plagiat, sondern Weiterbilden

eines Vorbildes, derart, daß auch das

Weitergebildete wieder Vorbild für andere

wird und eine perennierende Schülerschaft

von Meistern entsteht» (S. XI). Nun gibt
es aber neben dem häufigen Wiederaufnehmen

eines Motivs oder Vergleichs noch an-

187



dere Formen von Abhängigkeit und Weiter-
büdung. Am nächsten bei der reinen
Nachahmung steht jenes Vorgehen der Petrarki-
sten, das darin besteht, «die schon gesagten
Worte eines schon gesagten Vorsteüungs-
kreises zu einer neuen Gruppierung umzubilden

» (S. 313) ; seine Würdigung setzt einen
mit Petrarca aufs innigste vertrauten Leser

voraus, der gerade die feinsten Veränderungen

bemerkt und als Kenner genießt. Auch
die Nachahmung durch Umkehrung, wie
man sie bei Poliziano oder Tasso finden kann,
bezieht sich durchgehend auf ein Vorbild
und wiü im Vergleich damit beurteilt werden;

sie ist eine Form der Dichtung über
schon bestehende Dichtung. Dann gibt es
die verschiedenen Weisen des Anküngen-
lassens : Verse aus Petrarcas « Africa » evozie-
ren — nicht durch ihre Worte, sondern
durch Klang und Rhythmus — SteUen aus
Vergü; Petrarca wirkt in ähnlicher Weise,
durch Ton- und Rhythmenfolgen, auf Tasso.
Auch dieses raffinierte Kunstmittel setzt beim
Leser umfassende Kenntnisse und ein geübtes

Ohr voraus, und Friedrichs Bemerkungen
dazu sind nicht nur als Hinweis auf die
Wichtigkeit eines solchen mehrdimensionalen

Aufnehmens von besonderem Wert,
sondern als unschätzbare Hilfe für den in der
römischen und in der frühen italienischen
Lyrik weniger Bewanderten. Am Beispiel
der Barocklyrik endlich wird noch eine weitere

Form der Traditionsgebundenheit sichtbar:

das Verstärken oder gar Verabsolutieren
von Stilfaktoren, welche die frühere Dichtung

wohl gekannt, aber nicht zur voUen
Entwicklung gebracht hatte. Wie denn
überhaupt ein solches Verhältnis zur Tradition
nur in Verbindung mit einem beherrschenden

Stilwiüen verstanden werden kann, so
weist die Möglichkeit einer solchen
«Überfunktion des Stils » — mit diesem Begriff
definiert der Verfasser den durchgehenden
Grundzug barocken Dichtens — als
Übertreibung noch besonders auf die der ganzen
italienischen Lyrik eigene Kunsthaftigkeit
hin.

Diesen Kunstwülen macht Friedrich
schon dadurch sichtbar, daß er nicht im
Erlebnis, sondern im Thema den Ausgangspunkt

dieser Lyrik aufzeigt. «An SteUe der

(ebenso zulässigen wie überflüssigen)
Erlebnisechtheit steht das Thema» (S. XII). Die
widersprüchüche Vielseitigkeit der Werke
von Lorenzo de' Medici etwa deutet Friedrich

nicht als Ausdruck einer gespaltenen
Seele, sondern als Ergebnis einer Übung in
verschiedenen Stilen. «In jenen Zeiten»,
heißt es erläuternd dazu, «objektivierte sich
der dichtende Mensch... in der Allgültigkeit

des MenschUchen, das gewußt war, und
in den Stilen, die für die Variation des
MenschUchen bereit lagen. Künstlertum ist
da aUes» (S. 295). Diese thematische
Ausrichtung wird in der Liebesdichtung besonders

deutlich sichtbar; hier ist denn auch die
Stilkonvention am stärksten. Vom Dolce
stil novo sagt Friedrich: «Dieses Dichten
setzt selber die Stadien, die es bedichtet. Es
setzt sie, um sie dann in einem zyklischen
Schema zu wiederholen und Zu erweitern»
(S. 67). Wir haben es mit einem Ritual, einem
Zeremonieü zu tun, ob nun vom Überwäl-
tigtwerden durch die Schönheit oder vom
Schmerz über die Unnahbarkeit die Rede ist.
Wir befinden uns von Anfang an in einer
idealen Welt, deren Geistigkeit ihren Gehalt
aus sich selber hervorbringt.

Dabei wird aUerdings die Möglichkeit
einer Brücke vom persönlichen Erlebnis her
keineswegs ausgeschlossen. Friedrich
bemerkt, Tasso habe durch die DarsteUung der
Eifersucht für die Liebesdichtung einen

neuen seelischen Bereich entdeckt, und er
weist auf den realen Anlaß zu dieser Eifersucht

hin. Doch auch hier wird dann sogleich
das Kunstmäßige betont: «Die nicht zu
leugnenden Erlebnisimpulse der Eifersuchtsgedichte

sind zu poetischen Zeichen
emporgehoben, die den anderen, aus traditioneüer
Motivik stammenden, auf gleicher Höhe
begegnen » (S. 476). Es mag auffaüen, wie sehr
Friedrich darauf ausgeht, das Verhältnis zum
Erlebnis zu klären, meist im aussclüießenden,
gelegentüch im zulassenden Sinn. Ein
weiteres Beispiel soU das zeigen. Bei der
Betrachtung von Marinos Canzone auf den Tod
seiner Mutter weist Friedrich auf die Irrelevanz

des Begriffs der Aufrichtigkeit für die

Beurteilung des Kunstwerks hin, prüft dann
aber doch die Aufrichtigkeit dieses Gedichts
und kommt zum Schluß: «Die Canzone

188



kommt nicht aus dem Leiden eines verwaisten

Sohnes (was sie auch nicht zu tun
braucht), sondern führt Leidensgebärden
vor, doch ohne die Wahrheit des Leids»
(S. 697). Der Vorwurf, der in diesem Urteü
enthalten ist, bezieht sich nicht auf den
Abstand von der autobiographischen Wirklichkeit,

sondern aufden Mangel an Wahrheit bei
solchem Abstand. Und trotzdem wird die
Nähe oder die Entfernung zum persönUchen
Erleben genau bestimmt. Dadurch soU die
Bedeutung des StüwUlens stärker hervortreten.

Zugleich mag noch etwas anderes
mitschwingen, entsprechend dem Schlußsatz der
Interpretation von Tassos «Canzone al Me-
tauro»: «Sie ist Kunstwerk, Befreiung von
der Person, Manifestation des Dichters»
(S.524).

Eine solche Ablösung von der Vorstellung

der Erlebnisdichtung öffnet nun auch
den Zugang zu anderen Formen der Lyrik;
nun kann der raisonnierende, analytische
Aspekt gewisser Texte Dantes oder Petrarcas
sichtbar und zugleich sein Verhältnis zum
Lyrischen bestimmt werden. Damit gibt
Friedrich, manchem VorurteU entgegen, dem
Bereich der lyrischen Dichtung seine
mannigfaltigen MögUchkeiten wieder zurück:
«Lyrik hängt nicht am Gefühl, sie ergreift
mit gleichem Recht auch das Denken und
ebenso das bloße Anschauen, denn sie ist
eine besondere Weise der Sprache» (S. 125).
Entsprechend wird der Bück frei für
verschiedene Formen des Anstoßes zu lyrischer
Dichtung, und besonders für die in diesem
Zusammenhang wichtigste: die Faszination
durch frühere Dichtung. Friedrich erwähnt
dazu eine SteUe aus einer Jugendschrift
Tassos, die diesen Gedanken ausdrückt:
«Dichten heiße, Funken empfangen aus der
Lektüre anderer Dichter und genötigt sein,
das von ihnen hoch entfachte Feuer
auszuströmen » (S. 422). Bemerkungen zu Marino
zeigen auf, wie ein einzelnes Wort als
Initialzündung einen weiten Zusammenhang
bestimmen kann. Wichtig ist, daß diese
Möglichkeiten des Anstoßes aus der Kunstsphäre
stammen und sich innerhalb dieser geschlossenen

Welt auswirken. Entsprechend wird
eine angemessene Beurteüung nicht bei den
Gehalten stehen bleiben, sondern sich um die

Sprachkunst bemühen. Das verlangen auch
Bembo und Tasso in ihren theoretischen
Äußerungen. Es geht nicht um Dokumente,
sondern um Kunstwerke.

Nun gibt es jedoch eine wichtige
Ausnahme in Friedrichs Buch, wo Dichtung
zugleich persönüches Dokument ist (und das

in einem genaueren Sinn als etwa die Briefe),
wo Kunstraum und individuelles Erleben
nicht geschieden sind. Die Tatsache, daß

Friedrich dem DichterMichelangelo in einem
bis jetzt kaum erreichten Maß gerecht werden

kann, zeigt die Eindringüchkeit und den

Rang dieser Auseinandersetzung an. Auch
bei Michelangelo geht der Verfasser immer
wieder von der Tradition aus, um den
Abstand zu bestimmen. Er schreitet, von den
herkömmlichen Aspekten aus, dieses Werk
sorgfältig ab und vertieft sein Eindringen bis

dorthin, wo er die Antinomien dieses einen
Bewußtseins fassen kann. Ein Beispiel für
dieses Vorgehen bietet die Analyse des

neuplatonischen Einflusses auf Michelangelo,
der von einer Reihe von Kunsthistorikern als
selbstverständliche Tatsache vorausgesetzt
und der Interpretation zugrunde gelegt wird
(Panofsky, de Tolnay, Chastel). Friedrich
geht anders vor; er mißt die Aussage von
Michelangelos Gedichten an der neuplatonischen

Lehre Ficinischer Prägung und treibt
diesen Vergleich bis dorthin voran, wo das

Einmaüge sichtbar wird. Michelangelos
Vertrautheit mit diesen Lehren steht aus
biographischen Gründen und nach dem Wortlaut
zahlreicher Texte außer Zweifel, und Friedrich

kann auch vom lexikaüschen Material
her nachweisen, wie sehr die vertikale Richtung

in Michelangelos Bewegungsvorstellungen

überwiegt. Doch sogleich bemerkt er
auch eine Verschiebung nach dem
Disharmonischen hin; Ficinos Paradoxe, die dort
eine Durchgangsstufe bezeichnen, werden
für Michelangelo zu Unentrinnbarkeiten. In
einem Teü dieser Dichtung versteüt gerade
der zur Vermittlung bestimmte schöne Körper

das transzendente Ziel, auf das er hinweisen

soUte. Das Bewußtsein von der
Überlegenheit des geüebten Wesens zieht den
Dichter nicht empor, sondern stößt ihn in
seine Unfähigkeit zurück. Der Versuch des

Transzendierens endet oft genug in der Ein-

189



sieht von der unüberschreitbaren Schranke
zwischen dem Absoluten und dem Endhchen.

Diesen Vergleich abschließend,
schreibt Friedrich: «Michelangelos Lyrik
war, bei aüem Wildwuchs ihrer Sprache, der
dichterische Höhepunkt jener großen
Gedanken, die der Neuplatonismus entworfen
hatte. Aber sie war auch ein Scheitern des

Neuplatonismus am Riß zwischen Göttlichem

und Endlichem, an der Begrenzung
selbst der reinsten Liebe zum Menschen»
(S. 35 5 f.). Damit gelangt Friedrich, weit über
die Resultate der genannten Kunsthistoriker
hinaus, zu einer genaueren Einsicht in
Michelangelos Auseinandersetzung mit der
neuplatonischen Lehre.

Bei der DarsteUung Michelangelos nun
lauten die Aussagen zum Verhältnis von
persönlichem Erleben und Dichtung ganz
anders als sonst. Diese Lyrik verdankt ihre
Entstehung der seeüschen Erschütterung. Sie

führt den Dichter nicht zu einer Befreiung
von seiner Person, sondern nur weiter in die
Verstrickung hinein. Die Gedichte enthalten
eine fortgesetzte Reflexion über Michelangelos

individueUe Erfahrung. Die Sprache
ist diesem Dichter nicht Werkzeug, sondern
Widerstand. Das stilistische Kennzeichen
dieser Lyrik ist die Unstimmigkeit. Syntaktische

Abnormitäten sind die Regel. Die
Satzbewegung widerstrebt der Sonettform.
Michelangelos Bilder sind weniger der
Ausdruck eines Traditionszusammenhangs als
das Resultat einer abseitigen Symbolbüdung.
AUe diese Züge bilden eine Ausnahme von
der in diesem Buch sich ausprägenden Sicht
der Lyrik. Friedrich betont die Tatsache,
daß Michelangelo «wie kein anderer italienischer

Lyriker der älteren Zeit sich der Tradition

entzieht» (S. 381) und daß er die
Kontinuität der italienischen Stilsprache
unterbricht. Und doch weist er dieser «Summe
eines mächtigen seelischen Schicksals» (S.

382) auch als Dichtung einen sehr hohen
Rang zu. Die letzte Bemerkung Friedrichs
zu Michelangelo büdet ein Hinweis auf das

bewundernde Urteil, das sich Jacob Burckhardt

über den ihm so unbehagüchen Künstler

abgerungen hat.
Nun zeigt aber nicht nur diese Würdigung

einer der Grundtendenz des Buchs sich

widersetzenden Dichterpersönüchkeit, daß

es hier nicht vor aUem darum geht, eine
These zu ülustrieren; auch die die Darstellung

begleitende Wertung weist auf einen
differenzierteren Tatbestand hin. Das zeigt
sich besonders deutlich bei der Betrachtung
jener Lyrik, in der Kunstmäßigkeit in
Künstlichkeit übergeht. Auch dieser Übergang
voUzieht sich im Inneren einer geschlossenen
Tradition. Friedrich sieht in der barocken

Neigung zum Exzessiven einen «von der

Traditionsbindung verursachten Aufruhr
gegen die Tradition» (S. 666). Übertrumpfen
kann man nur dort, wo etwas Bestehendes
überboten werden muß. Die so entstehende

Maßlosigkeit ist vor aüem einmal ein Mangel

an Kunstmaß, doch darüber hinaus
betrifft sie auch das Verhältnis von Sprache
und Gegenstand. Dahin weisen Kriterien
wie Anschauungsfeindüchkeit und Mangel
an Weltbezug; dahin deuten die Ausdrücke,
mit denen Friedrich einen Teü von Marinos
Werk kennzeichnet: Histrionentum,
Schablonentechnik, Stilmaschine. Der Begriff, in
dem das Wesen der barocken Poesie
zusammengefaßt wird : Überfunktion des Stils,
bezeichnet dieses Verhältnis noch einmal in rein
negativer Weise; er drückt aus, daß «der
normale Abstand zwischen Stil und Sache

(ohne den es keine Kunst gäbe) zu einem
übermäßigen geworden ist» (S. 545f.).
«Sprache und Gehalt, ja Sprache und Welt
konvergieren nicht mehr, sie divergieren»
(S. 5 5 8), heißt es an anderer SteUe.

Nun ist aber schon in Beziehung auf
Tasso von einer Hypertrophie der Form
und von einer entsprechenden Atrophie des

Inhalts die Rede. Dort jedoch ist die
Verdünnung der Substanz (welche Tassos

Theorie von der thematischen Entlastung
entspricht) durchaus als Positivum gewertet:
sie kommt dem reinen Erklingen der Sprache

zugute. Wenn aber Friedrich von der barok-
ken Lyrik sagt: «Das Wort nimmt von der
Sache nur noch seinen Absprung, sprüht
hoch zu einem iUusionären Geflimmer und
will nicht die Sache zeigen, sondern sich
selber » (S. 558 f.), so scheint in diesen Worten

ein Tadel impliziert. Wo üegt nun aber
der entscheidende Maßstab für eine so
verschiedene Beurteilung eines auf den ersten

190



Bück ähnlichen Sachverhalts? Vielleicht
deckt ihn die folgende SteUe auf: «Genau aus
der gleichen Wurzel, welcher die Größe der
älteren Lyrik entstammt, aus der Kunsfhaf-
tigkeit, kommt auch ihr Seitentrieb, die
Künstüchkeit. Kunsthaftigkeit erschafft eine
Welt der Sprache neben der Welt des
Wirklichen und voUbringt das Wunder, aus dem
Wirklichen in das Wahre zu führen, aus dem

puren Vorhandensein der Dinge und der
Empfindungen und der Erfahrungen in die
Bedeutung der Dinge, der Erfahrungen und
der Empfindungen. Künstlichkeit hingegen
ist nicht allein vom bloß Wirklichen entfernt,
sondern auch von der Wahrheit der Bedeutung»

(S. 706). Diese zentrale SteUe gibt
nun aUerdings nicht nur das Maß für die
Beurteüung im FaU der barocken Lyrik,
sondern sie wirft ein Licht auf die Hauptünien
des ganzen Buchs. Es ist darin von der
Kunsthaftigkeit die Rede; sie wird als Werden

bestimmt durch drei paraUeüaufende
Bewegungen: als Erschaffen einer Welt der
Sprache neben der Welt des Wirklichen, als

Übergang vom Wirklichen ins Wahre und
als Weg vom Vorhandensein zur Bedeutung.
Von diesen drei Bestimmungen nennt die
erste die Seinsart des Kunstraums, während
die dritte vom Erkenntniswert der Dichtung
spricht. Doch wohin gehört die mittlere und
wichtigste Bestimmung? Was macht das

Wesen der Wahrheit aus, die hier der
WirkUchkeit gegenübergesteüt wird?

Schon in der Vorbemerkung ist von
Wahrheit die Rede, und zwar dort, wo die
Ablösung der Erlebnisechtheit durch das

Thema gefordert wird. «Dessen Gelingen
im Gedicht wird nach dem Maßstab seiner
menschUchen Wahrheit, das heißt nach seiner
Objektivierung beurteilt» (S. XII). Hier
bedeutet doch wohl der Begriff im Gegensatz
zu einer an Ort und Zeit gebundenen persönlichen

WirkUchkeit die Wahrheit des aUgemein

MenschUchen, die jeder Leser als
MögUchkeit anerkennen und nachvollziehen
kann, etwa der folgenden Stelle entsprechend,
in der von der Liebeslyrik des Dolce stü
novo die Rede ist: «Gewiß sind aüe diese
Stadien und ihre Riten wahr in dem Sinne,
daß sie in ihrem Umriß den mögUchen
Erfahrungen der menschUchen Seele entspre¬

chen» (S. 67). In die gleiche Richtung weist
die folgende SteUe über Petrarca: «Der
Schritt in die Lyrik geschieht eben dadurch,
daß eine Lage, ein selbst sinnenhaftes
Geschehen von der genauen örtlichen wie
zeitlichen Fixierung gelöst und in eine Sphäre

gerückt werden, wo sie als menschliche
Wahrheit — und sei es auch die Wahrheit
eines Augenbücks — unbegrenzt wiederholbar

in sich selber kreisen und darum einer

Sprache bedürfen, die den Zufall der Empirie
vermeidet» (S. 196). Was hier die Wahrheit
auszeichnet, ist ein Loslösen vom ZufaU und
von zeitlicher und örtücher Beschränkung.
Dieses Loslösen wird an anderer Stelle als ein

Reinigen der persönlichen Erfahrung zur
allgültig menschUchen (S. 420) oder als ein
erhöhendes Typisieren (S. 524) umschrieben.
Ist damit nun nicht eine Abstraktion
gemeint, die ihren eigenen Ort in der Phüosophie

hat? Was unterscheidet aber eine phüo-
sophische von einer lyrischen Aussage? Ist
vieUeicht die besondere Wirkung auf den
aufnehmenden Leser mit der wiederkehrenden

Wendung vom unbegrenzt wiederholbar
in sich selber Kreisenden der lyrischen Sprache

gemeint? Muß deshalb der Stoff der

Dichtung so ausgewählt werden, daß er
«seelische Glaubwürdigkeit und Wahrheit»
(S. 194) in sich enthält? Wäre das der Sinn

jener Aussage, die Dichtung könne von ihrer
Wahrheit aus «zu neuen Wirklichkeiten des

seelischen Lebens» führen (S. 209)? Doch
damit würde der auf der einen Seite vertriebene

Erlebnisbegriff als Causa finaüs wieder

von der andern Seite her wirksam werden,
und Lyrik würde zwar nicht als Erlebnisniederschlag,

wohl aber als Erlebniserreger
bestimmt. Beide genannten Bedeutungen der
Wahrheit bleiben so irgendwie ans Erlebnis
gebunden: als Unterscheidung von einem
ursächlichen Erlebnis oder als Ausrichtung
auf das Ziel eines möglichen Erlebnisses.

Nun ist aber mit solchen Annäherungen
Friedrichs Wahrheitsbegriff wohl noch nicht
erschöpfend bestimmt, ja, es scheint, daß
damit der für die Dichtung ausschlaggebende
Sinn des Begriffs noch gar nicht berührt worden

ist. Die oben angeführte SteUe über den

Dolce stü novo wird durch folgende Aussage
über die von diesen Dichtern gewählten oder

191



geschaffenen Urformen ergänzt: «Doch
fließt das aües aus einer absoluten Geistigkeit,

die, was sie als Inhalt braucht, selber

hervorbringt und nicht aus dem empirischen
Leben holt» (S. 68). Damit verschiebt sich
die Betonung von der MögUchkeit einer
Erfahrung zur Tatsache des Erschaffens. ÄhnUch

betont Friedrich im folgenden Kapitel,
Dante habe menschUche Wahrheit geschaffen

(S. 116). Von da her läßt sich nun Wahrheit
in einem anderen Sinn verstehen, nicht mehr
als Übereinstimmung mit einem gereinigten,
abstrahierten Begriff des Menschlichen,
sondern als in Erscheinung treten lassen von
etwas bislang Verborgenem. Eine solche Deutung

könnte sich wohl auf den folgenden
Satz berufen: «In jeder echten Dichtung gibt
es Erfundenes, an das wir zu glauben vermögen,

weil es diejenige Wahrheit öffnet, die im
Wirklichen nie siebtbar wird» (S. 636). Hier ist
von keiner Gleichung, von keiner Richtigkeit

mehr die Rede, sondern von einer
Öffnung, von einem nur in der Dichtung
möglichen Sichtbarwerden. Diese Offenbarung
wäre doch wohl nicht mehr als VeraUgemei-
nerung zu bestimmen, sondern nur als
Erschaffen von innen her, aus einem rein geistigen

Raum heraus, zu fassen. Damit würde
sich das Kriterium der Bedeutung leicht
verbinden lassen, insofern als das so als geistige
WirkUchkeit Geschaffene zugleich in seiner
Bedeutung sichtbar wird, und zwar in jener
Weise, die Friedrich beschreibt, wenn er von
der Lyrik der Vita Nova sagt: «Ihre Sprache
ist nicht die des versifizierten Belehrens,
vielmehr die des gleichsam ersten Innewerdens

bisher verborgener Wahrheiten» (S. 124).
Das Erkennen wäre mithin ein Erschaffen.
Eine solche Wahrheit wäre als erscheinende
immer nur als Bewegung zu erfassen, wie
denn Friedrich, von Michelangelo aus, Lyrik
im aUgemeinen so bestimmt: «Sie wiU die
Freiheit zu einer Sprache, die auf engem
Raum eine unendUch wiederholbare Bewegung

voUzieht, ohne sich zu verbrauchen»
(S. 374). Diese Bewegung müßte aber doch,
soU sie wiederholt werden können, im Mittel
ihrer Erscheinung sichtbar bleiben; Bewegung

und Permanenz müßten sich verbinden.

Klingt das wohl mit an, wenn Friedrich,
im Zusammenhang mit dem Gedanken der
unbegrenzten Wiederholbarkeit, davon
spricht, daß Tasso oft in den lyrischen SteUen

der Gerusalemme Liberata einen Gegenstand
aus dem epischen Fortgang herausnehme
und in etwas Zuständüches verwandle, «derart,

daß selbst Bewegungen... das Merkmal
des Zuständüchen und Zeitentrückten
annehmen» (S. 415)?

So könnte denn Wahrheit als Maßstab

zur Beurteüung dieser Lyrik verstanden
werden als Offenbarwerden von bislang
Verborgenem, in der Weise, daß diese Wahrheit,
als sich enthüüende, Bewegung wäre und
doch zugleich als Erscheinung überdauerte
und daß in ihr aües Erscheinende zugleich
Bedeutung ausstrahlte.

Hans Staub

1Hugo Friedrich: Epochen der itaUenischen

Lyrik, Verlag Vittorio Klostermann,
Frankfurt am Main 1964.

192


	Bücher

