
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 2

Artikel: Von der Frage nach dem Grundwort

Autor: Schobinger, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Frage nach dem Grundwort

JEAN-PIERRE SCHOBINGER

Die nachfolgenden Überlegungen wurden am 2). Januar 196; als Antrittsvorlesung an der Universität
Zürich vorgetragen

«Von der Frage nach dem Grundwort » — dieser Titel weist auf ein Thema
hin : das Grundwort; und indem er die Frage danach anzeigt, will er zu verstehen

geben, daß das Befragte nicht in der selbstverständbchen Klarheit der
Fraglosigkeit steht. Hier soU wieder einmal an die Fragwürdigkeit dieser Frage
erinnert werden. Es geht uns also auch um ihre Aktuabtät. Die Absicht,
dieselbe deutlich werden zu lassen, hat jedoch nur die Wahl des geistesgeschicht-
Uchen Ereignisses beeinflußt, an dem wir unser Anliegen ausführen. Es selbst

ist für seine DarsteUung keineswegs an dieses Ereignis gebunden, da es einem
zentralen Gedanken der Phüosophie verpflichtet ist.

Unser Thema woUen wir in einer kritischen Betrachtung eines Aspektes des

mit dem Namen Wissenschaft Benannten entfalten. Dabei werden sich Fragen
melden, die in das Gebiet einer Philosophie der Wissenschaften faUen und die wir
auf unserem Gang unbeantwortet stehen lassen werden. Die Themaentfaltung
wird zur Klarlegung einiger Momente des Grundworthaften führen, unter
denen sich dann auch die dem Menschen aufgegebene Verantwortung des

Fragens nach dem Grundwort finden wird, womit wir das uns hier gesteckte Ziel
erreicht haben werden.

Einem bestimmten historischen Schema entsprechend wird unter die
Bezeichnung Neuzeit eine Epoche subsumiert, die sich unter anderem durch einen
ihr eigentümhchen Weltbezug des Menschen auszeichnet. Beeinflußt durch
mannigfaltige Faktoren empfing dieser Weltbezug im 16. und 17. Jahrhundert
seine noch heute maßgebende Prägung. Kennzeichnend für diese Periode des

Umbruches ist einmal der hohe Grad an Reflexionspräsenz : Es wird des
Menschen SteUung im Weltgefüge neu bestimmt. Dann herrscht ein starkes
Bedürfnis vor, die konstitutiven Momente dieser in wissenschaftlicher Hinsicht
bald erfolgreichen neuen Weltsicht freizulegen. So lassen sich in dieser Phase

der Bewußtwerdung Fragerichtungen feststellen und Problemkreise
unterscheiden, von denen im folgenden einer losgelöst von seinem engeren
geschichthchen Ort beleuchtet wird.

Zu den Merkmalen dieser neuen Weltsicht gehört der Drang nach Univer-
saütät, der sich in der Idee einer Universalwissenschaft formelhaft verdichtet

145



hat. Die sich öffnende Sicht auf die Welt soUte wissenschaftlich sein, wobei das

leitende Ideal von Wissenschaftlichkeit aUe jene Eigenschaften in sich schloß,
die der Mathematik ihre SondersteUung im Gesamtgefüge der Wissensweisen
verleihen.

Diese Idee einer Universalwissenschaft wurde bis heute — trotz dunklem
Weltformelgemurmel — nicht verwirkbcht. Denn weder konnte eine den
mathematischen Ansprüchen genügende Universalsprache geschaffen werden,
noch gelang es, eine überblickbare Anzahl von Prinzipien von solch
grundlegender Tragfähigkeit zu finden, daß sich aus ihnen die einzelnen Wissenszweige

mit der gewünschten Konsequenzstrenge ableiten ließen.
Daß aber die Idee als solche einer Universalwissenschaft immer noch ihre

Ausstrahlungskraft besitzt, bezeugen die modernen Anstrengungen in Richtung

einer Grundlagenwissenschaft, die das Ideal der mathematischen
Wissenschaftlichkeit erfüUt und demzufolge den leibnizischen Namen einer Mathesis
universalis erhalten hat. Zwar haben diese Bestrebungen zur Einsicht geführt,
daß das auf dieser Grundlagenwissenschaft ruhende Wissensgebäude nur einen
kleinen Teil des modernen Wissens aufzunehmen vermöchte. Des weiteren
wurde auf eine strenge Weise bewiesen, daß einer umfassenden und durchgehenden

VerwirkUchung der methodischen Postulate, welche im mathematisch
orientierten Ideal von Wissenschaftbchkeit enthalten sind, unüberwindliche
Grenzen gezogen sind1.

Daß aber eine solche Grundlagenwissenschaft als die Philosophie hat propagiert

werden können2, weist darauf hin, daß immer noch am Primat jenes
Wissenschaftsideals festgehalten wird. Diese Grundhaltung spiegelt sich ebenfaUs

im Führungsanspruch der sogenannten exakten Wissenschaften wider, das

heißt jener Wissenschaften, die gewissermaßen durch die Schule der Mathematik

gegangen sind.
An der Rechtmäßigkeit des Anspruches einiger wissenschaftlicher Disziplinen

auf exemplarische Exaktheit kann nicht gezweifelt werden, denn sie

bestimmt in einem entscheidenden Maße deren erstaunliche Erfolge. Anderseits
haben diese weltumwälzenden Resultate eine umsichgreifende Anerkennung
der Exaktheit als Kriterium für den Fortschrittserfolg der verschiedenen
Wissensformen zur Folge, womit — wenn auch nicht immer explizit — ein
Wertmaßstab statuiert wird. Welches Ideal an Exaktheit einer solchen Rede
vorschwebt, läßt sich — via negationis — am Beispiel des von den Grundlagenforschern

ausdrücklich abgelehnten Bildes von Philosophie verdeutlichen.
Denn diese Philosophie entspricht in keiner Weise dem erwähnten

Wissenschaftsideal, obwohl sie sich selbst als Scientia omnium rerum versteht: Weder
gelangt sie zu aUgemein anerkannten Aussagen, von Nachprüfbarkeit kann
überhaupt nicht die Rede sein, noch unternehmen ihre Vertreter den geringsten

Versuch, eine eindeutige, die Zustimmung aüer besitzende Terminologie
zu entwickeln. Vielmehr bleibt sie im sekulären Chaos der Sophistereien und

146



Logomachien stecken und scheint auf irgendwelchen Fortschritt zu verzichten.
Dieser Vorwurf, in unserem Jahrhundert erneuert, dürfte der Philosophie unter

den verschiedensten Aspekten seit Anbeginn anhaften. Er mündet meistens

in eineKlage über unzureichende Bedeutungsbestimmtheit der philosophischen
Hauptbegriffe und über die in formaler Hinsicht unzulässige oder mangelhafte
Beweisführung.

Vom Ideal der exakten Wissenschaften her gesehen, wird dieser Vorwurf
gegenüber einem weiten Feld der philosophischen Tradition zu Recht erhoben.
Des weiteren müßte ein InfragesteUen der grundsätzlichen Berechtigung solcher

Klagen als exoterischer Rechtfertigungsversuch gedeutet werden, der zutiefst

unphüosophischer Natur wäre. Dies nicht etwa wegen der Mißachtung eines

Autonomieanspruches der Phüosophie oder der Verletzung eines überspitzten
Eigenstolzes, sondern einfach deshalb, weil es zum ursprünglichsten Anhegen
des Philosophierens selbst gehört, sich im VoUzug auf mannigfaltige Weise
selbst in Frage zu steUen. Hiezu gehört auch — wie die Geschichte der
Philosophie zeigt — die immer neu anzusetzende Überprüfung ihrer eigenen Grundlagen,

und zwar geschieht dies aus einer Notwendigkeit heraus, die — wie wir
noch zeigen werden — in der Phüosophie genannten Sache selbst liegt.

Etwas anderes ist es, den Rechtsgrund eines Führungsanspruches, der zum
Anlaß eines solchen Vorwurfes genommen wird, einer kritischen Beleuchtung
zu unterziehen. Dies soll im folgenden kurz geschehen. Unsere Kritik enthält
nichts Neues, sondern wiederholt auf eigene Weise die schon von Aristoteles
gemachte FeststeUung, daß es keine voraussetzungslose Wissenschaft geben
kann. AUerdings knüpfen wir weder beim Stagiriten an noch bei den letzten

Anstrengungen der erwähnten Grundlagenforscher, die schon zur Genüge
diskutiert werden, sondern woUen die Gelegenheit benützen, auf ein wenig
bekanntes Unterfangen hinzuweisen, das als wichtiger Beitrag zur Verwirkbchung
der Idee einer Universalwissenschaft gelten kann. Zu diesem Zweck wenden
wir uns wieder den Anfängen der Neuzeit zu.

Mit dem Durchbruch der neuen Weltsicht erfolgte eine sachbedingte Um-
deutung des überbeferten Begriffsmateriales. Die damit verbundene Auflösung
der tradierten Lehrmeinungen wurde durch eine Aufwertung der Vulgärsprachen

gefördert, welche das als Gelehrtensprache fungierende Latein aUmähhch

zu verdrängen vermochten. Zum Ursprung dieses Prozesses gehört der
Verzicht, den sich aus dem Funktionswechsel der überlieferten Termini ergebenden

Widerstreit zwischen alter und neuer Bedeutung auszutragen. Nach außen

hin führte er zum Verlust des bis anhin universal, das heißt abendländisch,
gültigen Mittels der Verständigung. Bald stellte sich deshalb das Bedürfnis nach

einer, der jungen Wissenssituation gerechtwerdenden Gelehrtensprache ein.
Es wurde eine Universalsprache gefordert, die der leitenden Idee einer
Universalwissenschaft ihre Dienste zur Verfügung zu stellen vermöchte und das neue
Wissenslicht über die lokalsprachhchen Schranken hinaus auszubreiten im-

147



Stande wäre. Diesem Rufe folgend entstanden — hauptsächbch im engUschen
Sprachraum — um die Mitte des 17. Jahrhunderts grundlegende Studien zu
einer solchen Universalsprache, die an schon vorhandenen Ansätzen anknüpfend

diese als Kunstsprache, das heißt als reine Zeichensprache und nicht als

Sprechsprache, konzipierten3.
Jeder derartige Plan leitet seine Berechtigung von der geläufigen

Unterscheidung zwischen Wortgehalt und Wortgestalt ab. Dabei wird die Meinung
vertreten, daß die einzelne Wortbedeutung als innere VorsteUung oder als

Denkinhalt bei aUen Menschen dieselbe sei, während der Wortlaut oder das ihm
entsprechende Schriftbüd eine konventionsgebundene Variabüität aufweise.
Nach diesem einfachen Sprachschema bedarf es zur Schaffung einer
Kunstsprache nur der enzyklopädischen Erfassung der Bedeutungen und der
geschickten Wahl eines geeigneten Zeichensystems. Zu beiden finden sich in den
erwähnten Studien Ansätze, ohne daß diese Bemühungen bis heute zu einem
anwendbaren Resultat geführt hätten.

Von den verschiedenen, keineswegs durchgängig offenkundigen Gründen,
die für ihr Scheitern verantwortlich gemacht werden können, sei hier nur ein
einziger erwähnt. Er findet sich als eine der Voraussetzungen der Universalsprache

genannt, in deren ErfüUung man einen wichtigen Vorzug der
Kunstsprache gegenüber den Umgangssprachen sah. Wir meinen die These von der
Möglichkeit einer eindeutigen Zuordnung von Zeichen und Bedeutung. Diese
Forderung nach Eindeutigkeit des Zeichenmaterials, die wir im folgenden die
Eindeutigkeitsthese nennen werden, ergibt sich aus dem mathematischen Ideal
der Beweisstrenge, da dieses mit mehrdeutigen Ausdrücken nicht erreicht werden

kann. Sie ist ein wichtiger Satz der Theorie der wissenschaftUchen
Methode, die in unserem Jahrhundert eine bewunderungswürdige VoUkommenheit

erreicht hat und in der die Voraussetzungen aufgezählt werden, die zur
Gewinnung der sogenannten Erkenntnisgewißheit in einem exakt
wissenschaftlichen Sinne einzuhalten sind.

Diese Theorie ist eine systematische Auslegung des neuzeitlichen
Wissenschaftsideals in methodischer Hinsicht. Deshalb wurden auch in allen Bereichen
des menschbchen Weltbezuges, wo ihre Vorschriften erfolgreich haben befolgt
werden können, Kunstsprachen entwickelt, so daß heute der Begriff der exakten

Wissenschaft das Vorhandensein irgend einer Form von Kunstsprache im-
pbziert. Nun muß festgestellt werden, daß sich bestimmte wissenschafthche

Tätigkeitsfelder zur Schaffung einer Kunstsprache eignen, während sich in
anderen Bereichen nicht einmal das Bedürfnis darnach zu melden scheint. Den
Gründen hiefür — die keineswegs den Reflex irgend einer Abneigung sein
müssen — braucht hier nicht im einzelnen nachgegangen zu werden, so
bedeutsam ihre Kenntnis für die Klarlegung des mit dem Wissenschaftsbegriff
eigentlich Bezeichneten auch sein möge. Der Hinweis bestätigt bloß die schon
von den Grundlagenforschern gemachte und von uns vorhin erwähnte Be-

148



merkung, daß eine konsequente Befolgung der modernen Theorie der
wissenschafthchen Methode zu einer starken Reduktion des als wissenschaftlich quali-
fizierbaren Wissens führen müßte.

Auch woben wir nicht unser nächstbegendes Ziel aus dem BUck verUeren,
das durch die Frage nach der Rechtmäßigkeit des Anspruches der exakten
Wissenschaften auf vorbüdhafte Wissenschaftlichkeit bestimmt ist. Unsere bisherigen

Ausführungen dürften gezeigt haben, daß zum Begriff der Exaktheit die
strenge Befolgung der Eindeutigkeitsthese gehört sowie die nahe Verwandtschaft

zum Begriff der Gewißheit, der seinerseits für die in diesem menschbchen
Bereich leitende VorsteUung von Wahrheit maßgebend ist. Wahr ist das, was
gewiß ist, und gewiß ist solches, das das methodische Prädikat der Exaktheit
verdient. In dieser Auffassung von Wahrheit gründet letztinstanzlich ein Führungsanspruch

der exakten Wissenschaften.
Zwar steht diese Wahrheit auch für die reale Faktizität des «So ist es

tatsächUch»; ihre eigentliche Stütze findet sie aber in dem, was man methodisch
begründete Gewißheit nennt. Seit langem wurde erkannt, daß ein gewichtiges
Moment dieser Gewißheit die Forderung nach immanenter Letztbegründung,
das heißt nach Voraussetzungslosigkeit ist, womit aUerdings nur auf die mit
diesem Begriff von Gewißheit verknüpfte vage VorsteUung von Autonomie
hingewiesen wird.

Doch der Hinweis verdient unsere Beachtung, denn er besagt, daß der vorhin

entwickelte Begriff von wissenschaftlicher Wahrheit eigentheh Autonomie
meint, und zwar wenigstens Autonomie in methodischer Hinsicht — ob mehr,
bleibe jetzt dahingesteüt. Mag eine entsprechende Autonomiebehauptung in
den exakten Wissenschaften, beziehungsweise von ihren Vertretern, auch nicht
formeü aufgesteUt worden sein, so ist sie doch eine notwendige Konsequenz
ihrer Gewißheitsanforderung, von der sich der Anspruch auf wissenschaftliche
Vorbüdbchkeit ableiten läßt.

Zu den verschiedenen Möghchkeiten, die Unhaltbarkeit dieser Autonomiebehauptung

darzutun, gehört auch die Eindeutigkeitsthese, die besagt, daß nur
Zeichen mit unmißverständbehen Bedeutungsfunktionen verwendet werden
dürfen, das heißt also solche Zeichen, deren Bedeutung klar und auf eine
verbindliche Weise umschrieben worden sind. Wie sogleich einleuchtet, ist es

jedoch nicht möghch, alle Zeichen eines Systems im Rahmen desselben Systems
zu definieren — dies fordert jedoch unter anderem die Autonomiebehauptung
—, weshalb in einer wissenschafthchen Disziphn immer Zeichen oder
Ausdrücke auftreten werden, die entweder in einem anderen System definiert worden

sind oder umgangssprachliche Unscharfe aufweisen. Faßt man die
Gesamtheit aber verwendeten, beziehungsweise verwendbaren Zeichen selbst als

System auf, dann wird die Unmögbchkeit einer durchgängigen Befolgung der

Eindeutigkeitsthese voüends einsichtig. Man kann nicht alle Wörter in einer,
die geforderte methodische Strenge befriedigenden Weise definieren.

149



Diese FeststeUung ist nicht neu, vielmehr hat sie in den letzten Jahrzehnten,
besonders im Zusammenhang mit der etwas aufgebauschten Grundlagenkrise
der Mathematik, Anlaß gegeben zu Reflexionen über den Ursprung der die
Mathematik auszeichnende Gewißheit. Diese Überlegungen haben zu
Erkenntnissen geführt, welche als eine bedeutsame Vertiefung des Wesens des

Mathematischen schlechthin zu bewerten sind, ohne daß eine Begründung der
Autonomie der Mathematik gelungen wäre.

Trotz der Selbstverständlichkeit der Bemerkung, daß man nicht alle Wörter
definieren kann, seien einige Konsequenzen angeführt, die sich daraus ergeben:
Einmal ist eine Universalsprache, welche der erwähnten Konzeption entsprechend

notwendige Voraussetzung für eine Universalwissenschaft ist, prinzi-
pieU unmögUch. Dann erweist sich jenes Wissenschaftsideal im Grunde unhaltbar,

das vom Begriff der methodisch fundierten Gewißheit getragen ist und die

Forderung nach strenger Exaktheit enthält. Gilt aber, einer geläufigen Vorstellung

entsprechend, diese Idee von Wissenschaftlichkeit als das Wahrzeichen
jener Epoche, die man Neuzeit nennt, dann löst sich auch der Gehalt dieses

Namens auf, und es läßt sich das Dictum prägen von der Neuzeit, die noch nicht
begonnen hat.

Die Zeit, in der wir leben, und die Wissenschaften, die wir treiben, scheinen
ihrem tieferen Wesen nach nicht jenem Bild zu entsprechen, dem man gemeinhin

den Namen Neuzeit gibt. Und der besondere Weltbezug, der ein
Charakteristikum dieser Neuzeit sein soü, läßt sich in seiner eigentlichen, das heißt
wahren Gestalt offenbar nicht durch eine Betrachtung der sogenannten exakten
Wissenschaften hinreichend erfassen. Anderseits wäre es abwegig, die dominierende

und abseits anerkannte Rolle dieser Wissenschaften im Alltag des

neuzeitlichen Menschen sowie ihren direkten Einfluß auf das menschliche Tun und
ihre indirekte Ausstrahlung als Norm nicht in voUem Umfang anzuerkennen.
Diese beachtenswerte Dominanz einerseits, die Schwierigkeit, wenn nicht
Unmöglichkeit einer für den Autonomieanspruch unerläßlichen immanenten
Letztbegründung anderseits legen jedoch die Vermutung nahe, daß die exakten
Wissenschaften selbst Symptome, Ausflüsse oder Konsequenzen von etwas
sind, das ihnen zu Grunde hegt, und das sie — ohne Absicht — verbergen.
Darin lag der Sinn unseres Dictums : Mit dem Hinweis auf die exakten
Wissenschaften wird die eigentliche Wurzel der Neuzeidichkeit unserer Epoche nicht
freigelegt, obwohl diese auch die verschiedenen Wissenschaftsformen zu nähren

scheint. Daß wir dabei den Begriff der Neuzeit in einem vieUeicht
unzulänglichen Maße eingeschränkt haben, beeinträchtigt — wie wir sogleich
ausführen werden — die Tragweite dieser Feststebung nicht.

Denn es hegt nicht in unserer Absicht, diese Wurzel zu bergen. Sondern

uns genügt der Nachweis eines verborgenen Wesenskernes der sogenannten
Neuzeit, von dem die einzelnen Wissenschaften dann Kunde zu geben
vermögen, wenn man bereit ist, die Relativität ihrer Selbständigkeit anzunehmen,

150



das heißt wenn man bereit ist, ein festgefügtes Wissen auf eine grundsätzliche
Weise in Frage zu steUen, und zwar nicht in seinem effektiven Gehalt, sondern
in seinem eigentlichen Bestand.

Nur um diese Bereitschaft selbst geht es uns, weil aüein aus ihr heraus ein
Zugang zum Sinn der Frage nach dem Grundwort gefunden werden kann.

Obgleich sich diese Frage ebenfaUs als Folge einer persönUchen Erfahrung
einstehen kann, die das Wissenschaftliche nicht berührt, schien uns der Weg zu
ihr über eine keineswegs umfassend sein wollende Kritik des Begriffs der
exakten Wissenschaften zeitgemäß zu sein. Wird sie heute doch gedämpft und
verdrängt besonders durch das rege wissenschafthche Treiben, dessen berechtigter

Ansporn faszinierende Erfolge sind, und durch einen weltweiten
Fortschrittsoptimismus, dessen Ausstrahlungskraft sich in der vielfältigen
wirtschaftlichen Aktivität widerspiegelt.

Die sich meldende Frage ist zwar aus dem Gang unserer Ausführungen heraus

noch an den gewählten Beispielbereich gebunden und präsentiert sich als

eine die Wissenschaften oder den Begriff der Neuzeit betreffende Sonderfrage.
Ihrer Intention nach ist sie aber von grundsätzlicher Bedeutung. Dies gilt es

nun darzutun, womit wir, anknüpfend an unsere bisherigen Ausführungen,
zur eigentUchen Entfaltung der Frage nach dem Grundwort übergehen.

Jede wissenschafthche Disziphn hat einen ihr eigenen Gegenstand, der
wenigstens einen Namen hat. Die BedeutungsfüUe dieses Namens in wissenschaftlicher

Hinsicht deckt sich mit dem jeweihgen Stand des Wissensumfanges der

entsprechenden Wissenschaft. Diese Festlegung dessen, was unter einem
wissenschafthchen Gegenstand zu verstehen ist, enthält jedoch noch keine Definition

des Gegenstandes selbst einer wissenschaftlichen Forschungsrichtung.
Eine solche läßt sich im Sinne der genannten Eindeutigkeitsthese aber auch gar
nicht geben, es sei denn, die wissenschaftlichen Äußerungsmöglichkeiten über
diesen Gegenstand hätten sich erschöpft. Denn gerade in der prinzipiellen
UnmögUchkeit, den Gegenstand einer Einzelwissenschaft auf eine methodisch
hinreichende Weise zu definieren, gründet die Offenheit der wissenschafthchen

Forschung. Und die vorhin an Hand der Eindeutigkeitsthese nachgewiesene
Unfähigkeit der exakten Wissenschaften zu einer Selbstfundierung findet ihre
tiefere Begründung in jener Bedeutungsstruktur der wissenschaftlichen
Grundgegenstände, die einerseits die Entwicklung und damit das Leben der
Wissenschaften ermöghcht, anderseits das unüberwindbare Hindernis für die
Realisierung des Projektes einer Universalsprache darsteUt.

Diese Grundgegenstände werden durch Grundworte bezeichnet, so daß die
Wissenschaften als eine bestimmte, jedoch keineswegs einzigmögliche Weise
des Menschen verstanden werden können, gewisse Grundworte an- und
auszusprechen. Und die in der Neuzeit vorherrschende exakt-wissenschaftliche
Begegnungsart des Menschen mit dem im Grundwort Angezeigten wird zu
einem Merkmal unserer Epoche. Dies war der Sinn der zu Beginn gemachten

151



FeststeUung, daß sich die Neuzeit genannte Periode durch einen besonderen

menschbchen Weltbezug auszeichne.
Und so wie sich die Frage nach dem Wesen der modernen Wissenschaften

in die Frage wandelt nach der besonderen Weise, in der sich die Grundworte
dem wissenschaftlich Tätigen melden, so verschärft sich die Frage nach dem
Wesen der Neuzeit zur Frage nach den in dieser Zeit vorherrschenden
Grundworten. Dabei handelt es sich immer noch um spezifische Frageweisen nach
bestimmten Grundworten, wovon wenigstens die zweite Fragewendung in den
Bereich der Geschichtswissenschaften faUen dürfte.

Die Frage nach dem Grundworthaften, worunter wir die Frage nach dem
Grundwort selbst verstehen, kann hingegen nicht das Arbeitsfeld einer
wissenschaftlichen Disziplin bestimmen, welche sich in methodischer und thematischer

Hinsicht als Expbkation der Bedeutungsmannigfaltigkeit eines Grundwortes

versteht, also auch nicht der historischen Wissenschaften. Des weiteren
setzt diese Frage die Möghchkeit einer Besinnung auf das Wesen der eigenen
Grundlagen voraus, die den exakten Wissenschaften wegen ihres Gewißheitsanspruches

abgeht. Dies haben wir ausgeführt. Es heße sich aber auch zeigen,
daß die anderen Einzelwissenschaften im Bereich ihres gegenstandsbedingten
Untersuchungsfeldes den hiezu erforderbchen archimedischen Punkt nicht
besitzen. Abgesehen von den Kunstgattungen, in denen — in einem übertragenen
Sinne — die Frage nach dem Grundworthaften jeweüs im schöpferischen Akt
ihre konkrete Antwort finden kann, ist diese Frage aüein in der Philosophie zu
Hause, weshalb die Philosophie dem gewöhnlichen Sprachgebrauch folgend
auch keine Wissenschaft ist, es sei denn eben omnium rerum.

Wie die Wissenschaften, so haben auch die Grundworte ihre Geschichte.
Mit dieser Bemerkung verlassen wir das eigentliche Feld der Wissenschaften,
das uns zur Entfaltung der Frage nach dem Grundwort gedient hat, um uns
zum Schluß wenigstens andeutungsweise noch der Frage nach dem
Grundworthaften zuzuwenden.

Fast jedes Wort erfährt einen lexikalisch erfaßbaren Bedeutungswandel.
Neben diesem klaren Aspekt der Wortgeschichte lassen sich noch leichte
Bedeutungsschwankungen feststehen, die lexikaUsch kaum registrierbar sind, die
aber, falls sie bei den Grundworten stattfinden, von historischer Tragweite sein
können. Zwei Beispiele mögen das hier Gemeinte erläutern: So umgreift das

Wort Natur im Munde eines Kernphysikers ein anderes Bedeutungsfeld als

dasjenige, das es in Newtons Principia mathematica einnimmt. Oder wie ließe
sich die Änderung lexikabsch fassen, die das Wort Bildung in den letzten
Jahrzehnten erfahren hat? Und trotzdem spiegeln gerade diese leisen
Bedeutungsverschiebungen eine Wandlung dessen wider, was man den Zeitgeist zu nennen
pflegt, weshalb zutreffend dieses Schwanken der Grundwortbedeutungen der
Atem der Geschichte genannt worden ist4.

Damit jedoch Worte eine geschichtsbestimmende Ausstrahlung gewinnen

152



können, bedarf es des Menschen, der sie auf eine solche Weise ausspricht,
daß dabei seine eigene Existenz mitausgelegt wird. Diesen geschichtsgründen-
den Bezug zum Menschen besitzen nur die Grundworte. Sie melden sich dann

— wie Martin Heidegger einmal bemerkt hat —, «wenn menschliches Dasein
geschichtlich wird, das heißt wenn es sich dem Seienden als solchem zur
Auseinandersetzung steht, um inmitten desselben Stand zu gewinnen und diesen
Standort maßgebend zu gründen5».

Es sind Gr»»</-Worte, weil mit und an ihnen der Mensch sich der Weise, in
der Welt zu sein und Welt zu haben, bewußt zu werden vermag. Und diese
Weise zeichnet die Geschichte, insofern sie die wechselnde Art anzeigt, wie der
Mensch das von den Grundworten Genannte angeht, und das wiedergibt, was
ihm von deren Bedeutungsgehalt begegnet. Anderseits erfolgt das Wachsen
und die Wandlung des menschbchen Selbstverständnisses als einer bestimmten
Weise des In-der-Welt-Seins in eins mit der deutenden Klärung dessen, was
die Grundworte zu vernehmen geben.

Als eine solche Deutung können aUe Einzelwissenschaften verstanden werden,

wodurch sie zu Weisen des Menschen werden, sich in der Welt zu wissen.
Deshalb galten sie zu Beginn der Neuzeit auch bewußt als neue Sichten des das

menschUche Dasein kennzeichnenden Bezogenseins auf anderes. Trotz der

tiefgreifenden Wandlung, welche die Wissenschaften durch ihre
Gegenstandsdifferenzierung seither erfahren haben, sind sie auch heute noch in einer echten
Weise Ausdruck einer bestimmten Form des menschbchen In-der-Welt-Seins.
Davon geben sie kund durch ihre Eigengesetzlichkeit und ihr Eigenleben,
das sogar eine Autonomie vorzutäuschen vermag, durch das sachbedingte
Teamwork, in das der einzelne Wissenschaftler aufgeht, so wie eine mehr oder

weniger energiepraüe ZeUe in einem Organismus, und durch manche andere
Merkmale.

So geben sie kund von einem wachsenden Verlust des Bewußtseins der
individueUen Mitverantwortung an der Gestaltung der Weise des In-der-Welt-
Seins, vom Abflauen des das Dasein auf eine ursprünghche Weise bestimmenden

Dranges nach Weltgestaltung und demzufolge auch nach Selbstformung.
Und durch ihre schicksalshafte Tendenz zum Spezialistentum weisen sie auf
die verstärkte Abnahme der individuellen Fähigkeiten zu Begegnungen mit
den Grundworten.

Dieser Entwicklung entspricht in letzter Hinsicht eine Wandlung des mit
dem Grundwort Mensch Angezeigten, welche die philosophische Reflektion —
die ja auf Grundworte gerichtet ist — seit geraumer Zeit in steigendem Maße

beschäftigt, und zwar solcherart, daß das Grundwort Mensch in seiner ganzen
Breite und Tiefe zum zentralen philosophischen Thema unserer Zeit geworden

ist.
Zu den bis heute diesbezügbch gewonnenen Einsichten gehört auch die

Deutung des menschbchen Daseins als eines sprachbedingten Seins und die

153



Erkenntnis, daß in der Sprache die dem Menschen wesenseigene Mögbchkeit
der WesenserfüUung liegt. Aus dieser Einsicht stammen unsere Ausführungen
über die geschichtsgründende Kraft der Grundworte; das Grundworthafte
an sich haben sie aber noch nicht frei ans Licht treten lassen. Denn auf diesem

von uns hier skizzierten Verständnis des Grundwortes lastet der Verdacht,
noch irgendwie jenem Wissenschaftsideal verpflichtet zu sein, das es gerade
zu überwinden gilt, soll das Grundworthafte sichtbar werden.

Die Bereitschaft zur Frage nach dem Grundwort ist nur eine notwendige
Voraussetzung hiezu. Erst in der eigentlichen Begegnung mit dem Grundwort,
die einer Erfahrung entspricht, dürfte sich das Grundworthafte selbst melden.
Als die Geschichte von solchem Ringen um grundworthafte Erfahrungen bietet

sich uns die abendländische Philosophie an. Im Lichte dieser Frage nach
dem Grundworthaften stehend erscheint sie der zeitlichen Wertgebundenheit
enthoben, weshalb sie in ihrem Wesen gleicherweise anhand eines antiken,
mittelalterbchen oder neuzeitlichen Zeugnisses erfahren werden kann. Ihre
Geschichtlichkeit gewinnt sie durch das jeweils befragte Grundwort. Da es

aber primär um die Bereitschaft zur Frage nach dem Grundwort geht, gehört
es zur Aufgabe des Philosophierenden, den Sinn dieser Frage lebendig zu
halten.

1 Vgl. K. Godei: Über formal unentscheidbare Sätze der Principia Mathematica und
verwandter Systeme I; Monatshefte für Mathematik und Physik, 38. Band, S. 173—198, Leipzig
1931. 2Vgl. H. Scholz: Was ist Philosophie? Archiv für Rechts- und Sozialphüosophie 33

(1939/40), S. 1—55. 3Vgl. P. Rossi: Clavis universalis. Milano-Napoli i960, S. 201. 'Martin
Heidegger: Nietzsche I, S. 169, PfulUngen 1961. 5Ibid., S. 168.

Das Wort und der Begriff «Klassizismus» in der

Literaturgeschichte

RENÉ WELLEK

Heute erscheint es fast unmöghch, über die englische Literatur des 18.
Jahrhunderts zu schreiben, ohne das Wort «Klassizismus» oder vielleicht noch
häufiger «Neoklassizismus» zu verwenden. Es gibt Bücher mit Titeln wie The

Course of EngUsh Classicism, Artikel mit Überschriften wie «The Tendency
toward Platonism in Neo-Classical Esthetics» oder «The Distrust of Imagina-

154


	Von der Frage nach dem Grundwort

