
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 2

Artikel: Die Verantwortung der Sozialwissenschaften

Autor: Krockow, Christian von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161722

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Verantwortung der Sozialwissenschaften

CHRISTIAN GRAF VON KROCKOW

In memoriam Hans Barth

Das zweifache Vorurteil

Die Sozialwissenschaften befinden sich in einer seltsamen Lage. Das Theorem
der «Wertfreiheit » spielt in ihnen eine zentrale RoUe, und doch sehen sie sich

ständig mit Affekten und Wertungen, ja mit massiven Vorurteilen konfrontiert.

Auf der einen Seite stehen übersteigerte Erwartungen, die von den
Sozialwissenschaften die Lösung beinahe aUer Probleme erhoffen oder sogar
fordern ; in diesem Sinne ist vor allem die Soziologie eine Art von Modewissenschaft

geworden, und ihre Vertreter werden mit Vortrags- und Verlagswünschen

überflutet. Auf der anderen Seite gibt es eine nicht weniger affektgeladene

Ablehnung, die den Eindruck erwecken will, daß aUe oder doch sehr
viele Schwierigkeiten der Gegenwart überhaupt erst von den Sozialwissenschaften

hervorgerufen worden seien, indem diese in immer neue Bezirke des

menschbchen Daseins sich eindrängen, um sie zunächst mit fragwürdigen
«Untersuchungen» zu problematisieren und sodann für die erfundenen
Probleme fragwürdige «Lösungen» anzubieten.

Woher stammt diese doppelte Affektivität? Die Antwort kann eigentlich
nur banal sein : Seit Beginn der Neuzeit ist Europa, und von Europa her die

Welt, einem Prozeß der Transformation aUer menschbchen Verhältnisse
ausgesetzt; dieser Transformationsprozeß läuft mit immer zunehmender
Beschleunigung ab und ergreift stets weitere Räume und Lebensbereiche. Nichts
erscheint mehr als gesichert — außer vielleicht die Erwartung, daß aUes anders

ist und anders wird als es war. Daraus ergibt sich, verständlich genug, der
Horror vacui vielfacher Desorientiertheit: Ehrwürdige Institutionen zerbrechen,

Traditionen gelten nichts mehr, die Schatzkammer überbeferter
Erfahrungen, alter Weisheiten erweist sich als unzulänglich, ja oft genug als

Verhängnis für jene, die auf sie noch vertrauen.
Und so stellt sich, wiederum verständlich genug, die Frage nach den

Möglichkeiten neuer Orientierung. «Eine vöUig neue Welt bedarf einer neuen
politischen Wissenschaft. Aber daran denken wir nicht; von einem rasch
fließenden Strome dahingetrieben, bleibt unser Blick hartnäckig an ein paar
Trümmerresten haften, die man am Ufer noch sieht, während die Strömung
uns mitreißt und uns rücklings den Abgründen zuträgt. » Diese Feststellung
Tocquevilles, vor 130 Jahren niedergelegt, behauptet noch immer ihre Gültig-

118



keit. Die Soziologie aber, Teübereich der geforderten neuen Wissenschaft,
bemüht sich, Antworten zu finden auf die Herausforderungen eines veränderten

und immer rascher sich verändernden Daseins, und zwar nicht durch iUu-
sionäre Fluchtreaktionen, sondern durch — so weit wie möglich —
unvoreingenommene Analyse der vorgefundenen Probleme. Sie wiU damit eine

Orientierung ermöglichen, die standhält.
Es ist einsichtig, daß eine solche Wissenschaft übersteigerten Erwartungen

begegnet, daß man von ihr Patentrezepte zur Lösung aber Schwierigkeiten
erhofft — und daß Soziologen bisweilen der Versuchung erhegen, solche

Rezepte auch anzubieten. (Muß man indessen die gesamte medizinisch-pharmazeutische

Forschung verurteüen, weil in ihrem Gefolge manchmal Scharlatane

auftauchen, die mit Wunderdrogen Geschäfte machen woUen?)
Es ist kaum weniger einsichtig, daß die Soziologie auf affektgeladenen

Widerstand stößt — schafft doch das Bewußtmachen, das Aufdecken der
Ursachen bestimmter Schwierigkeiten in der Regel zunächst einmal neue
Schwierigkeiten: Den Beteihgten wird die Einsicht zugemutet, daß sie selbst, statt
imaginäre Sündenböcke zu jagen, gewisse eingewurzelte Verhaltensweisen
ändern müssen, wenn sie zu einer Lösung kommen woUen. (Diese Erfahrung
affektgeladenen Widerstandes, der der Psychoanalyse verwandt, ist jedem
Soziologen geläufig, der sich einmal an empirischen Erhebungen versucht hat.)

Aber grotesk ist jene Umkehrargumentation, die den Sozialwissenschaften

jene Schwierigkeiten zuschieben will, durch welche sie überhaupt erst auf den
Plan gerufen worden sind — als sei etwa die immer zunehmende «vertikale»
und «horizontale» Bevölkerungsmobilität eine Erfindung der Wissenschaft
und nicht vielmehr ein fundamentaler Tatbestand der modernen Gesellschaft.
Als sei es die Frage, ob man diese Mobilität «woUen» soUe oder nicht und
nicht vielmehr, wie man mit ihr fertig werde, wie einzelne und Gruppen in ihr
bestehen können.

Natürhch ist es bequemer, einfach die Augen zu schbeßen und zu glauben,
es würde sich alles zum besten wenden, wenn nur nicht gewisse Leute es zu
ihrem Beruf machen würden, unentwegt Probleme zu erfinden. Aber es ist
doch die Frage, ob es nicht für ein größeres Verantwortungsbewußtsein zeugt,
wenn man gegebenen Schwierigkeiten ins Auge sieht und sie nüchtern
analysiert, um damit die Vorbedingungen für ihre Beseitigung zu schaffen.

Zur Veranschaubchung mag ein Beispiel hilfreich sein: In einem Vorort
Hamburgs spricht man ironisch vom Beruf des «Gummibäckers». Gemeint
ist damit der junge Mann, der das Bäckerhandwerk (oder ein anderes
traditionsbestimmtes Handwerk) erlernte, nun aber in der großen Gummifabrik
jenes Vorortes arbeitet, sei es, weil der erlernte Beruf sich als überfüUt erwies,
sei es, weil die Fabrik bessere Löhne und Arbeitsbedingungen bot. Dies
bedeutet jedoch, daß das Erlernen des herkömmbchen Handwerks sich für den
Betroffenen als eine Fehbnvestition erwiesen hat und daß die tatsächlich aus-

119



geübte Tätigkeit sich auf der Ebene des ungelernten oder nur kurzfristig
angelernten Arbeiters bewegt.

Wenn nun Untersuchungen ergeben, daß «Berufe» vom Typus des Gummibäckers

von einem ganz erhebbchen Anteil der arbeitenden Bevölkerung
ausgeübt werden und daß sie zufolge der immer schneUeren technologischen
Umwälzungen tendenzieü noch zunehmen, dann ist offensichtlich ein Problem
dingfest gemacht, das für jeden einzelnen Berufstätigen ebenso relevant ist wie
für die Volkswirtschaft als Ganzes. Daraus mag sich dann die weitere Frage
ergeben, ob das traditioneUe System der Berufsausbildung noch den
Anforderungen der Gegenwart und vor aUem der Zukunft gerecht wird (denn der
Junge, der heute seinen Beruf erlernt, soU ja noch der Arbeitswelt des
Jahrhundertendes gewachsen sein — oder ob nicht eine Modifikation des Systems
erforderbch ist, die statt auf starre, je isoherte Einzelberufe stärker auf die
faktische Berufsmobibtät vorbereitet. Man könnte etwa an die stärkere Betonung
einer offenen Betufsvorbildung — zum Beispiel des Umgangs mit Maschinen
im aUgemeinsten Sinne — denken : eine Berufsvorbildung, auf die dann die
wechselnden Spezialanforderungen als auf ihr generelles Fundament jeweils
zurückgreifen könnten. Eine solche Modifikation aber hat viele Voraussetzungen

und Konsequenzen; sie kann deshalb nicht aufs Geratewohl erfolgen,
sondern sie erfordert sorgfältig erarbeitetes Erhebungsmaterial als Vorbedingung

ihres Erfolges.

Ideologie und Wertfreiheit

Das Beispiel könnte bei genauerer Analyse noch manche interessante Einsicht
vermitteln, nicht zuletzt hinsichtbch der Widerstände und Vorurteile, mit
denen sozialwissenschaftliche Untersuchungen zu rechnen haben. Die
angedeutete Veränderung des beruflichen Bildungswesens könnte nämUch manche
traditioneUen Handwerksformen, die in erheblichem Maße von der «Lehr-
hngszüchterei » leben, in ihrer Existenz bedrohen, jedenfaUs was ihre
herkömmliche Gestalt betrifft. (Lehrbngszüchterei bedeutet, daß die Betriebe mit
billigen Lehrlingen arbeiten. Sie sind biUig kraft des Anspruchs, eine wertvolle

Ausbildung zu vermitteln. Sobald Lehrzeit und «Ausbüdung» aber

abgeschlossen sind und deshalb der voUe Tariflohn gezahlt werden müßte,
werden die Arbeitskräfte zur Abwanderung in andere Berufe veranlaßt.) Es
ist verständhch, daß derartige Handwerke mit Hilfe ihrer «Dach»-Organisationen

gegen einschlägige Untersuchungen Sturm laufen und dabei, sobald es

ihnen an rationalen Argumenten fehlt, Sentiments und Ressentiments mobilisieren,

die sich am Ende zu mibtanten Ideologien verdichten können1.
Das Ideologieproblem, das sich hier an einem noch unscheinbaren Beispiel

zeigt, ist nicht neu. Schon Thomas Hobbes hat es im 17. Jahrhundert formu-
bert und ins PrinzipieUe erhoben: «Von den beiden Gattungen der Wissen-



Schaft, deren jede in einem Grundzuge unseres Wesens ihre Wurzel hat, nämbch

die mathematische in Vernunft, die dogmatische in Leidenschaft, ist die
eine von Zank und Zwiespalt frei, denn sie besteht nur in der Vergleichung
von Figuren und Bewegungen, und in diesen Dingen gibt es keinen Gegensatz
zwischen der Wahrheit auf der einen Seite und dem Interesse der Menschen
auf der anderen; hingegen ist in der dogmatischen Wissenschaft nichts
vorhanden, was unbestritten wäre, und dies hat seinen Grund darin, daß sie darauf
ausgeht, Menschen zu vergleichen, und sich so in ihr Recht und ihren Vorteil
hineinmengt. Denn in bezug darauf kann man sagen : So oft Vernunft wider den

Menschen ist, so oft wird der Mensch wider die Vernunft sein. Daher kommt es, daß

unter denjenigen, welche über Gerechtigkeit und über das Staatswesen
geschrieben haben, jeder sich selber und einer dem anderen widerspricht2.»
Hobbes hat keinen Zweifel: «Liefe die Lehre, daß die Winkelsumme eines

Dreiecks gleich zwei rechten Winkeln ist, dem Herrschaftsanspruch irgendeines

Mannes oder den Interessen der Herrschenden entgegen, dann wäre diese

Lehre, wenn nicht bestritten, dann doch durch die Verbrennung aUer
Lehrbücher der Geometrie unterdrückt, sofern nur die Betroffenen das hätten
durchsetzen können3. »

Hobbes meint, daß es aus diesem Dilemma nur einen Ausweg gibt: «Man
muß Prinzipien zu Fundamenten nehmen, die der Egoismus sich arglos
gefaUen läßt und nicht von vornherein zu zerstören trachtet», das heißt, man
muß Vernunft und Interesse in Einklang bringen, indem man die Wissenschaft

vom Menschen ihres dogmatischen Charakters entkleidet, sie nicht von
irgendwelchen vorgegebenen Wertungen ausgehen läßt, sondern das schlechthin
elementare Interesse, in dem alle Menschen übereinkommen können, zu ihrem
Angelpunkt macht: das Interesse, das die Menschen daran haben, miteinander
in Sicherheit und, soweit möglich, in Wohlstand zu leben, statt einander
totzuschlagen oder zu unterjochen. Die Wahrung dieses elementaren Interesses

setzt freibch Aufklärung voraus : Die Menschen müssen erkennen, daß sie auf
die gewaltsame Durchsetzung je besonderer Wertungen und Anschauungen
Verzicht zu leisten haben, weil diese Gewaltsamkeit unausweichbch zum
ideologisch aufgeladenen Krieg oder Bürgerkrieg führen muß. Im übrigen mögen
Individuen und Gruppen glauben, was sie wollen — ja sie können dies gerade
in dem Maße tun, in dem sie darauf verzichten, aus ihrem persönhchen Glauben
einen pohtisch-geseUschaftlichen Casus beUi zu machen.

An Hobbes' Auffassung ist zweierlei interessant. Einmal der entschlossene

Verzicht auf vorgegebene, dogmatisch fixierte Wertungen: Hobbes ist im
Grunde der erste, vehement antiaristotehsche Philosoph einer Sozialwissenschaft

der «Wertfreiheit». Deshalb habt ihm freilich auch durch die Jahrhunderte

die Anklage entgegen, er habe «entmorabsierend» gewirkt.
Zweitens : Gerade in dem entschlossenen Verzicht auf «Wertungen » zeigt

sich das Verantwortungs-Ethos der neuen Wissenschaft. Denn sie fragt nach

121



den Bedingungen der Mögbchkeit gesicherten menschUchen Zusammenlebens ;

was Hobbes sich erhofft, ist nichts Geringeres als die HersteUung und Wahrung
des Friedens, welcher ihm als der einzige rational bestimmbare Endzweck jeder
politischen Ordnung erscheint.

Aber wieder habt durch die Jahrhunderte die Kritik: «Die Einmütigkeit,
mit der die Kritiker auf einer mystischen Legitimierung der GeseUschaft, auf
göttlichem oder natürUchem Recht als Grundlage des Verhaltens oder als

Projektion des Gewissens bestehen, ist offensichtbch etwas, was von einer praktischen

politischen Wissenschaft in Rechnung gesteUt werden muß. Das zeigt die
Schwäche von Hobbes' Versuch eines GeseUschaftsentwurfs auf der Basis

kalter Berechnung und ohne die Kraft eines Mythos4. »

Handelt es sich also, das ist offenbar die zentrale Frage, bei Hobbes — oder

aUgemeiner ausgedrückt: bei den Sozialwissenschaften, die «wertfrei» die

Bedingungen menschbchen Daseins zu erforschen suchen und eben mit dieser

Wertfreiheit ihre Verantwortung wahrzunehmen glauben, um einen Frevel,
einen Irrtum — oder um eine Banalität?

Banalität der Einsichten Ì

Zut Veranschaubchung des schwierigen Problems sei es gestattet, eine
Geschichte zu erzählen. Sie handelt vom Probeunterricht einer Studentin in einer
Dorfschule, den ich miterlebte. Das Stundenthema lautete: Albrecht der Bär
besiedelt die Mark Brandenburg. Die Studentin berichtete, wie Albrecht der
Bär Siedler in das Land holte, das «menschenleer» war (abgesehen von den

«räuberischen», ÜberfäUe verübenden Wenden, die offenbar nicht weiter zählten).

Die Siedler kamen aus den übervölkerten westbchen Gauen des Reiches ;

die Studentin schilderte, wie in diesen Gauen die Bauern ihre kinderreichen
Familien kaum mehr ernähren konnten und wie dann die jüngeren, landlosen
Söhne in die Weiten des «freien» Ostens aufbrachen.

Ich griff ein und fragte die Kinder, wie man denn eigentlich heute mit dem
Problem fertig werde? Verblüfftes Schweigen. Aber auf weitere Fragen kam
dann — wie zu erwarten — zutage, daß die meisten Väter der Kinder dieses

Dorfes nicht mehr in der Landwirtschaft, sondern in den Fabriken der
nahegelegenen Stadt arbeiten. Und schbeßbch brachten die Kinder heraus: «Wir
lösen das Problem nicht mehr, indem wir neues Land erobern, sondern durch
neue Arbeitsplätze in der Industrie. »

Darauf steUte ich noch eine Frage : Wie ist es nun aber in den Ländern —
wie beispielsweise in Indien, das gerade im Erdkundeunterricht behandelt
worden war —, in denen das Land auch nicht mehr für die vielen Menschen
ausreicht, in denen es aber noch so gut wie keine Industrie gibt? Die Kinder
diskutierten die Frage und kamen zu dem Ergebnis, daß nur drei Möghchkeiten

bestehen: i. Hunger und Seuchen begrenzen die Bevölkerung. 2. Man



führt einen Eroberungskrieg gegen die Nachbarn, um neues Land zu gewinnen.

3. Das Gebiet wird so schneU wie möglich industrialisiert.
Ist es zu hoch gegriffen, wenn man sagt, daß die Kinder in dieser

Schulstunde statt eines beziehungslosen Geschichtsbildes eine soziologische Einsicht

gewonnen haben — eine Einsicht, die auch manchem « Gebildeten » wohl
anstünde? Und was, faUs die Einsicht zutrifft, sollte man tun? Sollte man das

weltweite Problem der Bevölkerungszunahme als ein schicksalhaftes
Naturereignis hinnehmen und zusehen, welche Mythen und welche Ausbrüche die
Not der Völker wohl produziert? Oder sollte man versuchen, durch die
Vermittlung technischer Fertigkeiten und soziologischer Einsichten der drohenden

Katastrophe zu steuern?

Europa ist mit dem Problem, nicht ohne schwere Erschütterungen, fertig
geworden, weil einmal die industrieUe Entwicklung — also die «vertikale»
Entwicklung neuer Lebensmögbchkeiten — mit den medizinisch-hygienischen
Fortschritten, die an der Bevölkerungsvermehrung so wesentbchen Anteil
haben, Hand in Hand ging, und weil zweitens eine weltgeschichtbch einmalige
«horizontale» Entlastung von den drohenden «Reservearmeen» — vor allem
nach Amerika — mögbch war.

Aber noch im zwanzigsten Jahrhundert konnte in Mitteleuropa jener
Mythos vom «Volk ohne Raum» zur Herrschaft gelangen, der — als lebte man
noch im Zeitalter Albrechts des Bären — den mörderischen Traum von der

Eroberung neuen Lebensraumes träumte, mitsamt seiner vertrackten Logik :

daß man als das auf Eroberung angewiesene Volk ohne Raum vor allem mehr
Kinder produzieren müsse.

Kein Zweifel: Die Einsicht in die Bedingungen der Möghchkeit friedlichen
Zusammenlebens, des gemeinsamen Überlebens mag etwas Banales an sich
haben. Aber bleibt dieser Eindruck noch, wenn man an die Alternativen denkt?
Sind die Theorie und die Praxis der nationalsozialistischen Ostpolitik Banalitäten?

Ist Auschwitz banal? Und wie steht es um die Alternativen zur rationalen
Einsicht in die Bedingungen friedlichen Zusammenlebens heute — unter dem
Schatten der Atomwaffen und der Interkontinentalraketen?

Das demokratische Potential

Kehren wir zu Hobbes zurück: Was seinen Überlegungen über die

Bedingungen des Friedens so große Dringlichkeit verschafft, ist das Erlebnis der
nicht mehr zurückzunehmenden konfessionellen Pluralität und der durch sie

verursachten Erschütterungen, der weltanschaulich geprägten Kriege und
Bürgerkriege des 16. und 17. Jahrhunderts. Hobbes' revolutionärer
Lösungsvorschlag beruht auf einer entschiedenen Trennung der auf rationale Einsicht
gegründeten pohtischen Ordnung vom je persönlichen Glauben, welcher in
die Innerhchkeit des Individuums gebannt werden soU. Hobbes' großer Nach-

123



folger, John Locke, macht daraus das Toleranzprinzip der trennenden Gegen-
übersteUung von Staat und Konfession: eine Gewaltenteüung elementarer

Art, weil sie dem Staate die weltanschaubche, den Konfessionen aber die poU-
tisch-geseUschafthche Verfügungsgewalt abspricht.

Dies ist — nicht zufäUig gewannen Lockes Ideen in Amerika so entscheidende

Bedeutung — eine der Grundlagen des demokratischen Prinzips, welches

die Wechselbedingtheit von Gleichheit und Freiheit zum Inhalt hat:
Einerseits ist es notwendig, daß — wie schon Hobbes es formulierte — «aUe

Menschen einander als von Natur gleich anerkennen», das heißt daß aUe

Besonderheiten der Herkunft, der Sprache, des Glaubens, der Hautfarbe und so

weiter für die staatsbürgerliche Ordnung keine RoUe spielen dürfen. Andererseits

ermöglicht eben dieses Gleichheitsprinzip, im genauen Maße seiner

Durchsetzung, die Freiheit zu den Besonderheiten der Anschauungen und
Interessen, kurz zum sozialen Plurahsmus, denn einzig auf dem Boden der

prinzipieU anerkannten Gleichheit können die Besonderheiten von Individuen
und Gruppen sich im Rahmen der demokratischen Verfassung als eines
«neutralen» Spielregelsystems der Machtgewinnung und Machtbehauptung
entfalten, ohne daß es zu einem mörderischen «Krieg aUer gegen aUe» kommt.
Sobald dagegen irgendeine Besonderheit, beruhe sie nun auf der Sprache
oder dem Glauben, auf dem ökonomischen Status oder worauf auch immer,
zum Kriterium prinzipieller Ungleichheit erklärt wird, hört unvermeidbar
zugleich die Freiheit auf: Die Besonderheit wird zur Grenzbnie einer «existen-
tieUen» Freund-Feind-Relation, die auf die Auslöschung oder Unterjochung
aUes Andersartigen zielen muß. Nach dem blutigen Anschauungsunterricht
unseres Jahrhunderts soUte diese Wechselbedingtheit von Gleichheit und Freiheit,

von Ungleichheit und Unfreiheit eigentlich nicht mehr zweifelhaft,
sondern zur «banalen», zur selbstverständlichen Einsicht geworden sein.

Das demokratische Prinzip der Gleichheit und der Freiheit ist nun zugleich
der Boden, auf dem die modernen Sozialwissenschaften stehen — gleichviel,
ob sie sich dessen immer bewußt sind oder nicht —, der Boden, auf dem aüein
sie bestehen können. Denn ihre «Wertfreiheit» gründet in der Wertfreiheit, in
der prinzipieUen Offenheit eines pohtischen Systems, das sich statt einer
besonderen Weltanschauung oder einer zementierten Interessenlage der Freiheit
aUer Anschauungen und Interessen (sofern sie nur die grundlegenden
Spielregeln der Chancengleichheit aUer anerkennen) verschrieben hat. Wo dagegen
weltanschauliche und interessenbestimmte «Parteilichkeit» zum politischen
Prinzip wird, ist für die Sozialwissenschaften im eigentlichen Sinne kein Raum
mehr. Das zeigt unmißverständlich etwa « das kommunistische Weltlager, das

die Soziologie zu einer bürgerlichen Wissenschaft abwertet und durch eine

dogmatisch gesicherte GeseUschaftslehre ersetzt, welche die unbestreitbaren

Vorzüge eines Katechismus und einer Felddienstordnung auf bestrickende
Weise in sich vereint5».

124



Nahrhaftigkeit oder Historizität?

Der BUck in den Zerrspiegel ihres Gegenbüdes kann den Sozialwissenschaften
dazu helfen, ihrer eminenten Verantwortung gewahr zu werden, die sie heute
wie niemals zuvor zu tragen haben. Denn indem sie einzig auf dem Boden
demokratischer Grundprinzipien gedeihen können, ist es zugleich an ihnen, die
Einsichten zu erarbeiten, deren die demokratischen Völker und ihre Führer
sich bedienen müssen, wenn sie unter den Bedingungen des industrieUen
Zeitalters in Freiheit überleben wollen.

Dazu gehört, um nur weniges zu nennen, angesichts weltweiter Kommunikation

und nicht mehr aufzulösender aUgemeiner Interdependenz als erstes
eben die Erkenntnis der prinzipiellen Egabtät alles Humanen: eine Erkenntnis,
die durch die Variabilität, die ungemeine Vielfalt menschhcher Lebensformen
keineswegs widerlegt, sondern im Gegenteil nur bestätigt wird. Daraus folgt
freüich, negativ ausgedrückt, die Bekämpfung jenes «koUektiven ZentraU-
tätsaffektes », den Behrendt — wohlgemerkt: für die Gegenwart, in der ihm
ein ganz anderer, destruktiverer SteUenwert zukommt als im vorindustrieUen
Zeitalter! — mit Recht seiner Kritik unterzieht. Die EinsteUung, nur die eigene
Lebensweise für vortreffbch zu halten und im Grunde zu bezweifeln, ob hinter
den Bergen auch «Menschen» wohnen, nur weü diese «anders» sind als man
selbst ist, muß nun einmal im zwanzigsten Jahrhundert buchstäblich mörderische

Folgen nach sich ziehen. Die Erkenntnis der prinzipieUen EgaUtät aUes

Humanen muß hingegen — um es nochmals zu wiederholen und zu
unterstreichen — keineswegs die Einebnung aller Unterschiede zur Folge haben,
sondern sie bietet die Voraussetzung, die Bedingung der Möghchkeit dafür,
daß solche Unterschiede in friedUchem Zusammenleben bewahrtwerden können.

Hieraus ergibt sich als zweites unausweichüch ein Kampfgegen biologistische
Vorurteile aller Art, das heißt gegen die — aus älteren sozialen Formationen
überkommene und in ihnen sehr verständUche — Neigung, zur unveränder-
Uchen Naturkonstante zu erklären, was in Wahrheit nur das Produkt je
besonderer sozio-kultureUer Verhältnisse ist. Und das bedeutet, nun wiederum
positiv gewendet, die Erkenntnis des Gewordenseins und der grundsätzlichen
Veränderbarkeit aber menschUchen Lebensformen, also die Einsicht in die
prinzipieUe Historizität aUer sozialen Gegebenheiten.

Gerade diese Einsicht ist es freüich, die emotional aufgeladenen Widerstand
auf sich zieht. Denn daß das Gewohnte Resultat der Geschichte und nicht
Naturereignis ist, ergibt, als Einsicht, eine Belastung: Man muß nun in Freiheit
verantworten, was man zuvor als «Natur» oder als gottgewoUtes Schicksal fraglos

hinnehmen durfte; man muß das tragen, wovon man bisher fraglos sich

tragen lassen konnte. Freie Selbstverantwortung mag zwar die Würde des

Menschen ausmachen, aber darauf zu vertrauen — wie es der LiberaUsmus des

19. Jahrhunderts tat —, daß aUe Menschen fraglos nach solcher Selbstverant-

125



wortung streben, hieße einer gefährbchen IUusion verfaUen ; wir haben erlebt,
daß ganze Völker ihre Freiheit wie ein Nessushemd abzustreifen versuchten,
daß sie, um der Last der Freiheit zu entrinnen, sich einem autoritären Führer
und seiner irrationalen Mythologie in die Arme warfen6. Und wir kennen die

Folgen.
Hier kann nur eines helfen: Einsicht, durch systematische Aufklärung

gewonnen und befestigt — poUtisch gesprochen die auf Erkenntnis und Erfahrung

gegründete Demokratie statt aber auf Emotionen und Dogmen beruhenden

Herrschaftssysteme : eine pohtische und soziale Ordnung der Freiheit, wie
sie einer der Großen unter den Soziologen unseres Jahrhunderts,TheodorGeiger,
in einem seiner letzten Werke als «Demokratie ohne Dogma» beschrieben hat.

Die Aufgaben der Forschung

Es läßt sich nicht bestreiten, daß die Sozialwissenschaften eine Vergrößerung
des «Übels», eine Vergrößerung der Last der Freiheit bewirken. Denn jede
empirische Untersuchung sozialer Verhältnisse, ja bereits jede Reflexion auf
das Gegebene fördert einiges von dessen Bedingtheiten zutage, führt also,
mindestens indirekt, zur Erkenntnis der Historizität des Untersuchungs- und
ReflexionsObjektes und destruiert die IUusion seiner Naturhaftigkeit. Dies leugnen

zu wollen wäre töricht, denn es läßt sich auf die Dauer doch nicht verheimlichen.

Und es wäre kurzsichtig, beruht doch, wie gezeigt, der therapeutische
Effekt der Sozialwissenschaften nicht nur in diesen oder jenen Besserungsvorschlägen

für Spezialprobleme, sondern in erster Linie auf der Vermittlung der
Einsicht in die prinzipieUe EgaUtät und Variabibtät aUes Humanen : diese
Einsicht, ohne die die moderne Welt nicht überleben kann, es sei denn als eine
Welt totaler Gewaltsamkeit und permanenten Terrors.

Ist freilich der antisozialwissenschaftbche Affekt insofern noch verständhch,
als die Sozialwissenschaften eben die Naturwüchsigkeit des Gegebenen als bloßen

Schein durchsichtig machen und zur Erkenntnis seiner Historizität drängen,

so wirkt die Anklage, die Sozialwissenschaften hätten sich weithin dem

Biologismus und der Geschichtsfeindbchkeit verschrieben, eigentbch nur noch
abwegig, denn sie verkehrt den Tatbestand in sein genaues Gegenteil. Man
macht den Arzt für die Krankheit verantworthch, die er diagnostiziert und
beim Namen nennt. Als Projektion von innen nach außen, als Sündenbock-

phänomen ist dieser Vorgang in der Geschichte individueUer und koUektiver
Neurosen aUerdings nur zu geläufig.

Es läßt sich weiterhin nicht bestreiten, daß sich der Aktionsradius der
modernen Sozialwissenschaften ständig vergrößert hat. Sie begannen mit ihren
konkreten Untersuchungen vor aUem im Bereich der industrieUen Arbeitswelt.
Inzwischen sind sie jedoch in viele andere Lebensbezirke vorgedrungen. So hat
sich in den letzten Jahrzehnten etwa die Soziologie der Famihe, der Jugend

126



und des Freizeitverhaltens zu einem umfangreichen und intensiv bearbeiteten

Forschungsgebiet entwickelt. Aber es hieße einmal mehr die Beweislast
umkehren, woUte man die Soziologie in dem Sinne anklagen, daß sie sich in immer
neue Bereiche eindränge und diese damit problematisiere, sie gewissermaßen
ihrer sozialen Unschuld beraube. Die Soziologie folgt vielmehr, buchstäblich

notgedrungen, nur jener Problemausweitung, die sich in den sozialen Verhältnissen

selbst voUzogen hat.
Die Revolutionierung traditioneUer, quasi-naturhafter Gegebenheiten begann

ja — oder wurde jedenfalls zuerst aufdringüch sichtbar — in der Arbeitswelt.
Sie produzierte dort im Zuge der Industrialisierung Notstände in vorher
unbekannter Art und von vorher unbekanntem Ausmaß, denen mit den herkömmlichen

Mitteln der Armenpflege nicht mehr gesteuert werden konnte und die
deshalb eine neuartige, von wissenschaftlicher Erkenntnis geführte Sozialpobtik

zu Hilfe rufen mußten, sollten die Dinge nicht in den Abgrund einer

geseUschafthchen wie pohtischen Katastrophe treiben.
Der Umsturz in der Arbeitswelt aber zog einen Umsturz der Familienstruktur,

der Einbettung und Sicherung des einzelnen in den herkömmUchen
Primärbeziehungen, nach sich. Trennung von Beruf und Famihe, von Produktion
und Konsum, IndividuaUsierung und Emotionabsierung der Partnerwahl,
Entwicklung vom hierarchisch bestimmten Großverband zur partnerschaftbch
geprägten Kleinfamibe : das sind nur einige Stichworte zur Geschichte dieses

Umsturzes, die wiederum zahllose und schwerwiegende Probleme aufwarf, zu
deren Bewältigung die wissenschafthche Erkenntnis zu Hilfe gerufen werden
mußte, weil das Zerbrechen überbeferter Maßstäbe und Mittel ja gerade den

Kern aUer Problematik bildet. Nicht anders steht es mit den Verhaltensmaßstäben

des Jugendbchen, nicht anders mit der Freizeit, die in dieser Form, als

ein eigens zu bewältigender Leer-Raum, ebenfalls erst eine Konsequenz der
industrieUen Entwicklung — und zwar in einer verhältnismäßig späten Phase

— darstellt.
Ein letztes Beispiel sei noch erwähnt : Als Sondergebiet sozialwissenschaft-

hcher Forschung hat sich gerade in jüngster Zeit die Agrarsoziologie spürbar
entwickelt. Diese vergleichsweise späte, nun aber um so drängendere Entwicklung

ist abermals leicht zu erklären : Die Landwirtschaft als Erwerbszweig, das

Dorf als Daseinsraum, das Bauerntum als Lebensform lagen zunächst abseits

der städtisch-industrieUen Revolution, sie erschienen deshalb lange Zeit
hindurch wie Relikte einer «guten alten Zeit» — und wurden nicht zufäUig zum
ideologischen Zielpunkt rückwärtsgewandter großstädtischer Romantizismen.

Aber die moderne Entwicklung reißt aUe Grenzen nieder und macht nun
die Andersartigkeit der alten Agrarverfassung nur um so schmerzhafter als

Zurückgebbebensein bewußt. Bauern, die am HerkömmUchen festhalten,
verelenden, weil sie mit denen, die sich auf moderne Produktionsverfahren
umstellten, nicht mehr konkurrieren können ; die Jugend wandert ab, ganze Dör-

127



fer und Landschaften in schwierigen « Grenz »-Gebieten, typisch zum Beispiel
in Gebirgslagen, veröden, und eine schlagkräftige «grüne Front» formiert
sich, die nach Hilfe ruft. SoU man sie verweigern oder um der eigenen
landfernen Romantizismen wiUen Subventionen ledigUch zum Bau von Ghettomauern

verwenden, die im Grunde nur eine gefährbche — wie bittere
Erfahrungen zeigen: auch pobtisch gefährbche — Deklassierung verewigen? Ist es

nicht besser, gezielte, das heißt durch nüchterne wissenschaftliche Erkenntnis
gelenkte Hilfe zu bringen, welche auf Wandlungen in dem Sinne zielt, daß sie

dem Bauern ein selbstverantworthches Bestehen innerhalb der industriahsierten
GeseUschaft ermöglicht?

Die Alternative der Verantwortung

Unverkennbar läuft aUes, was hier gesagt worden ist und was gesagt werden
kann, auf die einfache, ja banale Alternative hinaus : Entweder werden wir mit
den Problemen, die die moderne Weltentwicklung geschaffen hat und immer
weiter schafft, fertig, indem wir sie beherrschen lernen — oder sie werden uns
unterjochen und ins Verderben reißen. Rationale Erkenntnis aber ist das einzige
Mittel, um mit diesen Problemen im Sinne ihrer Beherrschung fertig zu werden.

Und damit wird zugleich die Alternative der Verantwortung sichtbar, um
die es geht: Wir können entweder die Probleme der modernen Weltentwicklung

zu bannen versuchen, indem wir sie leugnen und jene denunzieren, die sie

nennen. Oder wir können uns bemühen, so viel oder so wenig wir immer
vermögen, von den Problemen Kenntnisse zu gewinnen und Kenntnisse zu vermitteln,

um damit die Voraussetzungen für ihre Bewältigung zu schaffen.

Worum es geht, das läßt sich am Ende nicht besser sagen als mit den Worten
Tocquevilles, mit denen er seine Untersuchung über die «Demokratie in
Amerika» beschheßt:

«Man muß sich sehr hüten, die werdenden GeseUschaften auf Grund von
Ideen zu beurteilen, die man den verschwundenen GeseUschaften entnimmt.
Das wäre ungerecht, denn diese GeseUschaften, so erstaunhch verschieden
voneinander, lassen sich nicht vergleichen.

Es wäre kaum vernünftiger, von den Menschen unserer Zeit die besonderen

Tugenden zu fordern, die sich aus der GeseUschaftsordnung unserer Ahnen
ergaben, denn diese Ordnung ist untergegangen und hat in ihrem Sturz aUes

Gute und Schlechte, das in ihr war, in wirrem Durcheinander mitgerissen.
Aber heutzutage werden diese Dinge noch schlecht verstanden.
Ich bemerke eine große Zahl von Zeitgenossen, die unter den Einrichtungen,

Ansichten, Ideen, die der aristokratischen Verfassung der ehemabgen
GeseUschaft entstammen, eine Wahl zu treffen versuchen; sie gäben gerne die
einen preis, möchten aber die anderen bewahren und sie mit sich in die neue
Welt hinübernehmen.

128



Ich meine, diese vergeuden ihre Zeit und ihre Kraft an eine ehrenwerte und
unfruchtbare Arbeit.

Es handelt sich nicht mehr darum, den besonderen Nutzen zu retten, den
die Ungleichheit der geseUschafthchen Bedingungen den Menschen verschafft,
sondern die neuen Vorteüe zu sichern, die ihnen die Gleichheit zu bieten
vermag. Wir soUten nicht versuchen, unseren Vätern gleich zu werden, sondern
uns bemühen, jene Größe und jenes Glück zu erringen, die uns angemessen
sind.

Was mich angeht, der ich am Ende meiner Wanderung angelangt, aus der
Ferne, aber aüe die verschiedenen Gegenstände gleichzeitig überschaue, die ich
auf meinem Wege einzeln betrachtet habe, so erfüUen mich Furcht und
Hoffnung. Ich sehe große Gefahren, die gebannt werden können, große Übel, die

man vermeiden oder verringern kann, und ich sehe mich mehr und mehr in
dem Glauben bestärkt, daß die demokratischen Nationen in Ehre und Wohlstand

leben können, wenn sie es nur woUen.
Ich weiß wohl, daß manche meiner Zeitgenossen der Ansicht huldigen, die

Völker seien auf Erden nie ihre eigenen Herren, und notwendig gehorchten
sie irgendeiner unüberwindbaren und vernunftlosen Kraft, die den früheren
Geschehnissen, der Rasse, dem Boden oder dem Klima entspringt.

Das sind falsche und feige Lehren, aus denen stets nur schwache Menschen
und verzagte Nationen hervorgehen können: Die Vorsehung hat das

Menschengeschlecht weder ganz unabhängig noch vöUig sklavisch geschaffen. FreiUch

zieht sie um jeden Menschen einen Schicksalskreis, den er nicht durchbrechen

kann; aber innerhalb dieser weiten Grenzen ist der Mensch mächtig und
frei ; so auch die Völker.

Die Nationen unserer Tage können an der Gleichheit der geseüschaftUchen
Bedingungen nichts mehr ändern; von ihnen jedoch hängt es ab, ob die Gleichheit

sie in die Knechtschaft oder in die Freiheit, zur Gesittung oder in die
Barbarei, zum Wohlstand oder ins Elend führt. »

1 Es ist merkwürdig, aber vielleicht doch verständlich, daß die eingehendsten Untersuchungen

über Berufsaussichten, die in Deutschland in den letzten Jahren durchgeführt
wurden, nicht etwa in den amtlichen Organen der Berufsberatung, sondern in einem unbelasteten

«Außenseiter» — der Illustrierten Stern — ihren Auftraggeber hatten. 2« Elements of
Law», Widmungsbrief an Newcastle. '«Leviathan», Kap. n. 4J. Bowle, Hobbes and his
Critics. A Study in Seventeenth Century Constitutionalism. London 1951, S. 192. 6H. Pleßner
bei der Eröffnung des Jubiläumskongresses der deutschen Gesellschaft für Soziologie aus
Anlaß ihres fünfzigjährigen Bestehens: «Soziologie und moderne Gesellschaft», Verhandlungen

des vierzehnten deutschen Soziologentages, Stuttgart 1959, S. 14. 6Mit Recht hat
deshalb K. R. Popper in seinem Buch «The Open Society and its Enemies» (London 1945)

vom «strain of civilization», dem prinzipiellen Lastcharakter der offenen Gesellschaft
gesprochen. Umgekehrt hat A. Gehlen immer wieder den entlastenden Effekt sozialer Institutionen

betont; in diesem Sinne müßte man freilich von einer progressiven Entinstitutionali-
sierung vieler Institutionen im Zuge der modernen Entwicklung sprechen.

129


	Die Verantwortung der Sozialwissenschaften

