Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 2

Artikel: Die Verantwortung der Sozialwissenschaften
Autor: Krockow, Christian von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161722

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Verantwortung der Sozialwissenschaften
CHRISTIAN GRAF VON KROCKOW

In memoriam Hans Barth

Das zweifache Vorurteil

Die Sozialwissenschaften befinden sich in einer seltsamen Lage. Das Theorem
der «Wertfreiheit» spielt in ihnen eine zentrale Rolle, und doch sehen sie sich
stindig mit Affekten und Wertungen, ja mit massiven Vorurteilen konfron-
tiert. Auf der einen Seite stehen tibersteigerte Erwartungen, die von den So-
zialwissenschaften die Losung beinahe aller Probleme erhoffen oder sogar for-
dern; in diesem Sinne ist vor allem die Soziologie eine Art von Modewissen-
schaft geworden, und ihre Vertreter werden mit Vortrags- und Verlagswiin-
schen uberflutet. Auf der anderen Seite gibt es eine nicht weniger affektgela-
dene Ablehnung, die den Eindruck erwecken will, da3 alle oder doch sehr
viele Schwierigkeiten der Gegenwart iiberhaupt erst von den Sozialwissen-
schaften hervorgerufen worden seien, indem diese in immer neue Bezirke des
menschlichen Daseins sich eindringen, um sie zunichst mit fragwiirdigen
«Untersuchungen» zu problematisieren und sodann fiir die erfundenen Pro-
bleme fragwiirdige «Losungen » anzubieten.

Woher stammt diese doppelte Affektivitit? Die Antwort kann eigentlich
nur banal sein: Seit Beginn der Neuzeit ist Europa, und von Europa her die
Welt, einem ProzeB3 der Transformation aller menschlichen Verhiltnisse aus-
gesetzt; dieser Transformationsproze liuft mit immer zunehmender Be-
schleunigung ab und ergreift stets weitere Riume und Lebensbereiche. Nichts
erscheint mehr als gesichert — auBer vielleicht die Erwartung, daB alles anders
ist und anders wird als es war. Daraus ergibt sich, verstindlich genug, der
Horror vacui vielfacher Desorientiertheit: Ehrwiirdige Institutionen zerbre-
chen, Traditionen gelten nichts mehr, die Schatzkammer iiberlieferter Erfah-
rungen, alter Weisheiten erweist sich als unzulinglich, ja oft genug als Ver-
hingnis fiir jene, die auf sie noch vertrauen.

Und so stellt sich, wiederum verstindlich genug, die Frage nach den Mog-
lichkeiten neuer Orientierung. «FEine vollig neue Welt bedatf einer neuen
politischen Wissenschaft. Aber daran denken wir nicht; von einem rasch
flieBenden Strome dahingetrieben, bleibt unser Blick hartnickig an ein paar
Trimmerresten haften, die man am Ufer noch sieht, wihrend die Strémung
uns mitreiBt und uns ricklings den Abgriinden zutrigt.» Diese Feststellung
Tocquevilles, vor 130 Jahren niedergelegt, behauptet noch immer ihre Giiltig-

118



keit. Die Soziologie aber, Teilbereich der geforderten neuen Wissenschaft,
bemiiht sich, Antworten zu finden auf die Herausforderungen eines verinder-
ten und immer rascher sich verindernden Daseins, und zwar nicht durch illu-
sionidre Fluchtreaktionen, sondern durch — so weit wie méglich — unvor-
eingenommene Analyse der vorgefundenen Probleme. Sie will damit eine
Orientierung ermoglichen, die standhilt.

Es ist einsichtig, daB} eine solche Wissenschaft uibersteigerten Erwartungen
begegnet, dal man von ihr Patentrezepte zur Losung aller Schwierigkeiten er-
hofft — und daBl Soziologen bisweilen der Versuchung erliegen, solche Re-
zepte auch anzubieten. (MuBl man indessen die gesamte medizinisch-pharma-
zeutische Forschung verurteilen, weil in ihrem Gefolge manchmal Scharlatane
auftauchen, die mit Wunderdrogen Geschifte machen wollen?)

Es ist kaum weniger einsichtig, dal die Soziologie auf affektgeladenen Wi-
derstand stoBt — schafft doch das BewuBtmachen, das Aufdecken der Ut-
sachen bestimmter Schwierigkeiten in der Regel zunichst einmal neue Schwie-
rigkeiten: Den Beteiligten wird die Einsicht zugemutet, dal sie se/bst, statt
imaginire Siindenbocke zu jagen, gewisse eingewurzelte Verhaltensweisen
dndern miissen, wenn sie zu einer Lésung kommen wollen. (Diese Erfahrung
affektgeladenen Widerstandes, der der Psychoanalyse verwandt, ist jedem
Soziologen geliufig, der sich einmal an empirischen Erhebungen versucht hat.)

Aber grotesk ist jene Umkehrargumentation, die den Sozialwissenschaften
jene Schwierigkeiten zuschieben will, durch welche sie iiberhaupt erst auf den
Plan gerufen worden sind — als sei etwa die immer zunehmende «vertikale»
und «horizontale» Bevolkerungsmobilitit eine Erfindung der Wissenschaft
und nicht vielmehr ein fundamentaler Tatbestand der modernen Gesellschaft.
Als sei es die Frage, ob man diese Mobilitit «wollen» solle oder nicht und
nicht vielmehr, wie man mit ihr fertig werde, wie einzelne und Gruppen in ihr
bestehen kénnen.

Natiirlich ist es bequemer, einfach die Augen zu schlieBen und zu glauben,
es wiirde sich alles zum besten wenden, wenn nur nicht gewisse Leute es zu
ihrem Beruf machen wiirden, unentwegt Probleme zu erfinden. Aber es ist
doch die Frage, ob es nicht fiir ein groBeres VerantwortungsbewuBtsein zeugt,
wenn man gegebenen Schwierigkeiten ins Auge sieht und sie niichtern ana-
lysiert, um damit die Vorbedingungen fiir ihre Beseitigung zu schaffen.

Zur Veranschaulichung mag ein Beispiel hilfreich sein: In einem Vorort
Hambuzrgs spricht man ironisch vom Beruf des « Gummibickers». Gemeint
ist damit der junge Mann, der das Bickerhandwerk (oder ein anderes tradi-
tionsbestimmtes Handwerk) erlernte, nun aber in der groBen Gummifabrik
jenes Vorortes arbeitet, sei es, weil der erlernte Beruf sich als uberfullt erwies,
sei es, weil die Fabrik bessere Lohne und Arbeitsbedingungen bot. Dies be-
deutet jedoch, daB das Erlernen des herkémmlichen Handwerks sich fiir den
Betroffenen als eine Fehlinvestition erwiesen hat und daB die tatsichlich aus-

119



geiibte Titigkeit sich auf der Ebene des ungelernten oder nur kurzfristig ange-
lernten Arbeiters bewegt.

Wenn nun Untersuchungen ergeben, dal « Berufe» vom Typus des Gummi-
bickers von einem ganz erheblichen Anteil der arbeitenden Bevolkerung aus-
geiibt werden und daB sie zufolge der immer schnelleren technologischen Um-
wilzungen tendenziell noch zunehmen, dann ist offensichtlich ein Problem
dingfest gemacht, das fiir jeden einzelnen Berufstitigen ebenso relevant ist wie
fir die Volkswirtschaft als Ganzes. Daraus mag sich dann die weitere Frage
ergeben, ob das traditionelle System der Berufsausbildung noch den Anfor-
derungen der Gegenwart und vor allem der Zukunft gerecht wird (denn der
Junge, der heute seinen Beruf erlernt, soll ja noch der Arbeitswelt des Jahr-
hundertendes gewachsen sein — oder ob nicht eine Modifikation des Systems
erforderlich ist, die statt auf starre, je isolierte Einzelberufe stirker auf die fak-
tische Berufsmobilitit vorbereitet. Man konnte etwa an die stirkere Betonung
einer offenen Berufsvorbildung — zum Beispiel des Umgangs mit Maschinen
im allgemeinsten Sinne — denken: eine Berufsvorbildung, auf die dann die
wechselnden Spezialanforderungen als auf ihr generelles Fundament jeweils
zuriickgreifen konnten. Eine solche Modifikation aber hat viele Voraussetzun-
gen und Konsequenzen; sie kann deshalb nicht aufs Geratewohl erfolgen,
sondern sie erfordert sorgfiltig erarbeitetes Erhebungsmaterial als Vorbedin-
gung ihres Erfolges.

Ideologie und Wertfreibeit

Das Beispiel konnte bei genauerer Analyse noch manche interessante Einsicht
vermitteln, nicht zuletzt hinsichtlich der Widerstinde und Vorurteile, mit
denen sozialwissenschaftliche Untersuchungen zu rechnen haben. Die ange-
deutete Verinderung des beruflichen Bildungswesens kénnte nimlich manche
traditionellen Handwerksformen, die in erheblichem MaBle von der «Lehr-
lingsziichterei» leben, in ihrer Existenz bedrohen, jedenfalls was ihre her-
kémmliche Gestalt betrifft. (Lehrlingsziichterei bedeutet, daBB die Betriebe mit
billigen Lehrlingen arbeiten. Sie sind billig kraft des Anspruchs, eine wert-
volle Ausbildung zu vermitteln. Sobald Lehrzeit und «Ausbildung» aber ab-
geschlossen sind und deshalb der volle Tariflohn gezahlt werden mibBte,
werden die Arbeitskrifte zur Abwanderung in andere Berufe veranlafit.) Es
ist verstindlich, daB derartige Handwerke mit Hilfe ihrer «Dach»-Organisa-
tionen gegen einschligige Untersuchungen Sturm laufen und dabei, sobald es
ihnen an rationalen Argumenten fehlt, Sentiments und Ressentiments mobili-
sieren, die sich am Ende zu militanten Ideologien verdichten kénnen?.

Das Ideologieproblem, das sich hier an einem noch unscheinbaren Beispiel
zeigt, ist nicht neu. Schon Thomas Hobbes hat es im 17. Jahrhundert formu-
liert und ins Prinzipielle erhoben: «Von den beiden Gattungen der Wissen-

120



schaft, deren jede in einem Grundzuge unseres Wesens ihre Wurzel hat, nim-
lich die mathematische in Vernunft, die dogmatische in Leidenschaft, ist die
eine von Zank und Zwiespalt frei, denn sie besteht nur in der Vergleichung
von Figuren und Bewegungen, und in diesen Dingen gibt es keinen Gegensatz
zwischen der Wahrheit auf der einen Seite und dem Interesse der Menschen
auf der anderen; hingegen ist in der dogmatischen Wissenschaft nichts vor-
handen, was unbestritten wire, und dies hat seinen Grund darin, daB sie darauf
ausgeht, Menschen zu vergleichen, und sich so in ihr Recht und ihren Vorteil
hineinmengt. Denn in bezug darauf kann man sagen: So of# Vernunft wider den
Menschen ist, so oft wird der Mensch wider die Vernunft sein. Daher kommt es, daB3
unter denjenigen, welche iber Gerechtigkeit und {iber das Staatswesen ge-
schrieben haben, jeder sich selber und einer dem anderen widerspricht?. »
Hobbes hat keinen Zweifel: «Liefe die Lehre, daB die Winkelsumme eines
Dreiecks gleich zwei rechten Winkeln ist, dem Herrschaftsanspruch irgend-
eines Mannes oder den Interessen der Herrschenden entgegen, dann wire diese
Lehre, wenn nicht bestritten, dann doch durch die Verbrennung aller Lehr-
biicher der Geometrie unterdriickt, sofern nur die Betroffenen das hitten
durchsetzen konnen3. »

Hobbes meint, daB es aus diesem Dilemma nur einen Ausweg gibt: «Man
mul} Prinzipien zu Fundamenten nehmen, die der Egoismus sich arglos ge-
fallen 1iB3t und nicht von vornherein zu zerstdren trachtet», das heifit, man
muB} Vernunft und Interesse in Einklang bringen, indem man die Wissenschaft
vom Menschen ihres dogmatischen Charakters entkleidet, sie nicht von irgend-
welchen vorgegebenen Wertungen ausgehen lif3t, sondern das schlechthin ele-
mentare Interesse, in dem «//e Menschen iibereinkommen kénnen, zu ihrem
Angelpunkt macht: das Interesse, das die Menschen daran haben, miteinander
in Sicherheit und, soweit moglich, in Wohlstand zu leben, statt einander tot-
zuschlagen oder zu unterjochen. Die Wahrung dieses elementaren Interesses
setzt freilich Aufklirung voraus: Die Menschen miissen erkennen, daB sie auf
die gewaltsame Durchsetzung je besonderer Wertungen und Anschauungen
Verzicht zu leisten haben, weil diese Gewaltsamkeit unausweichlich zum ideo-
logisch aufgeladenen Krieg oder Biirgerkrieg fithren muB. Im iibrigen mégen
Individuen und Gruppen glauben, was sie wollen — ja sie konnen dies gerade
in dem MaBe tun, in dem sie darauf vergichten, aus ihrem personlichen Glauben
einen politisch-gesellschaftlichen Casus belli zu machen.

An Hobbes’ Auffassung ist zweierlei interessant. Einmal der entschlossene
Verzicht auf vorgegebene, dogmatisch fixierte Wertungen: Hobbes ist im
Grunde der erste, vehement antiaristotelische Philosoph einer Sozialwissen-
schaft der «Wertfreiheit». Deshalb hallt ihm freilich auch durch die Jahrhun-
derte die Anklage entgegen, er habe «entmoralisierend » gewirkt.

Zweitens: Gerade in dem entschlossenen Verzicht auf «Wertungen» zeigt
sich das Verantwortungs-Ethos der neuen Wissenschaft. Denn sie fragt nach

I21



den Bedingungen der Moglichkeit gesicherten menschlichen Zusammenlebens;;
was Hobbes sich erhofft, ist nichts Geringeres als die Herstellung und Wahrung
des Friedens, welcher ihm als der einzige rational bestimmbare Endzweck jeder
politischen Ordnung erscheint.

Aber wieder hallt durch die Jahrhunderte die Kritik: «Die Einmiitigkeit,
mit der die Kritiker auf einer mystischen Legitimierung der Gesellschaft, auf
gottlichem oder natiitlichem Recht als Grundlage des Verhaltens oder als Pro-
jektion des Gewissens bestehen, ist offensichtlich etwas, was von einer prakti-
schen politischen Wissenschaft in Rechnung gestellt werden muf3. Das zeigt die
Schwiche von Hobbes’ Versuch eines Gesellschaftsentwurfs auf der Basis
kalter Berechnung und ohne die Kraft eines Mythos®. »

Handelt es sich also, das ist offenbar die zentrale Frage, bei Hobbes — odet
allgemeiner ausgedriickt: bei den Sozialwissenschaften, die «wertfrei» die Be-
dingungen menschlichen Daseins zu etforschen suchen und eben mit dieser
Wertfreiheit ihre Verantwortung wahrzunehmen glauben, um einen Frevel,
einen Irrtum — oder um eine Banalitit?

Banalitit der Einsichten?

Zur Veranschaulichung des schwierigen Problems sei es gestattet, eine Ge-
schichte zu erzihlen. Sie handelt vom Probeunterricht einer Studentin in einer
Dotrfschule, den ich miterlebte. Das Stundenthema lautete: Albrecht der Bir
besiedelt die Mark Brandenburg. Die Studentin berichtete, wie Albrecht der
Bir Siedler in das Land holte, das «menschenleer» war (abgesehen von den
«riuberischen », Uberfille veriibenden Wenden, die offenbar nicht weiter zihl-
ten). Die Siedler kamen aus den ubervolkerten westlichen Gauen des Reiches;
die Studentin schilderte, wie in diesen Gauen die Bauern ihre kinderreichen
Familien kaum mehr ernihren konnten und wie dann die jiingeren, landlosen
Sohne in die Weiten des «freien» Ostens aufbrachen.

Ich griff ein und fragte die Kinder, wie man denn eigentlich heute mit dem
Problem fertig werde? Verbliifftes Schweigen. Aber auf weitere Fragen kam
dann — wie zu erwarten — zutage, dal3 die meisten Viter der Kinder dieses
Dorfes nicht mehr in der Landwirtschaft, sondern in den Fabriken der nahe-
gelegenen Stadt arbeiten. Und schlieBlich brachten die Kinder heraus: «Wir
16sen das Problem nicht mehr, indem wir neues Land erobern, sondern durch
neue Arbeitsplitze in der Industrie. »

Darauf stellte ich noch eine Frage: Wie ist es nun aber in den Lindern —
wie beispielsweise in Indien, das gerade im Erdkundeunterricht behandelt
worden war —, in denen das Land auch nicht mehr fir die vielen Menschen
ausreicht, in denen es aber noch so gut wie keine Industrie gibt? Die Kinder
diskutierten die Frage und kamen zu dem Ergebnis, dal nur drei Moglichkei-
ten bestehen: 1. Hunger und Seuchen begrenzen die Bevolkerung. 2. Man

122



fithrt einen Eroberungskrieg gegen die Nachbarn, um neues Land zu gewin-
nen. 3. Das Gebiet wird so schnell wie méglich industrialisiert.

Ist es zu hoch gegriffen, wenn man sagt, daB3 die Kinder in dieser Schul-
stunde statt eines beziehungslosen Geschichtsbildes eine soziologische Einsicht
gewonnen haben — eine Einsicht, die auch manchem «Gebildeten» wohl an-
stinde? Und was, falls die Einsicht zutrifft, sollte man tun? Sollte man das
weltweite Problem der Bevolkerungszunahme als ein schicksalhaftes Natur-
ereignis hinnehmen und zusehen, welche Mythen und welche Ausbriiche die
Not der Volker wohl produziert? Oder sollte man versuchen, durch die Ver-
mittlung technischer Fertigkeiten #nd soziologischer Einsichten der drohenden
Katastrophe zu steuern?

Europa ist mit dem Problem, nicht ohne schwere Erschiitterungen, fertig
geworden, weil einmal die industrielle Entwicklung — also die «vertikale»
Entwicklung neuer Lebensmoglichkeiten — mit den medizinisch-hygienischen
Fortschritten, die an der Bevolkerungsvermehrung so wesentlichen Anteil ha-
ben, Hand in Hand ging, und weil zweitens eine weltgeschichtlich einmalige
«hotizontale» Entlastung von den drohenden «Reservearmeen» — vor allem
nach Amerika — moglich war.

Aber noch im zwanzigsten Jahrhundert konnte in Mitteleuropa jener My-
thos vom «Volk ohne Raum» zur Herrschaft gelangen, der — als lebte man
noch im Zeitalter Albrechts des Biren — den morderischen Traum von der
Eroberung neuen Lebensraumes triumte, mitsamt seiner vertrackten Logik:
daB man als das auf Eroberung angewiesene Volk ohne Raum vor allem mehr
Kinder produzieren miisse.

Kein Zweifel: Die Einsicht in die Bedingungen der Moglichkeit friedlichen
Zusammenlebens, des gemeinsamen Uberlebens mag etwas Banales an sich
haben. Aber bleibt dieser Eindruck noch, wenn man an die Alternativen denkt?
Sind die Theorie und die Praxis der nationalsozialistischen Ostpolitik Banali-
titen? Ist Auschwitz banal? Und wie steht es um die Alternativen zur rationalen
Einsicht in die Bedingungen friedlichen Zusammenlebens Aexte — unter dem
Schatten der Atomwaffen und der Interkontinentalraketen?

Doas demokratische Potential

Kehren wir zu Hobbes zuriick: Was seinen Ubetlegungen iiber die Bedin-
gungen des Friedens so groBe Dringlichkeit verschaflt, ist das Erlebnis der
nicht mehr zuriickzunehmenden konfessionellen Pluralitit und der durch sie
verursachten Erschiitterungen, der weltanschaulich geprigten Kriege und
Biirgerkriege des 16. und 17. Jahrhunderts. Hobbes’ revolutionirer Losungs-
vorschlag beruht auf einer entschiedenen Trennung der auf rationale Einsicht
gegriindeten politischen Ordnung vom je personlichen Glauben, welcher in
die Innerlichkeit des Individuums gebannt werden soll. Hobbes” grof3er Nach-

123



folger, John Locke, macht daraus das Toleranzprinzip der trennenden Gegen-
iiberstellung von Staat und Konfession: eine Gewaltenteilung elementarer
Art, weil sie dem Staate die weltanschauliche, den Konfessionen aber die poli-
tisch-gesellschaftliche Verfiigungsgewalt abspricht.

Dies ist — nicht zufillig gewannen Lockes Ideen in Amerika so entschei-
dende Bedeutung — eine der Grundlagen des demokratischen Prinzips, wel-
ches die Wechselbedingtheit von Gleichheit und Freiheit zum Inhalt hat:
Einerseits ist es notwendig, dal — wie schon Hobbes es formulierte — «alle
Menschen einander als von Natur gleich anerkennen», das hei3t daB alle Be-
sonderheiten der Herkunft, der Sprache, des Glaubens, der Hautfarbe und so
weiter fiir die staatsbiirgetliche Ordnung keine Rolle spielen diitfen. Anderer-
seits ermoglicht eben dieses Gleichheitsprinzip, im genauen MaBe seiner
Durchsetzung, die Freiheit zu den Besonderheiten der Anschauungen und
Interessen, kurz zum sozialen Pluralismus, denn einzig auf dem Boden der
prinzipiell anerkannten Gleichheit kénnen die Besonderheiten von Individuen
und Gruppen sich im Rahmen der demokratischen Verfassung als eines «neu-
tralen» Spielregelsystems der Machtgewinnung und Machtbehauptung ent-
falten, ohne daB es zu einem morderischen «Krieg aller gegen alle» kommt.
Sobald dagegen irgendeine Besonderheit, beruhe sie nun auf der Sprache
oder dem Glauben, auf dem 6konomischen Status oder worauf auch immer,
zum Kiriterium prinzipieller Ungleichheit erklirt wird, h6rt unvermeidbar zu-
gleich die Freiheit auf: Die Besonderheit wird zur Grenzlinie einer «existen-
tiellen» Freund-Feind-Relation, die auf die Ausléschung oder Unterjochung
alles Andersartigen zielen mufB. Nach dem blutigen Anschauungsunterricht
unseres Jahrhunderts sollte diese Wechselbedingtheit von Gleichheit und Frei-
heit, von Ungleichheit und Unfreiheit eigentlich nicht mehr zweifelhaft, son-
dern zur «banalen», zur selbstverstindlichen Einsicht geworden sein.’

Das demokratische Prinzip der Gleichheit und der Freiheit ist nun zugleich
der Boden, auf dem die modernen Sozialwissenschaften stehen — gleichviel,
ob sie sich dessen immer bewuBt sind oder nicht —, der Boden, auf dem allein
sie bestehen konnen. Denn ihre «Wertfreiheit» griindet in der Wertfreiheit, in
der prinzipiellen Offenheit eines politischen Systems, das sich statt einer be-
sonderen Weltanschauung oder einer zementierten Interessenlage der Freiheit
aller Anschauungen und Interessen (sofern sie nur die grundlegenden Spiel-
regeln der Chancengleichheit aller anerkennen) verschrieben hat. Wo dagegen
weltanschauliche und interessenbestimmte «Parteilichkeit» zum politischen
Prinzip wird, ist fiir die Sozialwissenschaften im eigentlichen Sinne kein Raum
mehr. Das zeigt unmiBverstindlich etwa «das kommunistische Weltlager, das
die Soziologie zu einer biirgerlichen Wissenschaft abwertet und durch eine
dogmatisch gesicherte Gesellschaftslehre ersetzt, welche die unbestreitbaren
Vorziige eines Katechismus und einer Felddienstordnung auf bestrickende
Weise in sich vereint®».

124



INaturbaftigkeit oder Historizitit?

Der Blick in den Zerrspiegel ihres Gegenbildes kann den Sozialwissenschaften
dazu helfen, ihrer eminenten Verantwortung gewahr zu werden, die sie heute
wie niemals zuvor zu tragen haben. Denn indem sie einzig auf dem Boden de-
mokratischer Grundprinzipien gedeihen kénnen, ist es zugleich an ihnen, die
Einsichten zu erarbeiten, deren die demokratischen Volker und ihre Fiihrer
sich bedienen miissen, wenn sie unter den Bedingungen des industriellen Zeit-
alters in Freiheit tiberleben wollen.

Dazu geho6rt, um nur weniges zu nennen, angesichts weltweiter Kommuni-
kation und nicht mehr aufzul6sender allgemeiner Interdependenz als erstes
eben die Erkenntnis der prinzipiellen Egalitit alles Humanen: eine Erkenntnis,
die durch die Variabilitit, die ungemeine Vielfalt menschlicher Lebensformen
keineswegs widerlegt, sondern im Gegenteil nur bestitigt wird. Daraus folgt
freilich, negativ ausgedriickt, die Bekimpfung jenes «kollektiven Zentrali-
titsaffektes », den Behrendt — wohlgemerkt: fir die Gegenwart, in der ihm
ein ganz anderer, destruktiverer Stellenwert zukommt als im vorindustriellen
Zeitalter! — mit Recht seiner Kritik unterzieht. Die Einstellung, nur die eigene
Lebensweise fiir vortrefflich zu halten und im Grunde zu bezweifeln, ob hinter
den Bergen auch «Menschen» wohnen, nur weil diese «anders» sind als man
selbst ist, muf3 nun einmal im zwanzigsten Jahrhundert buchstiblich mérderi-
sche Folgen nach sich ziehen. Die Erkenntnis der prinzipiellen Egalitit alles
Humanen muB hingegen — um es nochmals zu wiederholen und zu unter-
streichen — keineswegs die Einebnung aller Unterschiede zur Folge haben,
sondern sie bietet die Voraussetzung, die Bedingung der Méglichkeit dafiir,
daB solche Unterschiede in friedlichem Zusammenleben bewabr? werden kénnen.

Hieraus ergibt sich als zweites unausweichlich ein Kampf gegen biologistische
Vorurteile aller Art, das heiBt gegen die — aus ilteren sozialen Formationen
iiberkommene und in ihnen sehr verstindliche — Neigung, zur unverinder-
lichen Naturkonstante zu erkliren, was in Wahrheit nur das Produkt je be-
sonderer sozio-kultureller Verhiltnisse ist. Und das bedeutet, nun wiederum
positiv gewendet, die Erkenntnis des Gewordenseins und der grundsitzlichen
Verinderbarkeit aller menschlichen Lebensformen, also die Einsicht in die
prinzipielle Historizitit aller sozialen Gegebenheiten.

Gerade diese Einsicht ist es freilich, die emotional aufgeladenen Widerstand
auf sich zieht. Denn daB das Gewohnte Resultat der Geschichte und nicht Na-
turereignis ist, ergibt, als Einsicht, eine Belastung: Man muB} nun i# Freibest
verantworten, was man zuvor als « Natur» oder als gottgewolltes Schicksal frag-
los hinnehmen dutfte; man mufl das tragen, wovon man bisher fraglos sich
tragen lassen konnte. Freie Selbstverantwortung mag zwar die Wiirde des
Menschen ausmachen, aber darauf zu vertrauen — wie es der Liberalismus des
19. Jahrhunderts tat —, daf3 alle Menschen fraglos nach solcher Selbstverant-

125



wortung streben, hieBe einer gefihrlichen Illusion verfallen; wir haben erlebt,
dal ganze Volker ihre Freiheit wie ein Nessushemd abzustreifen versuchten,
daf3 sie, um der Last der Freiheit zu entrinnen, sich einem autoritiren Fithrer
und seiner irrationalen Mythologie in die Arme warfen®. Und wir kennen die
Folgen.

Hier kann nur eines helfen: Einsicht, durch systematische Aufklirung ge-
wonnen und befestigt — politisch gesprochen die auf Erkenntnis und Erfah-
rung gegriindete Demokratie statt aller auf Emotionen und Dogmen beruhen-
den Herrschaftssysteme: eine politische und soziale Ordnung der Freiheit, wie
sieeinerder GroBenunterden Soziologenunseres Jahrhunderts, TheodorGeiger,
in einem seiner letzten Werke als « Demokratie ohne Dogma» beschrieben hat.

Die Aufgaben der Forschung

Es liBt sich nicht bestreiten, daf3 die Sozialwissenschaften eine VergroBerung
des «Ubels», eine VergroBerung der Last der Freiheit bewirken. Denn jede
empirische Untersuchung sozialer Verhiltnisse, ja bereits jede Reflexion auf
das Gegebene fordert einiges von dessen Bedingtheiten zutage, fiihrt also,
mindestens indirekt, zur Erkenntnis der Historizitit des Untersuchungs- und
Reflexionsobjektes und destruiert die Illusion seiner Naturhaftigkeit. Dies leug-
nen zu wollen wire toricht, denn es 146t sich auf die Dauer doch nicht verheim-
lichen. Und es wire kurzsichtig, beruht doch, wie gezeigt, der therapeutische
Effekt der Sozialwissenschaften nicht nur in diesen oder jenen Besserungsvor-
schligen fiir Spezialprobleme, sondern in erster Linie auf der Vermittlung der
Einsicht in die prinzipielle Egalitit und Variabilitit alles Humanen: diese Ein-
sicht, ohne die die moderne Welt nicht iibetleben kann, es sei denn als eine
Welt totaler Gewaltsamkeit und permanenten Terrors.

Ist freilich der antisozialwissenschaftliche Affekt insofern noch verstindlich,
als die Sozialwissenschaften eben die Naturwiichsigkeit des Gegebenen als blo-
Ben Schein durchsichtig machen und zur Erkenntnis seiner Historizitit drin-
gen, so wirkt die Anklage, die Sozialwissenschaften hitten sich weithin dem
Biologismus und der Geschichtsfeindlichkeit verschrieben, eigentlich nur noch
abwegig, denn sie verkehrt den Tatbestand in sein genaues Gegenteil. Man
macht den Arzt fiir die Krankheit verantwortlich, die er diagnostiziert und
beim Namen nennt. Als Projektion von innen nach aulBen, als Siindenbock-
phinomen ist dieser Vorgang in der Geschichte individueller und kollektiver
Neurosen allerdings nur zu geliufig.

Es 148t sich weiterhin nicht bestreiten, daB sich der Aktionsradius der mo-
detnen Sozialwissenschaften stindig vergroBert hat. Sie begannen mit ihren
konkreten Untersuchungen vor allem im Bereich der industriellen Arbeitswelt.
Inzwischen sind sie jedoch in viele andere Lebensbezirke vorgedrungen. So hat
sich in den letzten Jahrzehnten etwa die Soziologie der Familie, der Jugend

126



und des Freizeitverhaltens zu einem umfangreichen und intensiv bearbeiteten
Forschungsgebiet entwickelt. Aber es hiee einmal mehr die Beweislast um-
kehren, wollte man die Soziologie in dem Sinne anklagen, daB sie sich in immer
neue Bereiche eindringe und diese damit problematisiere, sie gewissermalBen
ihrer sozialen Unschuld beraube. Die Soziologie folg# vielmeht, buchstiblich
notgedrungen, nur jener Problemausweitung, die sich in den sozialen Verhilt-
nissen selbst vollzogen hat.

Die Revolutionierung traditioneller, quasi-naturhafter Gegebenheiten begann
ja — oder wurde jedenfalls zuerst aufdringlich sichtbar — in der Arbeitswelt.
Sie produzierte dort im Zuge der Industrialisierung Notstinde in vorher unbe-
kannter Art und von vorher unbekanntem AusmaB, denen mit den herk6mm-
lichen Mitteln der Armenpflege nicht mehr gesteuert werden konnte und die
deshalb eine neuartige, von wissenschaftlicher Erkenntnis gefiithrte Sozial-
politik zu Hilfe rufen muBten, sollten die Dinge nicht in den Abgrund einer
gesellschaftlichen wie politischen Katastrophe treiben.

Der Umsturz in der Arbeitswelt aber zog einen Umsturz der Familienstruk-
tur, der Einbettung und Sicherung des einzelnen in den herkémmlichen Pri-
mirbeziehungen, nach sich. Trennung von Beruf und Familie, von Produktion
und Konsum, Individualisierung und Emotionalisierung der Partnerwahl, Ent-
wicklung vom hierarchisch bestimmten GroBverband zur partnerschaftlich ge-
prigten Kleinfamilie: das sind nur einige Stichworte zur Geschichte dieses Um-
sturzes, die wiederum zahllose und schwerwiegende Probleme aufwarf, zu de-
ren Bewiltigung die wissenschaftliche Erkenntnis zu Hilfe gerufen werden
muBte, weil das Zerbrechen iiberlieferter MaBstibe und Mittel ja gerade den
Kern aller Problematik bildet. Nicht anders steht es mit den Verhaltensmal(3-
stiben des Jugendlichen, nicht anders mit der Freizeit, die in dieser Form, als
ein eigens zu bewiltigender Leer-Raum, ebenfalls erst eine Konsequenz der
industriellen Entwicklung — und zwar in einer verhiltnismiBig spiten Phase
— darstellt.

Ein letztes Beispiel sei noch erwihnt: Als Sondergebiet sozialwissenschaft-
licher Forschung hat sich gerade in jiingster Zeit die Agrarsoziologie spiirbar
entwickelt. Diese vergleichsweise spite, nun aber um so dringendere Entwick-
lung ist abermals leicht zu erkliren: Die Landwirtschaft als Erwerbszweig, das
Dortf als Daseinsraum, das Bauerntum als Lebensform lagen zunichst abseits
der stidtisch-industriellen Revolution, sie erschienen deshalb lange Zeit hin-
durch wie Relikte einer «guten alten Zeit» — und wurden nicht zufillig zum
ideologischen Zielpunkt riickwirtsgewandter groBstidtischer Romantizismen.

Aber die moderne Entwicklung reiit alle Grenzen nieder und macht nun
die Andersartigkeit der alten Agrarverfassung nur um so schmerzhafter als
Zuriickgebliebensein bewuBlt. Bauern, die am Herkémmlichen festhalten, ver-
elenden, weil sie mit denen, die sich auf moderne Produktionsverfahren um-
stellten, nicht mehr konkurrieren kénnen; die Jugend wandert ab, ganze D6t-

127



fer und Landschaften in schwierigen « Grenz»-Gebieten, typisch zum Beispiel
in Gebirgslagen, verdden, und eine schlagkriftige «griine Front» formiert
sich, die nach Hilfe ruft. Soll man sie verweigern oder um der eigenen land-
fernen Romantizismen willen Subventionen lediglich zum Bau von Ghetto-
mauern verwenden, die im Grunde nur eine gefihrliche — wie bittere Erfah-
rungen zeigen: auch politisch gefihrliche — Deklassierung verewigen? Ist es
nicht besser, gezielte, das hei3t durch niichterne wissenschaftliche Erkenntnis
gelenkte Hilfe zu bringen, welche auf Wandlungen in dem Sinne zielt, daB sie
dem Bauern ein selbstverantwortliches Bestehen innerbalb der industrialisierten
Gesellschaft ermoglicht?

Die Alternative der Verantwortung

Unverkennbar liuft alles, was hier gesagt worden ist und was gesagt werden
kann, auf die einfache, ja banale Alternative hinaus: Entweder werden wir mit
den Problemen, die die moderne Weltentwicklung geschaffen hat und immer
weiter schafft, fertig, indem wir sie beherrschen lernen — oder sie werden uns
unterjochen undins Verderben reilen. Rationale Erkenntnis aber ist das einzige
Mittel, uur mit diesen Problemen im Sinne ihrer Beherrschung fertig zu werden.

Und damit wird zugleich die Alternative der Verantwortung sichtbar, um
die es geht: Wir kénnen entweder die Probleme der modernen Weltentwick-
lung zu bannen versuchen, indem wir sie leugnen und jene denunzieren, die sie
nennen. Oder wir kénnen uns bemiihen, so viel oder so wenig wir immer ver-
mogen, von den Problemen Kenntnisse zu gewinnen und Kenntnisse zu vermit-
teln, um damit die Voraussetzungen fiir ihre Bewiltigung zu schaffen.

Worum es geht, das 4Bt sich am Ende nicht besser sagen als mit den Worten
Tocquevilles, mit denen er seine Untersuchung tber die «Demokratie in
Amerika» beschlieB3t:

«Man muB sich sehr hiiten, die werdenden Gesellschaften auf Grund von
Ideen zu beurteilen, die man den verschwundenen Gesellschaften entnimmt.
Das wiire ungerecht, denn diese Gesellschaften, so erstaunlich verschieden von-
einander, lassen sich nicht vergleichen.

Es wire kaum verniinftiger, von den Menschen unserer Zeit die besonderen
Tugenden zu fordern, die sich aus der Gesellschaftsordnung unserer Ahnen
ergaben, denn diese Ordnung ist untergegangen und hat in ihrem Sturz alles
Gute und Schlechte, das in ihr war, in wirrem Durcheinander mitgerissen.

Aber heutzutage werden diese Dinge noch schlecht verstanden.

Ich bemerke eine groBe Zahl von Zeitgenossen, die unter den Einrichtun-
gen, Ansichten, Ideen, die der aristokratischen Verfassung der ehemaligen Ge-
sellschaft entstammen, eine Wahl zu treffen versuchen; sie giben gerne die

einen preis, mochten aber die anderen bewahren und sie mit sich in die neue
Welt hintibernehmen.

128



Ich meine, diese vergeuden ihre Zeit und ihre Kraft an eine ehrenwerte und
unfruchtbare Atbeit. i

Es handelt sich nicht mehr darum, den besonderen Nutzen zu retten, den
die Ungleichheit der gesellschaftlichen Bedingungen den Menschen verschafft,
sondern die neuen Vorteile zu sichern, die ihnen die Gleichheit zu bieten ver-
mag. Wir sollten nicht versuchen, unseren Vitern gleich zu werden, sondern
uns bemiihen, jene GroBe und jenes Gliick zu erringen, die uns angemessen
sind. ‘

Was mich angeht, der ich am Ende meiner Wanderung angelangt, aus der
Ferne, aber alle die verschiedenen Gegenstinde gleichzeitig iiberschaue, die ich
auf meinem Wege einzeln betrachtet habe, so erfiillen mich Furcht und Hoff-
nung. Ich sehe groBe Gefahren, die gebannt werden konnen, groBe Ubel, die
man vermeiden oder verringern kann, und ich sehe mich mehr und mehr in
dem Glauben bestirkt, daB die demokratischen Nationen in Ehre und Wohl-
stand leben kénnen, wenn sie es nur wollen.

Ich wei3 wohl, dal manche meiner Zeitgenossen der Ansicht huldigen, die
Vélker seien auf Erden nie ihre eigenen Herren, und notwendig gehorchten
sie irgendeiner uniiberwindbaren und vernunftlosen Kraft, die den fritheten
Geschehnissen, der Rasse, dem Boden oder dem Klima entspringt.

Das sind falsche und feige Lehren, aus denen stets nur schwache Menschen
und verzagte Nationen hervorgehen koénnen: Die Vorsehung hat das Men-
schengeschlecht weder ganz unabhingig noch vollig sklavisch geschaffen. Frei-
lich zieht sie um jeden Menschen einen Schicksalskreis, den et nicht durchbre-
chen kann; aber innerhalb dieser weiten Grenzen ist der Mensch michtig und
frei; so auch die Volker.

Die Nationen unserer Tage konnen an der Gleichheit der gesellschaftlichen
Bedingungen nichts mehr dndern; von ihnen jedoch hingt es ab, ob die Gleich-
heit sie in die Knechtschaft oder in die Freiheit, zur Gesittung oder in die
Barbarei, zum Wohlstand oder ins Elend fiihrt. »

1 Es ist merkwiirdig, aber vielleicht doch verstindlich, daB die eingehendsten Untersu-
chungen iiber Berufsaussichten, die in Deutschland in den letzten Jahren durchgefiihrt
wurden, nicht etwa in den amtlichen Organen der Berufsberatung, sondern in einem unbela-
steten «AuBenseiter» — der Illustrierten Sfern — ihren Auftraggeber hatten. 2 «Elements of
Law», Widmungsbrief an Newcastle. ? « Leviathan», Kap. 11. ¢]. Bowle, Hobbes and his
Critics. A Study in Seventeenth Century Constitutionalism, London 1951, S. 192. $H. PleBner
bei der Eroffnung des Jubiliumskongresses der deutschen Gesellschaft fiir Soziologie aus
AnlaB ihres fiinfzigjihrigen Bestehens: «Soziologie und moderne Gesellschaft», Verhand-
lungen des vierzehnten deutschen Soziologentages, Stuttgart 1959, S. 14. ®Mit Recht hat
deshalb K. R. Poppet in seinem Buch «The Open Society and its Enemies» (London 1945)
vom «strain of civilization», dem prinzipiellen Lastcharakter der offenen Gesellschaft ge-
sprochen. Umgekehrt hat A. Gehlen immer wieder den entlastenden Effekt sozialer Institu-
tionen betont; in diesem Sinne miifite man freilich von einer progressiven Entinstitutionali-
sierung vieler Institutionen im Zuge der modernen Entwicklung sprechen.

129



	Die Verantwortung der Sozialwissenschaften

