
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 2

Artikel: Soziologie als Erbin der Ethik?

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Soziologie als Erbin der Ethik?

OLOF GIGON

Die moderne Soziologie erstrebt, wie ihr Name anzeigt, die wissenschaftliche

Untersuchung der menschlichen Gesellschaft, also der Gesamtheit der unter
den Menschen obwaltenden Relationen: unter diesen treten die Phänomene
der Herrschaft und Gefolgschaft, der Selbstbehauptung und der Einordnung,
der Zusammenarbeit und des Gegeneinander-Arbeitens besonders hervor.
Diese Phänomene sind natürlich als solche schon längst erkannt und zum
Gegenstand der Reflexion gemacht worden: es genügt hier, an die Leistung
des Aristoteles zu erinnern. Doch ist es ein völlig legitimes Unternehmen,
nun die Relationen in ihrer Gesamtheit ins Auge zu fassen, sie systematisch
aufzugliedern und diese Aufgliederung durch planmäßige Beobachtung zu
sichern.

Allerdings muß man sich im klaren darüber sein, daß gerade eine umfassende

Erforschung der zwischenmenschlichen Relationen auch die zwei anderen

Relationen, in denen sich der Mensch vorfindet, in Betracht ziehen muß.
Genauer gesagt: Jede Interpretation der zwischenmenschlichen Relationen
impliziert unweigerlich auch eine ganz bestimmte Interpretation jener beiden
andern Relationen. Diese sind erstens die Relation zur Natur und zweitens
diejenige zu den übergeordneten Mächten.

Die Natur umgibt den Menschen in einer dauernden, unbezweifelbaren
und im Ansatz unmittelbar wahrnehmbaren Gegenwärtigkeit. Der Mensch

vermag in ihr bestimmte Ordnungen nachzuweisen. Er kann nicht nur das

Konstante und sich Wiederholende vom Variablen und Einmaligen abtrennen,
sondern sogar vom Variablen völlig absehen, also allgemeine, immer und überall

gültige Aussagen machen (soweit ist bekanntlich schon die antike
Naturwissenschaft des Aristoteles und Theophrast gelangt). Darüber hinaus vermag
er seinen allgemeinen Aussagen eine mathematisch-quantitierende Form zu
geben (dies ist die Leistung der modernen Naturwissenschaft) und sich damit die

Möglichkeit eines Beherrschens und Manipulierens der Natur zu eröffnen, die
der Antike noch verschlossen war, weil sie zwar die Mathematik und die
Naturwissenschaft, aber nicht die mathematisierte Naturwissenschaft besaß.

Allerdings hat die antike Philosophie, vor allem die Stoa, auch schon die
Meinung vertreten, daß es die Bestimmung der Natur sei, dem Menschen mit ihren
Tieren, Pflanzen, Gewässern und Gesteinen dienend zur Verfügung zu stehen.
Doch erst die moderne mathematisierte Naturwissenschaft hat diese Meinung
zu einer Realität gemacht: Sie hat zu einer sozusagen totalen Naturbeherr-

IOI



schung und zu einer radikal anthropozentrischen Interpretation der Stellung
des Menschen im Kosmos geführt. Neben der Selbstsicherheit des modernen
Anspruchs auf Naturbeherrschung wirkt die anthropozentrische Teleologie der
antiken Stoa wie ein kindlicher Wunschtraum.

Die Relation zu den übergeordneten Mächten, also zu Gott, ist von einer

ganz andern Beschaffenheit. Diese Mächte sind in keiner Weise mathematisier-
bar und manipulierbar. Ihre Gegenwärtigkeit ist durchaus anderer Art als die
sich jedermann aufdrängende Evidenz der Natur. Sie ist auch nicht zwingend
nachweisbar. Die MögUchkeit, zu bestreiten, daß es diese Mächte überhaupt
gibt, besteht; allerdings zeigt sich auch, daß eine solche Bestreitung niemals

schlüssig und befriedigend geführt werden kann. Dem entspricht, daß es in
der Geschichte niemals rein sakrale oder rein profane Gesellschaftsordnungen
gegeben hat. Wir werden darauf noch zurückkommen.

Die zwischenmenschlichen Relationen schließhch verlaufen auf zwei Ebenen.

Sie lassen sich zunächst in den Kategorien der Naturwissenschaft begreifen,

also als typische Vorgänge, die immer wieder beobachtet und ihrer
verschiedenen Häufigkeit nach zahlenmäßig registriert werden können. Das

Gesamtbild, das sich auf diesem Wege methodisch ergibt, ist grundsätzlich
vom Gesamtbild der Relationen in einer Tiergesellschaft nicht verschieden. Auf
einer andern Ebene steht indessen der Bereich der Geschichte. Ihr Begriff ist
unabtrennbar von demjenigen der individuellen qualifizierten Leistung und
von dem Anspruch des einzelnen, in seinem Handeln Werte zu verwirkhchen,
die er zwar vertritt, die aber mit seinem Interesse an seiner physischen
Selbstbehauptung nicht identisch sind, sondern grundsätzlich über es hinausgreifen.
Der Anspruch und die Leistung zusammen schaffen Autorität, die ihrerseits
wiederum sich in Tradition verwandeln kann. Damit sind Begriffe genannt,
die ebenso zur Eigenart des geschichtlichen Daseins gehören, wie sie der Zone
des natürlichen, mit den Mitteln der Naturwissenschaft zu erforschenden
Daseins fremd sind.

Bemerkt sei schließlich, daß die Intensität der Geschichtlichkeit wie
diejenige der Sakralität eine überaus verschiedene sein kann. Es können nicht
bloß scheinbar völlig profane, sondern auch scheinbar völlig geschichtslose
Zustände vorkommen.

Die moderne Soziologie darf nun wohl als der Versuch charakterisiert
werden, die zwischenmenschlichen Relationen in den Kategorien der
Naturwissenschaft zu analysieren. Dies ist zweifellos möghch. Man kann sehr wohl
die dem Beobachter sich immer wieder darbietenden Relationen empirischdeskriptiv

festhalten, sie zwar nur in seltenen Fällen experimentell, dagegen im
größten Umfange durch methodische Befragungen verifizieren und schließlich

typische Verhaltensweisen herausarbeiten, auf die das zwischenmenschliche
Geschehen reduziert werden kann.

Ein derartiges Bemühen ist von größtem Nutzen, sofern es sich über die

I02



Eigentümlichkeiten seines Gegenstandes und über seine eigenen Grenzen im
klaren ist. Unter den Eigentümhchkeiten des Gegenstandes ist zu verstehen,
daß die Relationen unter den Menschen nicht wie die Relationen in der
Tiergesellschaft isoliert interpretiert werden können: sie sind von der Beschaffenheit

der Relationen zur Natur hier, zur Gottheit dort nicht abtrennbar. Und
seine Grenze findet dieses Bemühen darin, daß es sich nur mit typischen, immer
wiederkehrenden, also statistisch erfaßbaren Verhaltensweisen abgibt, nicht
aber mit den individuellen Leistungen und Wertverwirklichungen, die die
Geschichte des Menschen ausmachen. Es heße sich durchaus eine Soziologie denken,

die in diesen beiden Punkten mit der größten Behutsamkeit vorginge und
gerade darum der Gesamtwissenschaft vom Menschen die wertvollsten Dienste
zu leisten vermöchte.

Doch besteht der Eindruck, als ob es gerade die modernste Soziologie
nicht selten an solcher Behutsamkeit fehlen ließe. Vielfach beansprucht sie

offensichtlich weit mehr zu bieten als eine Bestandesaufnahme der für den
Menschen typischen sozialen Verhaltensweisen. Von diesen Grenzüberschreitungen

soll hier die Rede sein, nicht im Sinne einer banalen Polemik, sondern
weil sie für die geistige Situation unserer Zeit charakteristisch sind und auf die
Dauer wohl nicht unbedenklich sein dürften.

Die Soziologie, die wir hier im Auge haben, legt den allergrößten Wert
darauf, als eine streng empirische und vor allem als eine wertfreie Wissenschaft
zu gelten. Der Begriff der Wertfreiheit taucht, soweit ich sehe, in soziologischen

Darlegungen mit einer bemerkenswerten Häufigkeit auf. Offenbar
versteht sich diese Wertfreiheit im Sachbereich der Soziologie nicht von selbst,
so daß ein Bedürfnis zu bestehen scheint, sich gegen die Vermutung abzusichern,

als implizierten ihre Methoden, Gesichtspunkte und Ergebnisse
bestimmte Wertungen.

Nun aber bedeuten die Beteuerungen einer Wissenschaft, sie ginge wertfrei
vor, noch keineswegs, daß sie dies auch faktisch tut. Die Möglichkeit, daß sie

sich über ihren eigenen Charakter täuscht, muß in Rechnung gestellt werden.
In der Tat kann es dem aufmerksamen Leser der neuesten Selbstdarstellungen

der Soziologie nicht entgehen, daß hier außerordentlich profilierte Wertungen

und Entwertungen vorgenommen werden.
Die Soziologie sucht, wir sagten es schon, mit Hilfe von planmäßig

durchgeführten und gesammelten Beobachtungen typische Verhaltensweisen im
sozialen Bereich herauszuarbeiten. Was sie interessiert, sind im Sinne der klassischen

Naturwissenschaft diejenigen Phänomene, die immer wiederkehren und
darum statistisch als Gesetzlichkeiten bezeichnet werden können. Wir bemerkten

auch schon, daß ein solches Vorgehen völlig legitim bleibt, so lange es sich
bewußt bleibt, daß seine Kompetenz sich strikte auf das (zweifellos vorhandene)

konstante, also geschichtslose Substrat des menschlichen Verhaltens
beschränkt und an der Grenze der Geschichte des Menschen aufhört. Die typi-

103



sierende Soziologie hat mit der aus individuellen Leistungen und Wertverwirk-
lichungen aufgebauten Geschichte nichts zu schaffen.

Diese Abgrenzung der Kompetenzen wird jedoch nicht beachtet. Die
Soziologie hat unverkennbar die Neigung, die Geschichte gewissermaßen zu
absorbieren. Konkret bedeutet dies die Neigung, die geschichtlich einmaligen
Leistungen und Wertverwirldichungen auf typische Vorgänge zu reduzieren
oder umgekehrt typische Vorgänge selbst in die Zone der Geschichte
einzuführen. Dies ist zunächst zu erläutern.

Das Eindringen soziologischer Gesichtspunkte in die Geschichte ist vor
allem dort zu beobachten, wo die Soziologie es sich angelegen sein läßt, dem

geschichtlichen Handeln der Gegenwart und Zukunft Ziele zu setzen. Denn
daran läßt sie kaum einen Zweifel, daß sie sehr genaue Vorstellungen davon
hat, wie der für den Menschen und die Menschheit wünschbarste, also im
geschichtlichen Handeln anzustrebende Zustand beschaffen sein soll. Ich greife
hier für den Augenbhck nur einen Aspekt heraus. Die Soziologie versteht die
Geschichte der jüngsten Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft als ein
kontinuierliches Bemühen um die Überwindung des Krieges, der Unfreiheit, der
Armut, des Hungers und der Krankheit. Dergleichen Zielsetzungen müssen
sicherlich ernst genommen werden: auch ihr manifest utopischer Charakter soll
uns nicht dazu verführen, sie geringzuschätzen. Nicht zu bestreiten ist dagegen

die Tatsache, daß es sich dabei um die schlechthin banalsten aller denkbaren

Zielsetzungen handelt, Zielsetzungen, die, so wie sie von der Soziologie
verstanden werden, nichts anderes darstellen als bestimmte Formen der
elementaren biologischen Selbstbehauptung. Schließlich hat es seit Anbeginn der
Weltgeschichte noch niemals einen Menschen gegeben, der nicht lieber reich
statt arm, satt statt hungrig und gesund statt krank gewesen wäre. Und was
das Bedürfnis nach Frieden und Freiheit angeht, so kann die Soziologie auch
in diesem Punkte der Zustimmung der erdrückenden Mehrheit aller Menschen
gewiß sein, die einfach «für den Frieden» sind, ohne sich mit dem Problem
zu plagen, ob es nicht vieUeicht qualitativ verschiedene Formen des Friedens

gebe, und die einfach gerne tun und lassen woUen, was ihnen Spaß macht, ohne

zu fragen, ob nicht auch der Begriff der Freiheit differenziert werden müsse.
Keinem Menschen wird es, zumal heute, einfaUen können, die universale
Wünschbarkeit von Friede, Freiheit, Reichtum, Sättigung und Gesundheit zu
bestreiten. Das Bedenkhche ist nur, daß der Eindruck besteht, als handle es

sich da um die einzigen soziologisch legitimen Zielsetzungen, außerhalb deren
es höchstens unverbindliche Privatmeinungen geben könne. Die uns bekannte,
in zahlreichen Dokumenten faßbare Geschichte scheint freüich in eine andere

Richtung zu weisen. Wenn wir uns auf die Dokumente verlassen, so ist die das

geschichtUche Handeln vorantreibende Kraft gerade nicht das Bedürfnis der
erdrückenden Mehrheit der Menschen nach Friede, Freiheit, Reichtum und
Gesundheit, sondern der WiUe von Minderheiten, die von der Richtigkeit be-

104



stimmter poUtischer, sozialer, sakraler Ordnungen überzeugt waren und aus
dieser Überzeugung das Recht ableiteten, jene Ordnungen in der geschichtlichen

WirkUchkeit durchzusetzen, wobei sie für sich selbst wie für die anderen
die Aussicht aufFrieden, Freiheit, Reichtum und Gesundheit aufs Spiel setzten.
Die Geschichte, wie wir sie bisher kannten, ist immer von quaUfizierten
Minoritäten gestaltet worden, Minoritäten, die mit Recht oder Unrecht
beanspruchten, Einsichten zu besitzen, die den Majoritäten verschlossen bheben.
SchUeßUch haben ja lange Epochen der bisherigen Geschichte die Meinung
vertreten, daß das Erlesene selten sei und daß die obersten Wahrheiten nur von
wenigen, einer EUte begriffen werden könnten.

Dagegen wendet sich nun die moderne Soziologie mit aUer Entschiedenheit.
Nicht nur sind die Ziele, die sie dem Handeln setzt, diejenigen, die sich in der

planmäßigen Befragung und statistischen Auswertung der Ergebnisse als

diejenigen der überwältigenden Majoritäten erweisen: sie zögert auch nicht, die
Ziele der Minoritäten durch Uminterpretation auf die Ziele der Majoritäten zu
reduzieren.

Dieses Verfahren der Reduktion der Minoritäten auf die Majoritäten, des

Einmaligen auf das Typische, des Geschichtlichen auf das Biologische scheint

uns der weitaus beunruhigendste Aspekt der modernen Soziologie zu sein.

Das Verfahren als solches ist nicht von ihr geschaffen und auch nicht ihr aUein

eigentümUch. Aber es ist keine Frage, daß sie es mit besonderer Vorhebe pflegt.
Zu aUen Zeiten ist der Vorwurf als Waffe benutzt worden, der geschichtlich

Handelnde beanspruche zwar, objektive Ordnungen, Richtigkeiten und Wahrheiten

zu vertreten, meine aber in WirkUchkeit bloß sein persönhches, höchst
banales Interesse an Macht, Ansehen, Reichtum und Bequemlichkeit. Es hat
sich auch zu aUen Zeiten gezeigt, daß es fast unmöghch ist, einen solchen
Vorwurf wirksam zu widerlegen. Offenbar Uegt es in der Struktur des Menschen

begründet, daß buchstäbUch jedes geschichtUche Handeln, selbst die Aufopferung

des eigenen Lebens für eine Überzeugung, mühelos «demaskiert» und
auf biologische Interessen reduziert werden kann, während umgekehrt der

Einspruch gegen solche Demaskierungen nur äußerst selten durchzuschlagen

vermag.
Der einmahg einzelne kann auf diesem Wege zu einem bloßen FaU unter

anderen im Rahmen eines immer und überaU wiederkehrenden Verhaltenstypus
umgedeutet werden. Dasselbe kann mit Institutionen, wie etwa sakralen
Gemeinschaften geschehen, die auf Relationen von Herrschaft und Gehorsam
reduziert werden, unbekümmert um die Tatsache, daß das sakrale Gebot, dem
der Gläubige folgt, quahtativ vom profanen Befehl, dem der Untertan zu
gehorchen hat, völüg verschieden ist. Dasselbe kann geschehen mit den
geschichtsbildenden Völkern. Die Geschichtswissenschaft als solche wird niemals

an der Tatsache vorbeigehen, daß die besondere geschichtsbildende QuaUtät
sowohl bei den einzelnen wie dann auch bei den Völkern in außerordentUch

105



verschiedener Intensität auftritt. Bestimmte Völker haben in eminentem Sinne
Geschichte gemacht, während andere Völker (unbeschadet sonstiger Qualitäten)

am Rande der Geschichte leben. Die Soziologie wird nun, so scheint es,
darum bemüht sein, die SondersteUung der geschichtsbildenden Völker, die
immer nur eine Minorität darsteUen, zu eUminieren. Zwei Methoden bieten
sich an. Entweder wird ein neuer Begriff der Geschichte eingeführt, der so
weit gefaßt ist, daß er auch und gerade die elementaren biologischen Vorgänge
der Organisation der Ernährung, Kleidung, Behausung für die Gesamtheit
des Volkes berücksichtigt, also Vorgänge, die naturgemäß auch bei den
primitivsten vorgeschichtlichen Völkern vorausgesetzt werden müssen und unter
Umständen nachgewiesen werden können. Oder aber man reduziert die Völker,

die auf eine Sonderstellung ein Anrecht zu haben scheinen, durch
Entlarvung ihrer angeblich einzigartigen Qualifikationen auf das Maß eines
bereitstehenden, in vielen Exemplaren nachweisbaren Typus.

Wie sich dies konkret auswirkt, darf an einem Beispiel iUustriert werden.
Mit Recht ist die Grabrede berühmt, die der athenische Historiker Thukydides
in der zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts v. Chr. den Staatsmann Perikles über
die im Kampf gegen Sparta gefaUenen Athener halten läßt. Die Rede ist als

SelbstdarsteUung des athenischen Volkes gedacht. Ohne Bombast und ohne
Sentimentalität spricht ein Volk, das sich bewußt ist, in Kunst und Lebensweisheit

Einzigartiges geleistet zu haben und darum auch das Recht zu besitzen,
sich selbst mitsamt seiner Leistung gegen alle Feinde zu verteidigen: es ist ja
das Volk des Solon, Sophokles und Pheidias : «Wir heben das Schöne, ohne
uns im Luxus zu verUeren, und heben die Weisheit, ohne weichhch zu werden. »

Das Urteil des Soziologen über diese Rede lautet folgendermaßen : «
Generationen von GymnasiaUehrern haben ihren Schülern die Grabrede des Perikles
in Thukydides' Geschichte des Peloponnesischen Krieges als ewiges Muster
der edelsten Prägung sozialen Bewußtseins vor Augen geführt — obwohl die
hier Geehrten in Streitigkeiten zwischen den Einwohnern von Kleinstädten
gleicher Kultur getötet wurden, aufgewiegelt von gewissenlosen Demagogen,
und obwohl die Rede selbst ein Muster engsten kollektiven Zentralitätsaffektes
ist, beschränkt auf die eigene Stadt, ihre vermeinthchen Interessen und ihren
angebbchen Ruhm, mit dem offensichtlichen Bestreben, die Frage nach dem
Sinn dieser Opfer zu umgehen. » (R. F. Behrendt, Der Mensch im Lichte der
Soziologie, 1962, S. 94f.)

Man kann wohl sagen, daß in diesem Urteil der angeblich wertfreien Soziologie

die Reduktion des Ungewöhnlichen auf das Banale und Ordinäre auf das

gründUchste vorgenommen worden ist.
Auf diese Weise ist es natürlich ohne weiteres möglich, die bisherige

Geschichte als eine fortgesetzte Balgerei um Futterplätze und Prestige und die

künftige Geschichte als den Weg zur perfekten Befriedigung aUer biologischen
Bedürfnisse auf der ganzen Erde zu deuten.

106



Ein Wort noch über die Stellung des Menschen im Kosmos. Hier haben

wir eine Situation, die so paradox ist, daß sie das Lächerhche streift. Auf der
einen Seite bemühen sich bestimmte naturwissenschaftliche Traditionen seit

über hundert Jahren, die Grenze zwischen Mensch und Tier aufzuheben. Dem
dient einmal die sogenannte ganzheitliche Betrachtungsweise, die jeden
«Dualismus » im Aufbau des Menschen ablehnt und im Ergebnis darauf hinausläuft,
den Menschen voUständig in den Umkreis seiner biologischen Funktionen
einzuschließen. Dem dient aber auch das Bestreben mancher Zoologen, die
zwischenmenschUchen Verhaltensformen in ihrer Gesamtheit so nahe als möglich

zu den in TiergeseUschaften zu beobachtenden Verhaltensformen zu rük-
ken. Der Mensch erweist sich schließlich, wie man den ebenso unterhaltenden
wie naiven Büchern von K. Lorenz entnehmen kann, als eine sozusagen
desorientierte Tiergattung. Es fehlt denn auch nicht an weisen Ermahnungen, den

unangebrachten Hochmut des Menschen auf seine SondersteUung im Kosmos
fahren zu lassen und bescheiden zu werden. Aber gerade diese Reduktion des

Menschen auf ein bescheidenes Stück Biologie koinzidiert nun auf der andern
Seite mit dem entschlossensten und rücksichtslosesten Versuch eben desselben

Menschen, die Natur zu beherrschen. Der Kontrast ist geradezu grotesk. Während

in der technischen Praxis der Mensch seine dominierende Sonderstellung
mit aller Brutalität zur Geltung bringt, bemüht sich die Theorie angestrengte-
stens, diese Sonderstellung als nichtig zu erweisen...

Niemand bestreitet, daß das menschliche Verhalten zu einem bedeutenden
Teile biologisch interpretiert werden kann und muß. Doch nicht darum handelt

es sich, sondern um das Bestreben, den Menschen voUständig auf die
biologischen Kategorien zu reduzieren und dem einzelnen wie der GeseUschaft

wie der Gesamtmenschheit Ziele zu setzen, die ausschließlich im Bereiche der

Biologie liegen, nämüch ausschUeßUch das physische Überleben und Gedeihen
des einzelnen wie der Gattung im Auge haben.

Es ist nicht zu verkennen, daß die moderne Soziologie sich an dieser
Reduktion des Geschichthchen und IndividueUen auf das Biologische und Typische

energisch beteiligt; und daß diese Reduktion Wertungen impliziert, kann
ernsthaft nicht bestritten werden. Es ist ja gerade die Übernahme dieser
Reduktion und der entsprechenden Wertungen, die manchen Werken der
Soziologie jene Atmosphäre frohgemuter Aufklärung verleiht, die an die Haltung
berühmter Naturforscher der wilhelminischen Epoche erinnert.

Seltsam ist nun aUerdings, daß die Soziologie in diesem Punkte nicht vöUig
konsequent zu sein scheint. Neben biologisch-typisierenden Thesen stehen
nämUch andere, die einen eindeutig geschichtlichen Charakter haben.

Sie finden sich zunächst einmal im Bereich des Einzelmenschen. Wo die
Soziologie sich veranlaßt sieht, die verschiedenen Berufsarten aufzugUedern, läßt
sie nicht etwa aUe Berufe gleichmäßig und gleichwertig die Förderung des

menschUchen Daseins anstreben, sondern unterscheidet zwischen geringerwer-

107



tigen und höherwertigen Berufen. Um es gleich ganz konkret zu sagen: Der
Begriff der sozialen Mobihtät, von dem später noch die Rede sein muß, bedeutet

nicht etwa, daß der Sohn des Bergbauern mühelos soUte Chemiker und
der Sohn des Chemikers mühelos soUte Bergbauer werden können,
sondern bezieht sich ledigUch auf die eine der beiden Richtungen. Wer in der Welt
eines geringwertigen Berufs aufgewachsen ist, der soUte (so fordert es die
Soziologie) keine Schwierigkeiten haben, in einen höherwertigen Beruf
einzutreten. Wer so redet, hat augenscheinUch sehr genaue VorsteUungen davon,
daß es minderwertige und abstoßende Berufe gibt, von denen man die jungen
Leute loslösen muß, und umgekehrt wertvoUe und anziehende Berufe, denen

man mögUchst viele, ja, im besten FaUe aUe jungen Leute zuführen soUte. Als
Berufe höherer Ordnung gelten dabei die inteUektueUen, technischen und
akademischen Berufe, als die geringen die handwerklichen und bäuerlichen, kurz
aUe diejenigen, die zur Hauptsache auf körperlicher Arbeit beruhen. Wir stehen
damit vor einer Wertskala, die sich im Prinzip schon bei Piaton und Aristoteles
findet. Sie ist zweifeUos interessant und diskutabel; doch beschränken wir uns
hier auf zwei Bemerkungen.

Fürs erste darf es überraschen, daß eine Wissenschaft, die ihre Nähe zu den
fundamentaldemokratischen Tendenzen unseres Zeitalters so sehr betont, in
diesem Punkte derart undemokratisch denkt. Demokratisch wäre nur die
These, daß jeder Beruf, der nicht geradezu unsittlich ist, seinen eigenen Rang und
seine Ehre hat, der Beruf des Bergbauern wie derjenige des Chemikers, und
daß es darum in keiner Weise entwürdigend genannt werden kann, wenn im
einen wie im anderen FaUe der Sohn in der Sphäre des ihm vertrauten väterlichen

Berufes verbleibt. Zum zweiten mutet eine derartige Wertskala
angesichts der ReaUtäten des Lebens sonderbar weltfremd an. Wenn es nämUch die
Absicht des soziologischen Bemühens ist, mögUchst viele Menschen den
hochwertigen Berufen, die man in Techniken und Gymnasien erlernt, zuzuführen,
dann steUt sich die Frage, was denn mit den geringwertigen Berufen zu guter
Letzt zu geschehen habe. Um wiederum ganz konkret zu werden: Wenn die
Soziologie ihre Dienste anbietet, um mögUchst viele junge Leute aus den Bergen

in die Städte und in die daselbst betriebenen Berufe hinabzuführen, wie
soU dann das Leben in den Bergdörfern selbst weitergehen? Nur drei Möghchkeiten

scheinen vorzuhegen: Entweder werden die Berggebiete einfach
verlassen, weil ihre Produkte überflüssig geworden sind, oder die Arbeit in den

Bergen wird so voUständig von Maschinen übernommen, daß an die Stelle
des Bauern der landwirtschaftliche Techniker tritt, oder endUch wird die
bäuerUche Arbeit Ausländern anvertraut, die anscheinend leichter bereit sind,
geringwertige Berufe auszuüben als die eigenen Staatsangehörigen.

Daß jede dieser drei MögUchkeiten unbefriedigend ist, braucht kaum
ausgeführt zu werden. Das Verlassen alter Siedlungsgebiete wäre eine Kapitulation

des geschichtlich Gewordenen vor der reinen wirtschaftlichen Zweck-

108



mäßigkeit, die nur derjenige leichten Herzens empfehlen könnte, dem der
geschichtliche Begriff der Heimat fremd ist. Ob der totale Ersatz der manueUen

Arbeit durch die Maschine mögUch ist, wird man bezweifeln dürfen. Und
welche Gefahren die heute nächstUegende (aber schon von Aristoteles
empfohlene) Lösung bringt, die hochwertigen Berufe den Staatsangehörigen, die

minderwertigen den Ausländern zuzuteilen, wissen wir.
Es bleibt die Tatsache, daß die Soziologie mit ihrer Übernahme einer

Rangordnung von Berufen zugleich Wertungen vollzieht, über deren Tragweite
sie selbst nicht völUg im klaren zu sein scheint.

Auf der Ebene der Gesamtmenschheit ist ein paraUeles Phänomen zu
beobachten.

Zunächst soU der gesamten Menschheit die endgültige Überwindung von
Krieg, Unfreiheit, Armut, Hunger und Krankheit zuteil werden. Dem dient
ja das, was die Soziologie Entwicklungshilfe nennt und woran sie selbst einen

maßgebenden Anteil nimmt. Als Ziel wird die gleichmäßige Verteilung des

Wohlstandes auf der ganzen Erde ins Auge gefaßt. Praktisch bedeutet dies,
daß jede Region der Erde gebend und nehmend mit aUen anderen Regionen
verbunden sein muß, da vorausgesetzt wird, daß jede Region Produkte hefert,
nach denen die übrigen ein Bedürfnis empfinden mögen, und daß keine Region
selbst aUes besitzt, wonach ihre Einwohner ein Bedürfnis zu haben scheinen.

Auf diese Weise werden aUe von aUen abhängig. Es entsteht ein Zustand der
weltweiten Interdependenz, wie das Stichwort lautet.

Merkwürdig ist an dieser These für den außenstehenden Betrachter zweierlei.

Zunächst einmal Uegt es auf der Hand, daß diese Wertung der universalen

Interdependenz in voUem Widerspruch steht zu einer sehr alten geschichtlichen
Tradition, einer Tradition, die so fest begründet ist, daß man sich fragen wird,
ob sie nicht auf einen konstitutiven Charakter des Menschen schlechthin
zurückweist. Ich meine die Tradition, die die innere und äußere Unabhängigkeit
des einzelnen, eines Staates oder einer Staatengruppe von ihren Nachbarn als

einen Wert und ein anzustrebendes Ziel auffaßt. Man möchte meinen, daß der
Wunsch, auf andere Leute nicht angewiesen zu sein, im Menschen als solchen

angelegt ist. Der Begriff der Autarkie hat eine lange Geschichte in der Ethik
wie in der Staatslehre. Heute scheint er verwerflich zu sein zugunsten eines

Ideals der totalen Abhängigkeit aUer von aUen. Im Grunde ist es ja wohl so,
daß in dieser von der Soziologie vollzogenen Umwertung gewissermaßen ein
Stück Romantik weiterwirkt. Auf dem Wege über den universalen Güteraustausch

und die Perfektionierung aUer Kommunikationsmittel soU die Menschheit

zu einem einzigen geschlossenen Organismus zusammenwachsen. Die
Frage ist nur, ob damit die Natur des Menschen nicht einfach überfordert wird.
Es kommt zweitens das Problem dazu, wie es denn mit der realen Notwendigkeit

solcher globaler Interdependenz steht. Gewiß wird der Betrachter, der
kein Wirtschaftsfachmann ist, sich in diesem Punkte behutsam äußern müssen.

109



Doch den Verdacht kann er nicht unterdrücken, daß die Forderung nach

Interdependenz nur dann einen imperativen Charakter hat, wenn man den Unterschied

zwischen den notwendigen und den fakultativen Bedürfnissen des

Menschen aufhebt. Natürlich kommt es zur Interdependenz, wenn der
Zentraleuropäer darauf besteht, japanischen Thon, austrahsche Wolle und Honig aus
Guatemala zur Verfügung zu haben. Ob diese Verfügbarkeit lebensnotwendig
ist, ist eine andere Frage, und nicht nur dies : Dem NichtSoziologen, der nicht
wirtschafthch, sondern politisch zu denken sich bemüht, muß es auf die Dauer
unheimhch vorkommen, wenn die Verfügbarkeit aller möglichen Produkte
damit bezahlt werden muß, daß das Wohlergehen seines eigenen
zentraleuropäischen Staates unlösbar verknüpft werden soll mit dem Gedeihen

irgendwelcher südostasiatischer oder mittelamerikanischer Republiken. Eine
solche Verknüpfung ist, wie der Historiker meinen möchte, auf die Dauer gar
nicht durchzuhalten.

Dasselbe gilt von dem mit der Interdependenz eng verbundenen Begriff
des Weltstaates. Es liegt auf der Hand, daß die menschheitliche Interdependenz
durch menschheitliche Organisationen gestützt werden muß. Nun ist der
Gedanke, daß es das beste wäre, wenn einmal aUe Menschen Bürger eines und
desselben Staates würden, keineswegs neu. Er ist im Laufe der letzten zweitausend

Jahre wiederholt ausgesprochen worden. AUerdings war nie zu verkennen,
daß die VerwirkUchung dieses Gedankens eine radikale Umformung der
menschUchen Natur voraussetze. Soweit wir diese Natur bisher kennen, kommt
sie über die Spannung zwischen dem Eigenen und dem Fremden nicht hinweg.
Schon gegen Piaton mußte geltend gemacht werden, daß der einzelne auf eine

eigene Familie und einen eigenen Besitz, abgegrenzt vom Fremden, nicht
verzichten kann. Gegen die modernen, von den begrenzten und problematischen
Erfolgen der Uno beflügelten Theoretiker wird genau gleich festgestellt werden

müssen, daß der Mensch auf den Raum eines eigenen Staates, den er als

seine Sache empfinden und einigermaßen überschauen kann, niemals verzichten

wird.
Der Soziologie ist dieser Einwand nicht ganz unbekannt. Sie beantwortet

ihn mit ihrem grundsätzlichen Optimismus hinsichtlich der mehr oder weniger
unbegrenzten Bildbarkeit und Umformbarkeit der menschUchen Natur. Darüber

gleich nachher. Paradox ist nun aber folgendes. Der aus der Interdependenz

herauswachsende Weltstaat ist nicht einfach aus den biologischen
Bedürfnissen des Menschen entwickelt, sondern trägt darüber hinaus die Züge
eines ganz bestimmten historischen Staates, dem damit in der Wertordnung der
Staatstypen der oberste Rang zugebiUigt wird. Der Staat und die GeseUschaftsordnung,

die universeU verwirklicht werden sollen, finden ihr Modell in
Westeuropa und den USA. Es ist also ein Staat, der demokratisch und parlamentarisch

aufgebaut ist und kein anderes Ziel kennt, als aUen Bürgern mit Hilfe
der Technik und einer zweckmäßigen Organisation ein Maximum an Freiheit,

no



Frieden und Wohlstand zukommen zu lassen. Die Wertungen der Soziologie
sind, soweit ich sehe, in diesen Punkten vöUig eindeutig. GeseUschaftsordnun-

gen, die nicht demokratisch und parlamentarisch sind, sind aus dieser Sicht

von vorneherein ebenso verwerfUch wie solche, die den Kampf gegen Hunger,
Armut und Krankheit nicht energisch genug betreiben. Monarchische wie
sakrale GeseUschaftsordnungen sind der Soziologie durchaus zuwider, und es

braucht nicht ausgeführt zu werden, wie sie für ihren Teil sich emsig bemüht,
etwa in Asien und Afrika dergleichen Ordnungen durch demokratische und
profane zu ersetzen. Dabei übersieht sie zweierlei: einmal, daß im Menschen
durchaus nicht nur das Bedürfnis nach Freiheit besteht, sondern ebenso sehr
das Bedürfnis, sich von einem Klügeren und Tätigeren sagen zu lassen, was
man tun soUe; sodann und vor aUem, daß es Ordnungen geben kann, die
über das Biologische hinausgreifen, zum Sakralen führen und im Sakralen

begründet sein woUen. Solche Ordnungen zu zerstören ist heute mit Hilfe eines

Dutzends aUbekannter Schlagworte kinderleicht. Man wird sich aber doch
wundern, daß eine ihre Wertfreiheit proklamierende Soziologie sich derart
unbekümmert an der Zerstörung solcher Ordnungen, wo sie noch existieren,
beteihgt, einfach, weil solche Ordnungen Mühe haben, den Problemen des

biologischen Wohlergehens jene zentrale Bedeutung beizumessen, die ihnen nach
den Voraussetzungen der Soziologie zukommen. Wir haben dies hier nicht
weiter auszuführen. Es sollte nur skizziert werden, daß die moderne Soziologie
de facto wertend vorgeht, und zwar entweder aus ihren eigenen Voraussetzungen

Wertungen deduziert oder wie im FaUe der Wertskala der Berufe und der
GeseUschaftsordnungen bestimmte historische Wertungen übernimmt, die
ihren eigenen BUckrichtungen adäquat zu sein scheinen.

Was nun weiterhin den bisher genannten Gesichtspunkten ihre besondere
Nuance gibt, ist ein Begriffspaar, dessen sich die Soziologie zur Begründung
ihrer Aussagen immer und immer wieder bedient.

Ich meine die Begriffe Mobibtät und Determiniertheit, wobei aUerdings
sofort beigefügt werden muß, daß der erste Begriff von den Soziologen selbst

mit Vorliebe verwendet wird, wogegen der zweite Begriff fehlt, die Sache selbst
indessen evident vorhegt.

Die Mobibtät bedeutet zunächst, daß der Mensch die voUständige Freiheit
besitzen soU, denjenigen Beruf, diejenige soziale Umwelt und denjenigen
Wohnsitz zu wählen, die seinen Begabungen und Neigungen am besten
entsprechen. Gemeint ist mit einer solchen Wahl immer die «Verbesserung »
gemäß der schon erwähnten Wertskala der Berufe, die natürlich auch eine Wertskala

der geseUschafthchen Umwelt und eine solche der Wohnsitze imphziert.
Vorausgesetzt wird dabei erstens, daß der Mensch eine praktisch unbegrenzte
Breite der Begabungen wie der Formbarkeit besitzt, derart, daß das Hängenbleiben

an einem « geringwertigen » Beruf niemals auf eine besondere Struktur
der Begabung, sondern immer nur auf äußere gesellschaftliche Störungen zu-

iii



rückgeführt werden darf, Störungen also, die sich durch eine angemessene
Umorientierung der GeseUschaft beheben lassen. Vorausgesetzt wird zweitens,
daß jeder Mensch den Drang hat, «weiterzukommen», die berufUche,
geseUschaftliche und räumUche Ausgangslage, in der er sich durch sein Elternhaus
befindet, zu überwinden und in einen höheren Rang aufzusteigen; wo dieser

Drang nicht sichtbar wird, kann dies nach Auffassung der Soziologie nur daher

rühren, daß der fragliche Mensch ihn gar nicht zu äußern wagt, weil seine
Umwelt, sein Elternhaus und seine dem Elternhaus verbundenen Freunde
dergleichen Wünsche gewaltsam unterbinden. Die Soziologie scheint demgemäß
ihre Aufgabe darin zu sehen, für die Freigabe solcher, bei jedem Menschen
vorauszusetzender Wünsche zu sorgen und alle Menschen unermüdlich auf
ihr Recht zu höheren Berufen und zur totalen MobiUtät ihrer Lebensverhältnisse

aufmerksam zu machen.
Zu dieser Konzeption wird der Außenstehende vor aUem drei Bemerkungen

anzubringen haben.
Was zunächst die unbegrenzte Breite der Begabungen und Formbarkeit

angeht, so muß daran erinnert werden, daß es betrübUcherweise die
philosophische Anthropologie und manche Formen der Popularphilosophie
sind, die seit zweihundert Jahren einen argen Mißbrauch mit dem Begriff der

Grenzenlosigkeit getrieben haben. AUzu leichtfertig hat man einen Spruch des

alten Heraklit aufgenommen, wonach die Seele des Menschen eine unendliche
Weite habe, aUzu unbedenkhch hat man die vielberufene innere Freiheit als

eine grenzenlose verstanden, die zu behaupten nun wiederum eine unendUche

Aufgabe sei. Dabei sollte es doch klar sein, daß die Dinge wesentlich kompU-
zierter liegen. In ihrer Gesamtbreite sind die dem Menschen überhaupt wie die
jedem einzelnen Menschen zur Verfügung stehenden Möglichkeiten zweifeUos

begrenzt. Unbegrenzt sind nur die VariationsmögUchkeiten innerhalb der
gegebenen Grenzen. Darum sind auch die Möglichkeiten sozialer MobiUtät durchaus

begrenzt, wie dies diesseits aUgemeiner Überlegungen schon die geschichtliche

Erfahrung zeigt. AUerdings scheint die Soziologie die geschichtUche
Erfahrung als Instanz abzulehnen : sie scheint zuweilen geradezu zu meinen, die
Geschichte sei darum irrelevant, weil die vergangenen Jahrhunderte gewissermaßen

mit nichts anderem beschäftigt gewesen seien, als die soziale Mobilität,
also den Aufstieg der Menschen aus geringwertigen zu hochwertigen Berufen
planmäßig und mit Gewalt einzuschränken. Doch diese Auffassung ist so

simplistisch, daß wir sie hier auf sich beruhen lassen können.
Eine zweite Bemerkung betrifft den Drang der Menschen zur Mobibtät. Es

ist nämUch einfach nicht wahr, daß jeder Mensch von dem Wunsche beseelt

ist, sich zu verbessern und aus der Umwelt seines Elternhauses auszubrechen.
Die MobiUtät hat ja auch ihre Kehrseite: die Anstrengung der Assimilation an
noch unbekannte berufliche und soziale Umwelten, die sehr viele Energien
verbrauchen kann. Daher hat auch die Stabihtät, das Weiterarbeiten in einer



vom Elternhause her schon vertrauten Umwelt, ihre Anziehungskraft. Dem
Wunsche «weiterzukommen als der Vater» steht der andere Wunsch gegenüber,

den Lebensstil, die Berufserfahrungen und die Berufsbeziehungen des

Vaters übernehmen zu können, ohne sie sich erst mühevoU und mit zweifelhaftem

Erfolg selbst schaffen zu müssen. Dies bedeutet nicht etwa Trägheit,
sondern die MögUchkeit, bedeutende Energien für die Berufsarbeit selbst
freihalten zu können, die sonst auf die HersteUung der geseUschafthchen Basis des

Berufes aufgewendet werden müßten. Dies ist die ReaUtät, die die Tatsache

erklärt, daß immer wieder in der großen Mehrzahl der FäUe die Kinder in der
berufhchen und geseUschafthchen Umwelt der Eltern verbleiben, nicht unter
Zwang, sondern weil sie neben den Vorteilen auch die Nachteile der MobiUtät
abzuschätzen wissen. Demgegenüber berührt es seltsam, wenn die Soziologie
geneigt scheint, die MobiUtät bedingungslos als positiv, die StabiUtät ebenso

bedingungslos als negativ zu bewerten. Die dritte Bemerkung führt in etwas
andere Richtung. Die Soziologie, so sagten wir, scheint es als ihre Aufgabe
anzusehen, die Menschen unermüdlich an ihr Recht auf höhere Berufe und auf
die totale Mobilität ihrer Lebensverhältnisse zu erinnern. Sie gUedert sich
damit ein in eine aUgemeine Tendenz des Zeitalters, aUes Gewicht auf die Rechte

zu legen, die der Mensch beanspruchen kann und soU: bekanntUch gibt es

sogar internationale Organisationen, deren Tätigkeit darin besteht, Kataloge
solcher Rechte auszuarbeiten. Man wird gerne zugestehen, daß frühere
Jahrhunderte oft etwas zuviel von den Pflichten des Menschen gesprochen haben.
Doch hat es auch Zeiten gegeben, die über das Gleichgewicht von Rechten und
Pflichten, von Leistungen und Privilegien durchaus im Bilde waren. Ja, es ist
sogar zuwehen auf geschichtliche Rechte und Privilegien verzichtet worden
um höherer Werte wülen. Diese Zeiten sind freiUch schon seit langem vergangen.

Man soUte aber „nicht, wie es die Soziologen zuweilen tun, sie mit Spott
abfertigen und es gar zu sehr als einen Fortschritt preisen, wenn die moderne
soziologische Ethik glaubt, sich darauf beschränken zu dürfen, die Menschen

zum Geltendmachen ihrer Rechte und Ansprüche anzufeuern.
Der erstaunlichen Hochschätzung der geseUschafthchen Mobilität steht nun

eine nicht weniger erstaunliche Haltung des strikten Determinismus gegenüber.

Immer wieder spricht die Soziologie von der Entwicklung, die sich nicht
aufhalten, vom Rad der Geschichte, das sich nicht zurückdrehen lasse. Die von
ihr angenommenen Bewegungen von den geringwertigen zu den höherwertigen

Berufen, von nationalen und regionalen Unabhängigkeiten zur weltweiten
Interdependenz, von monarchischen und sakralen GeseUschaftsordnungen zur
demokratischen Profanität werden von ihr nicht als geschichthche Möglichkeiten

neben anderen, sondern als unentrinnbare Notwendigkeiten aufgefaßt.
Darum verwendet sie auch gerne Urteile wie: anachronistisch, überholt,
unzeitgemäß, rückwärtsgewandt, und deren Gegenstücke, redet gerne von den

Ewiggestrigen und weiß sich selber im Einklang mit einer Entwicklung, die

"3



unaufhaltsam vorangeht und die man zu verstehen und freudig zu bejahen hat.
Denn ihr in die Arme faUen zu woUen, wäre absurd.

Nun hegt es auf der Hand, daß ein zuversichtlich und apodiktisch
vorgetragener Determinismus zu aUen Zeiten eine ungemein starke suggestive
Wirkung ausgeübt hat. Der arglose Hörer vertraut sich gerne einer Doktrin an,
die so sicher weiß, wie die Dinge sich notwendigerweise entwickeln werden,
und die so unbeirrbar zwischen dem Abgetanen und dem Zukunftsträchtigen
zu unterscheiden weiß. Diese Suggestivkraft hat sich schon an der antiken Stoa

bewährt, deren eherner Determinismus den Zeitgenossen einen ungleich
stärkeren Eindruck machte als etwa die vorsichtig formuherten Hypothesen der
Aristoteliker.

Doch gerade wer sich über diese Wirkung jedes Determinismus im klaren
ist, wird versuchen, vor ihr auf der Hut zu sein. Ich füge sofort bei, daß der
hier gemeinte Determinismus ein Charakteristikum nicht nur der heutigen
Soziologie, sondern der Haltung des Gebildeten überhaupt zu sein scheint. Jede

Tageszeitung, die grundsätzlichen Betrachtungen Raum gibt, pflegt für diesen
oder jenen Bereich auf die Unausweichhchkeit der Entwicklung hinzuweisen.

Wie kommt es zu diesem Determinismus neben der vorhin genannten
Theorie der Mobilität? Ich möchte vermuten, daß es sich letzten Endes um die
zwei komplementären Formen handelt, in denen eine dezidiert naturwissenschaftliche

Denkweise mit der Geschichte zurechtzukommen sucht. Im
Hintergrund der Mobibtät taucht der in der naturwissenschafthchen Technik
beheimatete Begriff der unbegrenzten Manipulierbarkeit auf, im Hintergrund des

Determinismus der Begriff des Naturgesetzes, ohne den die Naturwissenschaften
auch heute nicht auskommen können. Beiden Begriffen gegenüber muß

jedoch mit aUer Entschiedenheit hervorgehoben werden, daß der eine wie der
andere die Eigentümlichkeit des Geschichthchen vöUig verfehlen. Auf der
einen Seite sind die Möglichkeiten des Menschen längst nicht so unbegrenzt,
wie es die Lehre von der Mobibtät annimmt. Auf der anderen Seite gibt es

keine geschichthche Entwicklung, die so total determiniert wäre, wie man
heute zu behaupten pflegt. Die Dinge können immer noch ganz anders
herauskommen als man erwartet, und mit Urteilen wie anachronistisch und überlebt
sollte man vorsichtig sein.

Darüber hinaus ließe sich wohl die Ansicht vertreten, es gebe für den
Betrachter der gegenwärtigen geschichthchen Situation kein nützlicheres
Gedankenexperiment als sich vorzustellen, wie viele mögliche Richtungen die künftige

Entwicklung einschlagen könnte. Ich berühre nur eben beüäufig drei
Momente. So ist es beispielsweise durchaus nicht ausgemacht, daß die technische

Naturbeherrschung in gradliniger Aufwärtsentwicklung weiter und weiter
ausgreift. Es könnte sein (Anzeichen dafür fehlen nicht), daß einmal Grenzen
der Bemächtigung sichtbar werden, die ein für allemal nicht überschritten werden

können; die Konfrontation mit diesen Grenzen könnte zu einer folgen-

114



reichen Erschütterung des heute noch unbedingten Vertrauens in die
Leistungsfähigkeit der Naturwissenschaften führen. Es steht weiterhin auch

keineswegs fest, daß die politische und soziale Entwicklung auf eine echte globale
Interdependenz und einen Weltstaat hinsteuert. Eine gegenläufige Entwicklung
zu verhältnismäßig kleinräumigen, überschaubaren und mehr an einer substan-
ziellen Unabhängigkeit als an kompliziertem Wohlstand interessierten
Staatsgebilden erscheint als mögUch. Endlich dürfte es nicht einmal sicher sein, daß
die als Kolonialismus bezeichnete spezifische Relation der Völker der gemäßigten

Zone zu denjenigen der tropischen Zone endgültig überholt ist. Es könnte
schbeßbch sein, daß die besondere Begabungsrichtung der tropischen Völker
die Fähigkeit zur Errichtung dauerhafter und durchorganisierter Staatsgebilde
nicht in sich schließt, so daß in diesem Felde die Führung durch andere,
entsprechend begabte Völker nicht entbehrt werden könnte. Dies aUes sind bloße

Möglichkeiten. Man tut indessen gut, sie sich vor Augen zu halten, um von
dem vielstimmigen Gerede von den Entwicklungen, die sich nicht aufhalten
lassen, Distanz zu gewinnen.

Wir wenden uns am Schlüsse noch einmal zu jenen drei Relationen, von
denen wir anfangs sprachen. Die zwischenmenschlichen Relationen sind, so

sagten wir, unlösbar verknüpft mit der Relation zur Natur wie mit derjenigen
zur Gottheit. Wie sieht diese Verknüpfung in der modernen Soziologie aus?

Die Lage ist im Grunde äußerst einfach. Wenn wir von dem Gesamtziele
ausgehen, der weltweiten Überwindung von Krieg, Unfreiheit, Armut, Hunger
und Krankheit, so lehrt die Soziologie, daß die ersten beiden Überwindungen
Zustandekommen, wenn Armut, Hunger und Krankheit als die einzigen legitimen

und ernsthaften Ursachen von Kriegen und Unterdrückungen besiegt
sind. Dieser Sieg wiederum wird errungen durch eine möglichst totale
Unterwerfung der Natur, die in jedem ihrer Sektoren ihr Letztes hergeben muß (wir
erleben es täglich), um die wirklichen und vermeintlichen biologischen
Bedürfnisse des Menschen zu befriedigen. Umgekehrt allerdings kann die
planmäßige weltweite Unterwerfung der Natur nur durchgeführt werden, wenn
unter den Menschen der Friede und die freie Zusammenarbeit aUer mit allen,
also die Interdependenz herrscht. Dementsprechend wird argumentiert, daß
die Menschheit sich darum keine Kriege mehr leisten könne, weil sonst das

Programm der universalen Überwindung von Armut, Hunger und Krankheit
gefährdet werde. Wir halten uns nicht dabei auf, daß (auch abgesehen von der

Atombombe) diese Argumentation angesichts der vergangenen siebentausend

Jahre Weltgeschichte seltsam inadäquat wirkt, sondern halten nur fest, daß auf
diese Weise die Gestaltung der zwischenmenschlichen Relationen unlösbar an
die Entwicklung des Verhältnisses zur Natur gebunden wird : je vollständiger
die Herrschaft über die Natur wird, desto erfreulicher, so scheint es, müssen
sich notwendigerweise die zwischenmenschlichen Relationen entfalten — und
umgekehrt.

"5



Und das Sakrale? Nun, wenn wir von den gelegentlichen unverbindhch-
wohlwoüenden Würdigungen der verschiedenen ReUgionen absehen, scheint
die Soziologie geneigt, die Relation zur Gottheit auf drei Situationen zu
reduzieren: einmal auf die Angst vor den noch unbegriffenen und unbewältigten
Naturerscheinungen, sodann auf die Erwartung derer, die in Armut, Hunger
und Krankheit dahinleben müssen, im Jenseits eine Kompensation für die
diesseitigen Leiden zu empfangen, und schbeßUch auf die Manipulation eben jener
Angst und Erwartung durch herrschsüchtige Minderheiten, die sich auf diese
Weise ein Instrument des geistigen Zwanges verschaffen. Diese Reduktion
gestattet offenkundig die Folgerung, daß durch die anzustrebende totale
Naturbeherrschung der Relation zum Sakralen grundsätzhch die Basis entzogen
wird. Denn wer die Natur beherrscht, braucht sich nicht mehr zu fürchten,
und wer durch die Naturbeherrschung zu Friede, Freiheit, Wohlstand und
Gesundheit gelangt ist, bedarf auch keiner Jenseitserwartungen mehr, womit
denn auch die Priesterherrschaften in sich zusammenbrechen. Was übrig bleibt,
sind bestenfalls Religionen, die als harmlos hebenswürdige Spielereien des

Geistes mit folkloristischem Einschlag weiter gepflegt werden können.
So wird denn aUes verblüffend einfach. Die Relation zur Natur und diejenige

zum andern Menschen rücken aufs engste zusammen im weltweiten Bemühen,
gemeinsam die Natur nutzbar zu machen, und die Relation zur Gottheit wird
faktisch gegenstandslos und überflüssig.

Wir halten hier inne und konstatieren nun abschheßend, daß die Soziologie
sich zwar redhch Mühe gibt, von empirischen Beobachtungen auszugehen, daß
aber von Wertfreiheit bei ihr keine Rede sein kann. Sie weiß genau, welche
Werte entscheidend und zeitgemäß sind und reahsiert werden soUen gegen den
Protest derer, die, wie es scheint, die Zeichen der Zeit nicht verstanden haben.

Damit aber wird die Soziologie zur Ethik, einer zwar überaus banalen

Ethik, aber dennoch zweifeUos einer Ethik.
Und da erhebt sich denn das letzte Problem, das hier zwar ausdrückUch,

aber nur noch mit wenigen Worten zur Diskussion gesteUt sei.

Die Ethik war ehedem eines der Hauptgebiete der Philosophie. Der
Einbruch der Soziologie in dieses Gebiet zwingt zur Frage, wie es dazu hat kommen

können und ob die Phüosophie diese evidente Depossedierung auf sich
beruhen lassen kann und darf.

Nun, ich denke, daß die Philosophie an dieser Situation keineswegs
unschuldig ist. Sie hat selbst seit geraumer Zeit darauf verzichtet, eine tragfähige
Ethik und (das sei in diesem Zusammenhang nicht übersehen) eine adäquate
Geschichtsphilosophie anzubieten. Natürhch gibt es Gründe für diesen
Verzicht. Geschichtsphilosophie und Ethik gehören zu den schwierigsten
Diszipbnen der Philosophie: jene, weil die Verflechtung des Besonderen und des

AUgemeinen, wie sie in der Geschichte vorhegt, überaus mühsam zu fassen ist,
diese, weü das Problem der Legitimation des ethischen Anspruchs kaum lös-

116



bar zu sein scheint. Dennoch wäre eine Kapitulation der Phüosophie vor diesen

Schwierigkeiten nicht notwendig gewesen. Aber eine Kapitulation ist es,

wenn gerade die neuesten geschichtsphüosophischen Versuche (K. Jaspers)
sich als so bestürzend dürftig ausweisen und dem Historiker gerade das nicht
geben, was er (und nicht bloß er) vor aUem nötig hätte : angemessene
Untersuchungen über die Geschichtlichkeit als Qualität, über den Begriff der
geschichtlichen Kontinuität, über die damit zusammenhängenden Begriffe der
Tradition und Autorität und anderes mehr. Eine Kapitulation ist es aber auch,
wenn die phüosophische Ethik, verhängnisvoU beeinflußt durch ein höchst
einseitiges Büd vom sokratischen und platonischen Phüosophieren, sich ängstlich

bemüht zeigt, jeden Anschein dogmatischen Lehrens zu vermeiden und
nichts anderes zu tun weiß, als den einzelnen auf seine eigene Entscheidung
zurückzuwerfen. Gewiß wird es immer Sache des einzelnen sein, wie er sich
handelnd entscheidet: aber die Sache der Philosophie soUte es sein, ihm zu

sagen, wie er sich entscheiden soü. Die Philosophie scheint es indessen zu
scheuen, sich in diesen Dingen bei einem klaren Ja und Nein behaften zu lassen.

Sie begnügt sich damit, den einzelnen zu ernstem Streben, zur Gewinnung des

Selbstseins, zur EhrUchkeit gegen sich selbst aufzufordern und wie aUe diese
Formeln heißen, die den Vorteil bieten, daß jedermann sie für sich in Anspruch
nehmen kann, ohne unbequeme Konsequenzen ziehen zu müssen. Gewiß ist,
wie wir sagten, die Legitimierung der philosophischen ethischen Forderung
eine überaus schwere Frage. Als Philosophie kann sie sich weder auf die
theologische noch auf die biologische Legitimierung zurückziehen, sondern
muß einen dritten Weg suchen — der sie vermutlich eines Tages in die
unmittelbare Nähe der Geschichtsphilosophie führen wird. Aber es ist heute jedenfaUs

nicht zu erkennen, daß sie diesen Weg ernstlich sucht.
Kein Wunder also, daß ein Vakuum entsteht, in das die Soziologie eintreten

kann. Sie hat keine Bedenken, dem Menschen deutbch zu sagen, was er tun
soU. Sie hat ein zwar ungemein banales, aber doch hinlängbch profiliertes Ideal
der weltweiten friedlichen Interdependenz und Überwindung aber Nöte durch
totale Naturbeherrschung vor Augen und deduziert daraus diejenigen
Verhaltensregeln, die das reibungslose Ablaufen des Mechanismus der biologisch
saturierten Gesellschaft garantieren. Es ist vöUig begreifbch, daß sie aUe

Autorität an sich nimmt, wo die Phüosophie ihr Erbe vertan hat, weil sie den
Mut zur Belehrung nicht mehr besitzt. Aber die Konsequenzen solcher Annexion

und Kapitulation sind nicht gering. Sie sind zum Schaden der Philosophie,
die sich preisgibt, und der Soziologie, die sich übernimmt, und der Menschen,
denen mit einer solchen Transaktion sicher nicht gedient ist. Es wäre zu hoffen,
daß die Ordnung hier wiederhergestellt werden könnte, derart, daß die Soziologie

sich klar darüber würde, welches die unüberschreitbaren Grenzen ihrer
Leistungsfähigkeit sind, und daß die Philosophie sich an ihr geschichtliches
Erbe erinnere, das sie zu verwalten verpflichtet ist.

"7


	Soziologie als Erbin der Ethik?

