Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 2

Artikel: Soziologie als Erbin der Ethik?
Autor: Gigon, Olof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161721

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Soziologie als Erbin der Ethik?

OLOF GIGON

Die moderne Soziologie erstrebt, wie ihr Name anzeigt, die wissenschaftliche
Untersuchung der menschlichen Gesellschaft, also der Gesamtheit der unter
den Menschen obwaltenden Relationen: unter diesen treten die Phinomene
der Herrschaft und Gefolgschaft, der Selbstbehauptung und der Einordnung,
der Zusammenarbeit und des Gegeneinander-Arbeitens besonders hervor.
Diese Phinomene sind natiirlich als solche schon lingst erkannt und zum
Gegenstand der Reflexion gemacht worden: es geniigt hier, an die Leistung
des Aristoteles zu erinnern. Doch ist es ein vollig legitimes Unternehmen,
nun die Relationen in ihrer Gesamtheit ins Auge zu fassen, sie systematisch
aufzugliedern und diese Aufgliederung durch planmiBige Beobachtung zu
sichern.

Allerdings muBl man sich im klaren dariiber sein, daBB gerade eine umfas-
sende Erforschung der zwischenmenschlichen Relationen auch die zwei ande-
ren Relationen, in denen sich der Mensch vorfindet, in Betracht ziehen muB.
Genauer gesagt: Jede Interpretation der zwischenmenschlichen Relationen
impliziert unweigerlich auch eine ganz bestimmte Interpretation jener beiden
andern Relationen. Diese sind erstens die Relation zur Natur und zweitens
diejenige zu den iibergeordneten Michten.

Die Natur umgibt den Menschen in einer dauernden, unbezweifelbaren
und im Ansatz unmittelbar wahrnehmbaren Gegenwirtigkeit. Der Mensch
vermag in ihr bestimmte Ordnungen nachzuweisen. Er kann nicht nur das
Konstante und sich Wiederholende vom Variablen und Einmaligen abtrennen,
sondern sogar vom Variablen vollig absehen, also allgemeine, immer und iiber-
all giiltige Aussagen machen (soweit ist bekanntlich schon die antike Natur-
wissenschaft des Aristoteles und Theophrast gelangt). Dariiber hinaus vermag
er seinen allgemeinen Aussagen eine mathematisch-quantitierende Form zu ge-
ben (dies ist die Leistung der modernen Naturwissenschaft) und sich damit die
Maoglichkeit eines Beherrschens und Manipulierens der Natur zu erdffnen, die

der Antike noch verschlossen war, weil sie zwar die Mathematik und die -

Naturwissenschaft, aber nicht die mathematisierte Naturwissenschaft besal3.
Allerdings hat die antike Philosophie, vor allem die Stoa, auch schon die Mei-
nung vertreten, daf} es die Bestimmung der Natur sei, dem Menschen mit ihren
Tieren, Pflanzen, Gewissern und Gesteinen dienend zur Verfiigung zu stehen.
Doch erst die moderne mathematisierte Naturwissenschaft hat diese Meinung
zu einer Realitit gemacht: Sie hat zu einer sozusagen totalen Naturbeherr-

101



schung und zu einer radikal anthropozentrischen Interpretation der Stellung
des Menschen im Kosmos gefithrt. Neben der Selbstsicherheit des modernen
Anspruchs auf Naturbeherrschung wirkt die anthropozentrische Teleologie der
antiken Stoa wie ein kindlicher Wunschtraum. :

Die Relation zu den iibergeordneten Michten, also zu Gott, ist von einer
ganz andern Beschaffenheit. Diese Michte sind in keiner Weise mathematisier-
bar und manipulierbar. Thre Gegenwirtigkeit ist durchaus anderer Art als die
sich jedermann aufdringende Evidenz der Natur. Sie ist auch nicht zwingend
nachweisbar. Die Moglichkeit, zu bestreiten, daf3 es diese Michte iiberhaupt
gibt, besteht; allerdings zeigt sich auch, daB eine solche Bestreitung niemals
schliissig und befriedigend gefiihrt werden kann. Dem entspricht, daB3 es in
der Geschichte niemals rein sakrale oder rein profane Gesellschaftsordnungen
gegeben hat. Wir werden darauf noch zuriickkommen.

Die zwischenmenschlichen Relationen schlieBlich verlaufen auf zwei Ebe-
nen. Sie lassen sich zunichst in den Kategorien der Naturwissenschaft begrei-
fen, also als typische Vorginge, die immer wieder beobachtet und ihrer ver-
schiedenen Hiufigkeit nach zahlenmiBig registriert werden konnen. Das
Gesamtbild, das sich auf diesem Wege methodisch ergibt, ist grundsitzlich
vom Gesamtbild der Relationen in einer Tiergesellschaft nicht verschieden. Auf
einer andern Ebene steht indessen der Bereich der Geschichte. Thr Begriff ist
unabtrennbar von demjenigen der individuellen qualifizierten Leistung und
von dem Anspruch des einzelnen, in seinem Handeln Werte zu verwirklichen,
die er zwar vertritt, die aber mit seinem Interesse an seiner physischen Selbst-
behauptung nicht identisch sind, sondern grundsitzlich iiber es hinausgreifen.
Der Anspruch und die Leistung zusammen schaffen Autoritit, die ihrerseits
wiederum sich in Tradition verwandeln kann. Damit sind Begriffe genannt,
die ebenso zur Eigenart des geschichtlichen Daseins gehoren, wie sie der Zone
des natiirlichen, mit den Mitteln der Naturwissenschaft zu erforschenden Da-
seins fremd sind.

Bemerkt sei schlieBlich, daB die Intensitit der Geschichtlichkeit wie die-
jenige der Sakralitit eine iiberaus verschiedene sein kann. Es konnen nicht
bloB scheinbar vollig profane, sondern auch scheinbar vollig geschichtslose
Zustinde vorkommen.

Die moderne Soziologie darf nun wohl als der Versuch charakterisiert
werden, die zwischenmenschlichen Relationen in den Kategorien der Natur-
wissenschaft zu analysieren. Dies ist zweifellos moglich. Man kann sehr wohl
die dem Beobachter sich immer wieder darbietenden Relationen empirisch-
deskriptiv festhalten, sie zwar nur in seltenen Fillen experimentell, dagegen im
groBten Umfange durch methodische Befragungen verifizieren und schlieBlich
typische Verhaltensweisen herausarbeiten, auf die das zwischenmenschliche
Geschehen reduziert werden kann.

Ein derartiges Bemiihen ist von groftem Nutzen, sofern es sich iiber die

102



Eigentiimlichkeiten seines Gegenstandes und iiber seine eigenen Grenzen im
klaren ist. Unter den Eigentiimlichkeiten des Gegenstandes ist zu verstehen,
daB die Relationen unter den Menschen nicht wie die Relationen in der Tier-
gesellschaft isoliert interpretiert werden kénnen: sie sind von der Beschaffen-
heit der Relationen zur Natur hier, zur Gottheit dort nicht abtrennbar. Und
seine Grenze findet dieses Bemiihen darin, da3 es sich nur mit typischen, immer
wiederkehrenden, also statistisch erfaBbaren Verhaltensweisen abgibt, nicht
aber mit den individuellen Leistungen und Wertverwirklichungen, die die Ge-
schichte des Menschen ausmachen. Es lieBe sich durchaus eine Soziologie den-
ken, die in diesen beiden Punkten mit der groften Behutsamkeit vorginge und
gerade darum der Gesamtwissenschaft vom Menschen die wertvollsten Dienste
zu leisten vermochte.

Doch besteht der Eindruck, als ob es gerade die modernste Soziologie
nicht selten an solcher Behutsamkeit fehlen lieBe. Vielfach beansprucht sie
offensichtlich weit mehr zu bieten als eine Bestandesaufnahme der fir den
Menschen typischen sozialen Verhaltensweisen. Von diesen Grenziiberschrei-
tungen soll hier die Rede sein, nicht im Sinne einer banalen Polemik, sondern
weil sie fiir die geistige Situation unserer Zeit charakteristisch sind und auf die
Dauer wohl nicht unbedenklich sein diirften.

Die Soziologie, die wir hier im Auge haben, legt den allergréBten Wert
darauf, als eine streng empirische und vor allem als eine wertfreie Wissenschaft
zu gelten. Der Begriff der Wertfreiheit taucht, soweit ich sehe, in soziologi-
schen Darlegungen mit einer bemerkenswerten Hiufigkeit auf. Offenbar ver-
steht sich diese Wertfreiheit im Sachbereich der Soziologie nicht von selbst,
so daB3 ein Bediirfnis zu bestehen scheint, sich gegen die Vermutung abzusi-
chern, als implizierten ihre Methoden, Gesichtspunkte und Ergebnisse be-
stimmte Wertungen.

Nun aber bedeuten die Beteuerungen einer Wissenschaft, sie ginge wertfrei
vor, noch keineswegs, daB sie dies auch faktisch tut. Die Moglichkeit, daB sie
sich tiber ihren eigenen Charakter tiuscht, mufB in Rechnung gestellt werden.

In der Tat kann es dem aufmerksamen Leser der neuesten Selbstdarstellun-
gen der Soziologie nicht entgehen, da3 hier auBerordentlich profilierte Wertun-
gen und Entwertungen vorgenommen werden.

Die Soziologie sucht, wir sagten es schon, mit Hilfe von planmiBig durch-
gefiihrten und gesammelten Beobachtungen typische Verhaltensweisen im so-
zialen Bereich herauszuarbeiten. Was sie interessiert, sind im Sinne der klassi-
schen Naturwissenschaft diejenigen Phinomene, die immer wiederkehren und
darum statistisch als Gesetzlichkeiten bezeichnet werden kénnen. Wir bemerk-
ten auch schon, daB3 ein solches Vorgehen vollig legitim bleibt, so lange es sich
bewuBt bleibt, daB seine Kompetenz sich strikte auf das (zweifellos vorhan-
dene) konstante, also geschichtslose Substrat des menschlichen Verhaltens be-
schrinkt und an der Grenze der Geschichte des Menschen aufhért. Die typi-

103



sierende Soziologie hat mit der aus individuellen Leistungen und Wertverwirk-
lichungen aufgebauten Geschichte nichts zu schaffen.

Diese Abgrenzung der Kompetenzen witd jedoch nicht beachtet. Die So-
ziologie hat unverkennbar die Neigung, die Geschichte gewissermaBen zu ab-
sorbieren. Konkret bedeutet dies die Neigung, die geschichtlich einmaligen
Leistungen und Wertverwirklichungen auf typische Vorginge zu reduzieren
oder umgekehrt typische Vorginge selbst in die Zone der Geschichte einzu-
fihren. Dies ist zunichst zu erliutern.

Das Eindringen soziologischer Gesichtspunkte in die Geschichte ist vor
allem dort zu beobachten, wo die Soziologie es sich angelegen sein liBt, dem
geschichtlichen Handeln der Gegenwart und Zukunft Ziele zu setzen. Denn
daran 148t sie kaum einen Zweifel, daB sie sehr genaue Vorstellungen davon
hat, wie der fiir den Menschen und die Menschheit wiinschbarste, also im ge-
schichtlichen Handeln anzustrebende Zustand beschaffen sein soll. Ich greife
hier fiir den Augenblick nur einen Aspekt heraus. Die Soziologie versteht die
Geschichte der jingsten Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft als ein kon-
tinuietliches Bemiihen um die Uberwindung des Krieges, der Unfreiheit, der
Armut, des Hungers und der Krankheit. Dergleichen Zielsetzungen miissen
sicherlich ernst genommen werden: auch ihr manifest utopischer Charakter soll
uns nicht dazu verfiihren, sie geringzuschitzen. Nicht zu bestreiten ist dage-
gen die Tatsache, daB es sich dabei um die schlechthin banalsten aller denkba-
ren Zielsetzungen handelt, Zielsetzungen, die, so wie sie von der Soziologie
verstanden werden, nichts anderes darstellen als bestimmte Formen der ele-
mentaren biologischen Selbstbehauptung. SchlieSlich hat es seit Anbeginn der
Weltgeschichte noch niemals einen Menschen gegeben, der nicht lieber reich
statt arm, satt statt hungrig und gesund statt krank gewesen wire. Und was
das Bediirfnis nach Frieden und Freiheit angeht, so kann die Soziologie auch
in diesem Punkte der Zustimmung der erdriickenden Mehrheit aller Menschen
gewil sein, die einfach «fiir den Frieden» sind, ohne sich mit dem Problem
zu plagen, ob es nicht vielleicht qualitativ verschiedene Formen des Friedens
gebe, und die einfach gerne tun und lassen wollen, was ihnen Spa3 macht, ohne
zu fragen, ob nicht auch der Begriff der Freiheit differenziert werden miisse.
Keinem Menschen wird es, zumal heute, einfallen kénnen, die universale
Wiinschbarkeit von Friede, Freiheit, Reichtum, Sittigung und Gesundheit zu
bestreiten. Das Bedenkliche ist nur, daB der Eindruck besteht, als handle es
sich da um die einzigen soziologisch legitimen Zielsetzungen, auBBerhalb deren
es hochstens unverbindliche Privatmeinungen geben kénne. Die uns bekannte,
in zahlreichen Dokumenten faBbare Geschichte scheint freilich in eine andere
Richtung zu weisen. Wenn wir uns auf die Dokumente verlassen, so ist die das
geschichtliche Handeln vorantreibende Kraft gerade nicht das Bediirfnis der
erdriickenden Mehrheit der Menschen nach Friede, Freiheit, Reichtum und
Gesundheit, sondern der Wille von Minderheiten, die von der Richtigkeit be-

104



stimmter politischer, sozialer, sakraler Ordnungen iiberzeugt waren und aus
dieser Uberzeugung das Recht ableiteten, jene Ordnungen in det geschichtli-
chen Wirklichkeit durchzusetzen, wobei sie fiir sich selbst wie fiir die anderen
die Aussicht auf Frieden, Freiheit, Reichtum und Gesundheit aufs Spiel setzten.
Die Geschichte, wie wir sie bisher kannten, ist immer von qualifizierten Mi-
norititen gestaltet worden, Minorititen, die mit Recht oder Unrecht bean-
spruchten, Einsichten zu besitzen, die den Majorititen verschlossen blieben.
SchlieBlich haben ja lange Epochen der bisherigen Geschichte die Meinung
vertreten, dal} das Erlesene selten sei und dal3 die obersten Wahrheiten nur von
wenigen, einer Elite begriffen werden konnten.

Dagegen wendet sich nun die moderne Soziologie mit aller Entschiedenheit.
Nicht nur sind die Ziele, die sie dem Handeln setzt, diejenigen, die sich in der
planmiBigen Befragung und statistischen Auswertung der Ergebnisse als die-
jenigen der iiberwiltigenden Majorititen erweisen: sie zogert auch nicht, die
Ziele der Minorititen durch Uminterpretation auf die Ziele der Majorititen zu
reduzieren.

Dieses Verfahren der Reduktion der Minorititen auf die Majorititen, des
Einmaligen auf das Typische, des Geschichtlichen auf das Biologische scheint
uns der weitaus beunruhigendste Aspekt der modernen Soziologie zu sein.

Das Verfahren als solches ist nicht von ihr geschaffen und auch nicht ihr allein
eigentiimlich. Aber es ist keine Frage, daB sie es mit besonderer Vorliebe pflegt.

Zu allen Zeiten ist der Vorwurf als Waffe benutzt worden, der geschichtlich
Handelnde beanspruche zwar, objektive Ordnungen, Richtigkeiten und Wahr-
heiten zu vertreten, meine aber in Wirklichkeit bloB sein personliches, hochst
banales Interesse an Macht, Ansehen, Reichtum und Bequemlichkeit. Es hat
sich auch zu allen Zeiten gezeigt, daB es fast unméglich ist, einen solchen Vor-
wurf wirksam zu widerlegen. Offenbar liegt es in der Struktur des Menschen
begriindet, daB8 buchstiblich jedes geschichtliche Handeln, selbst die Aufopfe-
rung des eigenen Lebens fiir eine Uberzeugung, miihelos «demaskiert» und
auf biologische Interessen reduziert werden kann, wihrend umgekehrt der
Einspruch gegen solche Demaskierungen nur duBlerst selten durchzuschlagen
vermag.

Der einmalig einzelne kann auf diesem Wege zu einem bloBen Fall unter
anderen im Rahmen eines immer und iiberall wiederkehrenden Verhaltenstypus
umgedeutet werden. Dasselbe kann mit Institutionen, wie etwa sakralen Ge-
meinschaften geschehen, die auf Relationen von Herrschaft und Gehorsam
reduziert werden, unbekiimmert um die Tatsache, daB das sakrale Gebot, dem
der Gliubige folgt, qualitativ vom profanen Befehl, dem der Untertan zu
gehorchen hat, vollig verschieden ist. Dasselbe kann geschehen mit den ge-
schichtsbildenden Volkern. Die Geschichtswissenschaft als solche wird niemals
an der Tatsache vorbeigehen, daB die besondere geschichtsbildende Qualitit
sowohl bei den einzelnen wie dann auch bei den Vélkern in auBerordentlich

10§



verschiedener Intensitit auftritt. Bestimmte Volker haben in eminentem Sinne
Geschichte gemacht, wihrend andere Volker (unbeschadet sonstiger Quali-
titen) am Rande der Geschichte leben. Die Soziologie wird nun, so scheint es,
darum bemiiht sein, die Sonderstellung der geschichtsbildenden Volker, die
immer nur eine Minoritit darstellen, zu eliminieren. Zwei Methoden bieten
sich an. Entweder wird ein neuer Begriff der Geschichte eingefiihrt, der so
weit gefalit ist, dal er auch und gerade die elementaren biologischen Vorginge
der Organisation der Erndhrung, Kleidung, Behausung fiir die Gesamtheit
des Volkes beriicksichtigt, also Vorginge, die naturgemiB auch bei den primi-
tivsten vorgeschichtlichen Volkern vorausgesetzt werden miissen und unter
Umstinden nachgewiesen werden kdnnen. Oder aber man reduziert die Vél-
ker, die auf eine Sonderstellung ein Anrecht zu haben scheinen, durch Ent-
larvung ihrer angeblich einzigartigen Qualifikationen auf das MaB eines bereit-
stehenden, in vielen Exemplaren nachweisbaren Typus.

Wie sich dies konkret auswirkt, darf an einem Beispiel illustriert werden.
Mit Recht ist die Grabrede beriihmt, die der athenische Historiker Thukydides
in der zweiten Hilfte des 5. Jahrhunderts v. Chr. den Staatsmann Perikles iiber
die im Kampf gegen Sparta gefallenen Athener halten 1iBt. Die Rede ist als
Selbstdarstellung des athenischen Volkes gedacht. Ohne Bombast und ohne
Sentimentalitit spricht ein Volk, das sich bewuBt ist, in Kunst und Lebensweis-
heit Einzigartiges geleistet zu haben und darum auch das Recht zu besitzen,
sich selbst mitsamt seiner Leistung gegen alle Feinde zu verteidigen: es ist ja
das Volk des Solon, Sophokles und Pheidias: «Wir lieben das Schone, ohne
uns im Luxus zu verlieren, und lieben die Weisheit, ohne weichlich zu werden. »

Das Urteil des Soziologen iiber diese Rede lautet folgendermaBen: «Gene-
rationen von Gymnasiallehrern haben ihren Schiilern die Grabrede des Perikles
in Thukydides’ Geschichte des Peloponnesischen Krieges als ewiges Muster
der edelsten Prigung sozialen BewuBtseins vor Augen gefithrt — obwohl die
hier Geehrten in Streitigkeiten zwischen den Einwohnern von Kleinstidten
gleicher Kultur getdtet wurden, aufgewiegelt von gewissenlosen Demagogen,
und obwohl die Rede selbst ein Muster engsten kollektiven Zentralititsaffektes
ist, beschrinkt auf die eigene Stadt, ihre vermeintlichen Interessen und ihren
angeblichen Ruhm, mit dem offensichtlichen Bestreben, die Frage nach dem
Sinn dieser Opfer zu umgehen.» (R. F. Behrendt, Der Mensch im Lichte der
Soziologie, 1962, S. 94f.)

Man kann wohl sagen, daB in diesem Urteil der angeblich wertfreien Sozio-
logie die Reduktion des Ungewo6hnlichen auf das Banale und Ordinire auf das
griindlichste vorgenommen worden ist.

Auf diese Weise ist es natiitlich ohne weiteres moglich, die bisherige Ge-
schichte als eine fortgesetzte Balgerei um Futterplitze und Prestige und die
kiinftige Geschichte als den Weg zur petfekten Befriedigung aller biologischen
Bediirfnisse auf der ganzen Erde zu deuten.

106



Ein Wort noch iiber die Stellung des Menschen im Kosmos. Hier haben
wir eine Situation, die so paradox ist, daB} sie das Licherliche streift. Auf der
einen Seite bemihen sich bestimmte naturwissenschaftliche Traditionen seit
iber hundert Jahren, die Grenze zwischen Mensch und Tier aufzuheben. Dem
dient einmal die sogenannte ganzheitliche Betrachtungsweise, die jeden «Dua-
lismus » im Aufbau des Menschen ablehnt und im Ergebnis darauf hinausliuft,
den Menschen vollstindig in den Umkreis seiner biologischen Funktionen
einzuschlieBen. Dem dient aber auch das Bestreben mancher Zoologen, die
zwischenmenschlichen Verhaltensformen in ihrer Gesamtheit so nahe als mog-
lich zu den in Tiergesellschaften zu beobachtenden Verhaltensformen zu riik-
ken. Der Mensch erweist sich schlieBlich, wie man den ebenso unterhaltenden
wie naiven Biichern von K. Lorenz entnehmen kann, als eine sozusagen des-
otientierte Tiergattung. Es fehlt denn auch nicht an weisen Ermahnungen, den
unangebrachten Hochmut des Menschen auf seine Sonderstellung im Kosmos
fahren zu lassen und bescheiden zu werden. Aber gerade diese Reduktion des
Menschen auf ein bescheidenes Stiick Biologie koinzidiert nun auf der andern
Seite mit dem entschlossensten und riicksichtslosesten Versuch eben desselben
Menschen, die Natur zu beherrschen. Der Kontrast ist geradezu grotesk. Wih-
rend in der technischen Praxis der Mensch seine dominierende Sonderstellung
mit aller Brutalitit zur Geltung bringt, bemiiht sich die Theorie angestrengte-
stens, diese Sonderstellung als nichtig zu erweisen. ..

Niemand bestreitet, daB das menschliche Verhalten zu einem bedeutenden
Teile biologisch interpretiert werden kann und muB. Doch nicht darum han-
delt es sich, sondern um das Bestreben, den Menschen vollstindig auf die bio-
logischen Kategorien zu reduzieren und dem einzelnen wie der Gesellschaft
wie der Gesamtmenschheit Ziele zu setzen, die ausschlieBlich im Bereiche der
Biologie liegen, nimlich ausschlieBlich das physische Uberleben und Gedeihen
des einzelnen wie der Gattung im Auge haben.

Es ist nicht zu verkennen, daB3 die moderne Soziologie sich an dieser Re-
duktion des Geschichtlichen und Individuellen auf das Biologische und Typi-
sche energisch beteiligt; und daB diese Reduktion Wertungen impliziert, kann
ernsthaft nicht bestritten werden. Es ist ja gerade die Ubernahme dieser
Reduktion und der entsprechenden Wertungen, die manchen Werken der So-
ziologie jene Atmosphire frohgemuter Aufklirung verleiht, die an die Haltung
beriihmter Naturforscher der wilhelminischen Epoche erinnert.

Seltsam ist nun allerdings, daB die Soziologie in diesem Punkte nicht vollig
konsequent zu sein scheint. Neben biologisch-typisierenden Thesen stehen
nimlich andere, die einen eindeutig geschichtlichen Charakter haben.

Sie finden sich zunichst einmal im Bereich des Einzelmenschen. Wo die So-
ziologie sich veranlaBt sieht, die verschiedenen Berufsarten aufzugliedern, 1iBt
sie nicht etwa alle Berufe gleichmiBig und gleichwertig die Forderung des
menschlichen Daseins anstreben, sondern unterscheidet zwischen geringerwer-

107



tigen und hoherwertigen Berufen. Um es gleich ganz konkret zu sagen: Der
Begriff der sozialen Mobilitit, von dem spiter noch die Rede sein muB}, bedeu-
tet nicht etwa, da8 der Sohn des Bergbauern miihelos sollte Chemiker und
der Sohn des Chemikers miihelos sollte Bergbauer werden konnen, son-
dern bezieht sich lediglich auf die eine der beiden Richtungen. Wer in der Welt
eines geringwertigen Berufs aufgewachsen ist, der sollte (so fordert es die So-
ziologie) keine Schwierigkeiten haben, in einen héherwertigen Beruf einzu-
treten. Wer so redet, hat augenscheinlich sehr genaue Vorstellungen davon,
daB es minderwertige und abstoBende Berufe gibt, von denen man die jungen
Leute loslosen muB, und umgekehrt wertvolle und anziehende Berufe, denen
man moglichst viele, ja, im besten Falle alle jungen Leute zufiihren sollte. Als
Berufe héherer Ordnung gelten dabei die intellektuellen, technischen und aka-
demischen Berufe, als die geringen die handwerklichen und biuerlichen, kurz
alle diejenigen, die zur Hauptsache auf kérperlicher Arbeit beruhen. Wir stehen
damit vor einer Wertskala, die sich im Prinzip schon bei Platon und Aristoteles
findet. Sie ist zweifellos interessant und diskutabel; doch beschrinken wir uns
hier auf zwei Bemerkungen.

Fiirs erste darf es iiberraschen, daf3 eine Wissenschaft, die ihre Nihe zu den
fundamentaldemokratischen Tendenzen unseres Zeitalters so sehr betont, in
diesem Punkte derart undemokratisch denkt. Demokratisch wire nur die
These, daB jeder Beruf, der nicht geradezu unsittlich ist, seinen eigenen Rang und
seine Ehre hat, der Beruf des Bergbauern wie derjenige des Chemikers, und
daB es darum in keiner Weise entwiirdigend genannt werden kann, wenn im
einen wie im anderen Falle der Sohn in der Sphire des ihm vertrauten viterli-
chen Berufes verbleibt. Zum zweiten mutet eine derartige Wertskala ange-
sichts der Realititen des Lebens sonderbar weltfremd an. Wenn es nimlich die
Absicht des soziologischen Bemiihens ist, moglichst viele Menschen den hoch-
wertigen Berufen, die man in Techniken und Gymnasien erlernt, zuzufithren,
dann stellt sich die Frage, was denn mit den geringwertigen Berufen zu guter
‘Letzt zu geschehen habe. Um wiederum ganz konkret zu werden: Wenn die
Soziologie ihre Dienste anbietet, um mdoglichst viele junge Leute aus den Ber-
gen in die Stidte und in die daselbst betriebenen Berufe hinabzufiihren, wie
soll dann das Leben in den Bergdorfern selbst weitergehen? Nur drei Moglich-
keiten scheinen vorzuliegen: Entweder werden die Berggebiete einfach ver-
lassen, weil ihre Produkte iiberfliissig geworden sind, oder die Arbeit in den
Bergen wird so vollstindig von Maschinen iibernommen, daB an die Stelle
des Bauern der landwirtschaftliche Techniker tritt, oder endlich wird die
biuerliche Arbeit Auslindern anvertraut, die anscheinend leichter bereit sind,
geringwertige Berufe auszuiiben als die eigenen Staatsangehérigen.

DaB jede dieser drei Moglichkeiten unbefriedigend ist, braucht kaum aus-
gefiihrt zu werden. Das Verlassen alter Siedlungsgebiete wire eine Kapitula-
tion des geschichtlich Gewordenen vor der reinen wirtschaftlichen Zweck-

108



miBigkeit, die nur derjenige leichten Herzens empfehlen kénnte, dem der ge-
schichtliche Begriff der Heimat fremd ist. Ob der totale Ersatz der manuellen
Arbeit durch die Maschine moglich ist, wird man bezweifeln diirfen. Und
welche Gefahren die heute nichstliegende (aber schon von Aristoteles emp-
fohlene) Losung bringt, die hochwertigen Berufe den Staatsangehorigen, die
minderwertigen den Auslindern zuzuteilen, wissen wir.

Es bleibt die Tatsache, daB die Soziologie mit ihrer Ubernahme einer Rang-
ordnung von Berufen zugleich Wertungen vollzieht, iiber deren Tragweite
sie selbst nicht vollig im klaren zu sein scheint.

Auf der Ebene der Gesamtmenschheit ist ein paralleles Phinomen zu be-
obachten.

Zunichst soll der gesamten Menschheit die endgiiltige Uberwindung von
Krieg, Unfreiheit, Armut, Hunger und Krankheit zuteil werden. Dem dient
ja das, was die Soziologie Entwicklungshilfe nennt und woran sie selbst einen
maBgebenden Anteil nimmt. Als Ziel wird die gleichmiBige Verteilung des
Wohlstandes auf der ganzen Erde ins Auge gefaBt. Praktisch bedeutet dies,
daB} jede Region der Erde gebend und nehmend mit allen anderen Regionen
verbunden sein muB, da vorausgesetzt wird, daf jede Region Produkte liefert,
nach denen die iibrigen ein Bediirfnis empfinden moégen, und daf3 keine Region
selbst alles besitzt, wonach ihre Einwohner ein Bediirfnis zu haben scheinen.
Auf diese Weise werden alle von allen abhingig. Es entsteht ein Zustand der
weltweiten Interdependenz, wie das Stichwort lautet.

Merkwiirdig ist an dieser These fiir den auBenstehenden Betrachter zweier-
lei. Zunichst einmal liegt es auf der Hand, da3 diese Wertung der universalen
Interdependenz in vollem Widerspruch steht zu einer sehr alten geschichtlichen
Tradition, einer Tradition, die so fest begriindet ist, dal man sich fragen wird,
ob sie nicht auf einen konstitutiven Charakter des Menschen schlechthin zu-
riickweist. Ich meine die Tradition, die die innere und 4uBete Unabhingigkeit
des einzelnen, eines Staates oder einer Staatengruppe von ihren Nachbarn als
einen Wert und ein anzustrebendes Ziel auffa8t. Man méchte meinen, dafB3 der
Wunsch, auf andere Leute nicht angewiesen zu sein, im Menschen als solchen
angelegt ist. Der Begriff der Autarkie hat eine lange Geschichte in der Ethik
wie in der Staatslehre. Heute scheint er verwerflich zu sein zugunsten eines
Ideals der totalen Abhingigkeit aller von allen. Im Grunde ist es ja wohl so,
daf3 in dieser von der Soziologie vollzogenen Umwertung gewissermallen ein
Stiick Romantik weiterwirkt. Auf dem Wege tiber den universalen Giiteraus-
tausch und die Perfektionierung aller Kommunikationsmittel soll die Mensch-
heit zu einem einzigen geschlossenen Organismus zusammenwachsen. Die
Frage ist nur, ob damit die Natur des Menschen nicht einfach iibetfordert wird.
Es kommt zweitens das Problem dazu, wie es denn mit der realen Notwendig-
keit solcher globaler Interdependenz steht. Gewil wird der Betrachter, der
kein Wirtschaftsfachmann ist, sich in diesem Punkte behutsam duflern miissen.

109



Doch den Verdacht kann et nicht unterdriicken, daf3 die Forderung nach In-
terdependenz nur dann einen imperativen Charakter hat, wenn man den Unter-
schied zwischen den notwendigen und den fakultativen Bediirfnissen des Men-
schen aufhebt. Natiitlich kommt es zur Interdependenz, wenn der Zentral-
europier darauf besteht, japanischen Thon, australische Wolle und Honig aus
Guatemala zur Verfigung zu haben. Ob diese Verfugbarkeit lebensnotwendig
ist, ist eine andere Frage, und nicht nur dies: Dem Nichtsoziologen, der nicht
wirtschaftlich, sondern politisch zu denken sich bemiiht, mul3 es auf die Dauer
unheimlich vorkommen, wenn die Verfugbarkeit aller méglichen Produkte
damit bezahlt werden muB, daB das Wohlergehen seines eigenen zentral-
europiischen Staates unlosbar verkniipft werden soll mit dem Gedeihen ir-
gendwelcher siidostasiatischer oder mittelamerikanischer Republiken. Eine
solche Verkniipfung ist, wie der Historiker meinen mochte, auf die Dauer gar
nicht durchzuhalten.

Dasselbe gilt von dem mit der Interdependenz eng verbundenen Begriff
des Weltstaates. Es liegt auf der Hand, daB3 die menschheitliche Interdependenz
durch menschheitliche Organisationen gestiitzt werden muB. Nun ist der Ge-
danke, dafB3 es das beste wire, wenn einmal alle Menschen Biirger eines und des-
selben Staates wiirden, keineswegs neu. Er ist im Laufe der letzten zweitausend
Jahre wiederholt ausgesprochen worden. Allerdings war nie zu verkennen,
daB die Verwirklichung dieses Gedankens eine radikale Umformung der
menschlichen Natur voraussetze. Soweit wir diese Natur bisher kennen, kommt
sie iiber die Spannung zwischen dem Eigenen und dem Fremden nicht hinweg.
Schon gegen Platon muBte geltend gemacht werden, daB der einzelne auf eine
eigene Familie und einen eigenen Besitz, abgegrenzt vom Fremden, nicht ver-
zichten kann. Gegen die modernen, von den begrenzten und problematischen
Erfolgen der Uno befliigelten Theoretiker wird genau gleich festgestellt wer-
den miissen, daBl der Mensch auf den Raum eines eigenen Staates, den er als
seine Sache empfinden und einigermaBlen Uberschauen kann, niemals verzich-
ten wird.

Der Soziologie ist dieser Einwand nicht ganz unbekannt. Sie beantwortet
ihn mit ihrem grundsitzlichen Optimismus hinsichtlich der mehr oder weniger
unbegrenzten Bildbarkeit und Umformbarkeit der menschlichen Natur. Dar-
uiber gleich nachher. Paradox ist nun aber folgendes. Der aus der Interdepen-
denz herauswachsende Weltstaat ist nicht einfach aus den biologischen Be-
diirfnissen des Menschen entwickelt, sondern trigt dariiber hinaus die Ziige
eines ganz bestimmten historischen Staates, dem damit in der Wertordnung der
Staatstypen der oberste Rang zugebilligt wird. Der Staat und die Gesellschafts-
ordnung, die universell verwirklicht werden sollen, finden ihr Modell in West-
europa und den USA. Es ist also ein Staat, der demokratisch und parlamenta-
risch aufgebaut ist und kein anderes Ziel kennt, als allen Biirgern mit Hilfe
der Technik und einer zweckmaBigen Organisation ein Maximum an Freiheit,

110



Frieden und Wohlstand zukommen zu lassen. Die Wertungen der Soziologie
sind, soweit ich sehe, in diesen Punkten vollig eindeutig. Gesellschaftsordnun-
gen, die nicht demokratisch und parlamentarisch sind, sind aus dieser Sicht
von vorneherein ebenso verwerflich wie solche, die den Kampf gegen Hunger,
Armut und Krankheit nicht energisch genug betreiben. Monarchische wie
sakrale Gesellschaftsordnungen sind der Soziologie durchaus zuwider, und es
braucht nicht ausgefithrt zu werden, wie sie fiir ihren Teil sich emsig bemiiht,
etwa in Asien und Afrika dergleichen Ordnungen durch demokratische und
profane zu ersetzen. Dabei iibersieht sie zweierlei: einmal, dal im Menschen
durchaus nicht nur das Bediirfnis nach Freiheit besteht, sondern ebenso sehr
das Bediirfnis, sich von einem Kliigeren und Titigeren sagen zu lassen, was
man tun solle; sodann und vor allem, daB es Ordnungen geben kann, die
tiber das Biologische hinausgreifen, zum Sakralen fithren und im Sakralen be-
griindet sein wollen. Solche Ordnungen zu zerstoren ist heute mit Hilfe eines
Dutzends allbekannter Schlagworte kinderleicht. Man wird sich aber doch
wundern, daB eine ihre Wertfreiheit proklamierende Soziologie sich derart un-
bekiimmert an der Zerstérung solcher Ordnungen, wo sie noch existieren, be-
teiligt, einfach, weil solche Ordnungen Miihe haben, den Problemen des bio-
logischen Wohlergehens jene zentrale Bedeutung beizumessen, die ihnen nach
den Voraussetzungen der Soziologie zukommen. Wir haben dies hier nicht
weiter auszufithren. Es sollte nur skizziert werden, daB3 die moderne Soziologie
de facto wertend vorgeht, und zwar entweder aus ihren eigenen Voraussetzun-
gen Wertungen deduziert oder wie im Falle der Wertskala der Berufe und der
Gesellschaftsordnungen bestimmte historische Wertungen iibernimmt, die
ihren eigenen Blickrichtungen adiquat zu sein scheinen.

Was nun weiterhin den bisher genannten Gesichtspunkten ihre besondere
Nuance gibt, ist ein Begriffspaar, dessen sich die Soziologie zur Begriindung
ihrer Aussagen immer und immer wieder bedient.

Ich meine die Begriffe Mobilitit und Determiniertheit, wobei allerdings so-
fort beigefiigt werden muf3, dafB3 der erste Begriff von den Soziologen selbst
mit Vorliebe verwendet wird, wogegen der zweite Begriff fehlt, die Sache selbst
indessen evident vorliegt.

Die Mobilitit bedeutet zunichst, daB3 der Mensch die vollstindige Freiheit
besitzen soll, denjenigen Beruf, diejenige soziale Umwelt und denjenigen
Wohnsitz zu wihlen, die seinen Begabungen und Neigungen am besten ent-
sprechen. Gemeint ist mit einer solchen Wahl immer die «Verbesserung» ge-
mifB der schon erwihnten Wertskala der Berufe, die natiirlich auch eine Wert-
skala der gesellschaftlichen Umwelt und eine solche der Wohnsitze impliziert.
Vorausgesetzt wird dabei erstens, dal der Mensch eine praktisch unbegrenzte
Breite der Begabungen wie der Formbarkeit besitzt, derart, dal das Hingen-
bleiben an einem «geringwertigen » Beruf niemals auf eine besondere Struktur
der Begabung, sondern immer nur auf dullere gesellschaftliche Stérungen zu-

III



riickgefithrt werden darf, Stérungen also, die sich durch eine angemessene
Umorientierung der Gesellschaft beheben lassen. Vorausgesetzt wird zweitens,
daB jeder Mensch den Drang hat, «weiterzukommen», die berufliche, gesell-
schaftliche und riumliche Ausgangslage, in der er sich durch sein Elternhaus
befindet, zu iiberwinden und in einen hoheren Rang aufzusteigen; wo dieser
Drang nicht sichtbar wird, kann dies nach Auffassung der Soziologie nur daher
rithren, daB der fragliche Mensch ihn gar nicht zu duBlern wagt, weil seine Um-
welt, sein Elternhaus und seine dem Elternhaus verbundenen Freunde det-
gleichen Wiinsche gewaltsam unterbinden. Die Soziologie scheint demgemal3
ihre Aufgabe darin zu sehen, fiir die Freigabe solcher, bei jedem Menschen
vorauszusetzender Wiinsche zu sorgen und alle Menschen unermiidlich auf
ihr Recht zu hoheren Berufen und zur totalen Mobilitit ihrer Lebensverhalt-
nisse aufmerksam zu machen.

Zu dieser Konzeption wird der AuBenstehende vor allem drei Bemerkungen
anzubringen haben.

Was zunichst die unbegrenzte Breite der Begabungen und Formbar-
keit angeht, so muB3 daran erinnert werden, daB3 es betriiblicherweise die
philosophische Anthropologie und manche Formen der Popularphilosophie
sind, die seit zweihundert Jahren einen argen MiBBbrauch mit dem Begriff der
Grenzenlosigkeit getrieben haben. Allzu leichtfertig hat man einen Spruch des
alten Heraklit aufgenommen, wonach die Seele des Menschen eine unendliche
Weite habe, allzu unbedenklich hat man die vielberufene innere Freiheit als
eine grenzenlose verstanden, die zu behaupten nun wiederum eine unendliche
Aufgabe sei. Dabei sollte es doch klar sein, daB die Dinge wesentlich kompli-
zierter liegen. In ihrer Gesamtbreite sind die dem Menschen iiberhaupt wie die
jedem einzelnen Menschen zur Verfiigung stehenden Moglichkeiten zweifellos
begrenzt. Unbegrenzt sind nur die Variationsmoglichkeiten innerhalb der gege-
benen Grenzen. Darum sind auch die Moglichkeiten sozialer Mobilitit durch-
aus begrenzt, wie dies diesseits allgemeiner Uberlegungen schon die geschicht-
liche Erfahrung zeigt. Allerdings scheint die Soziologie die geschichtliche Er-
fahrung als Instanz abzulehnen: sie scheint zuweilen geradezu zu meinen, die
Geschichte sei darum irrelevant, weil die vergangenen Jahrhunderte gewisser-
maBen mit nichts anderem beschiftigt gewesen seien, als die soziale Mobilitit,
also den Aufstieg der Menschen aus geringwertigen zu hochwertigen Berufen
planmiBig und mit Gewalt einzuschrinken. Doch diese Auffassung ist so
simplistisch, daf3 wir sie hier auf sich beruhen lassen kénnen.

Eine zweite Bemerkung betrifft den Drang der Menschen zur Mobilitit. Es
ist namlich einfach nicht wahr, daB jeder Mensch von dem Wunsche beseelt
ist, sich zu verbessern und aus der Umwelt seines Elternhauses auszubrechen.
Die Mobilitit hat ja auch ihre Kehrseite: die Anstrengung der Assimilation an
noch unbekannte berufliche und soziale Umwelten, die sehr viele Energien
verbrauchen kann. Daher hat auch die Stabilitit, das Weiterarbeiten in einer

112



vom Elternhause her schon vertrauten Umwelt, ihre Anziehungskraft. Dem
Wunsche «weiterzukommen als der Vater» steht der andere Wunsch gegen-
iber, den Lebensstil, die Berufserfahrungen und die Berufsbeziehungen des
Vaters iibernehmen zu konnen, ohne sie sich erst miithevoll und mit zweifel-
haftem Erfolg selbst schaffen zu miissen. Dies bedeutet nicht etwa Trigheit,
sondern die Moglichkeit, bedeutende Energien fiir die Berufsarbeit selbst frei-
halten zu konnen, die sonst auf die Herstellung der gesellschaftlichen Basis des
Berufes aufgewendet werden miBten. Dies ist die Realitit, die die Tatsache
erklirt, daBB immer wieder in der groBen Mehrzahl der Fille die Kinder in der
beruflichen und gesellschaftlichen Umwelt der Eltern verbleiben, nicht unter
Zwang, sondern weil sie neben den Vorteilen auch die Nachteile der Mobilitit
abzuschitzen wissen. Demgegeniiber beriihrt es seltsam, wenn die Soziologie
geneigt scheint, die Mobilitit bedingungslos als positiv, die Stabilitit ebenso
bedingungslos als negativ zu bewerten. Die dritte Bemerkung fiihrt in etwas
andere Richtung. Die Soziologie, so sagten wir, scheint es als ihre Aufgabe
anzusehen, die Menschen unermiidlich an ihr Recht auf héhere Berufe und auf
die totale Mobilitit ihrer Lebensverhiltnisse zu erinnern. Sie gliedert sich da-
mit ein in eine allgemeine Tendenz des Zeitalters, alles Gewicht auf die Rechte
zu legen, die der Mensch beanspruchen kann und soll: bekanntlich gibt es
sogar internationale Organisationen, deren Titigkeit darin besteht, Kataloge
solcher Rechte auszuarbeiten. Man wird gerne zugestehen, daB frithere Jahr-
hunderte oft etwas zuviel von den Pflichten des Menschen gesprochen haben.
Doch hat es auch Zeiten gegeben, die iiber das Gleichgewicht von Rechten und
Pflichten, von Leistungen und Privilegien durchaus im Bilde waren. Ja, es ist
sogar zuweilen auf geschichtliche Rechte und Privilegien verzichtet worden
um hoherer Werte willen. Diese Zeiten sind freilich schon seit langem vergan-
gen. Man sollte aber nicht, wie es die Soziologen zuweilen tun, sie mit Spott
abfertigen und es gar zu sehr als einen Fortschritt preisen, wenn die moderne
soziologische Ethik glaubt, sich darauf beschrinken zu diirfen, die Menschen
zum Geltendmachen ihrer Rechte und Anspriiche anzufeuern.

Der erstaunlichen Hochschitzung der gesellschaftlichen Mobilitit steht nun
eine nicht weniger erstaunliche Haltung des strikten Determinismus gegen-
tiber. Immer wieder spricht die Soziologie von der Entwicklung, die sich nicht
aufhalten, vom Rad der Geschichte, das sich nicht zuriickdrehen lasse. Die von
ihr angenommenen Bewegungen von den geringwertigen zu den hoherwerti-
gen Berufen, von nationalen und regionalen Unabhingigkeiten zur weltweiten
Interdependenz, von monarchischen und sakralen Gesellschaftsordnungen zur
demokratischen Profanitit werden von ihr nicht als geschichtliche Moglich-
keiten neben anderen, sondern als unentrinnbare Notwendigkeiten aufgefaft.
Darum verwendet sie auch gerne Urteile wie: anachronistisch, iiberholt, un-
zeitgemil, riickwirtsgewandt, und deren Gegenstiicke, redet gerne von den
Ewiggestrigen und weil3 sich selber im Einklang mit einer Entwicklung, die

113



unaufhaltsam vorangeht und die man zu verstehen und freudig zu bejahen hat.
Denn ihr in die Arme fallen zu wollen, wire absurd.

Nun liegt es auf der Hand, daB ein zuversichtlich und apodiktisch vorge-
tragener Determinismus zu allen Zeiten eine ungemein starke suggestive Wir-
kung ausgeiibt hat. Der arglose Horer vertraut sich gerne einer Doktrin an,
die so sicher wei}, wie die Dinge sich notwendigerweise entwickeln werden,
und die so unbeirrbar zwischen dem Abgetanen und dem Zukunftstrichtigen
zu unterscheiden weiB. Diese Suggestivkraft hat sich schon an der antiken Stoa
bewihrt, deren eherner Determinismus den Zeitgenossen einen ungleich stir-
keren Eindruck machte als etwa die vorsichtig formulierten Hypothesen der
Aristoteliker.

Doch gerade wer sich iiber diese Wirkung jedes Determinismus im klaren
ist, wird versuchen, vor ihr auf der Hut zu sein. Ich fiige sofort bei, da8 der
hier gemeinte Determinismus ein Charakteristikum nicht nur der heutigen
Soziologie, sondern der Haltung des Gebildeten iiberhaupt zu sein scheint. Jede
Tageszeitung, die grundsitzlichen Betrachtungen Raum gibt, pflegt fur diesen
oder jenen Bereich auf die Unausweichlichkeit der Entwicklung hinzuweisen.

Wie kommt es zu diesem Determinismus neben der vorhin genannten
Theorie der Mobilitit? Ich mdchte vermuten, daB3 es sich letzten Endes um die
zwei komplementiren Formen handelt, in denen eine dezidiert naturwissen-
schaftliche Denkweise mit der Geschichte zurechtzukommen sucht. Im Hin-
tergrund der Mobilitit taucht der in der naturwissenschaftlichen Technik be-
heimatete Begriff der unbegrenzten Manipulierbarkeit auf, im Hintergrund des
Determinismus der Begriff des Naturgesetzes, ohne den die Naturwissenschaf-
ten auch heute nicht auskommen kénnen. Beiden Begriffen gegeniiber muf3
jedoch mit aller Entschiedenheit hervorgehoben werden, daB der eine wie der
andere die Eigentiimlichkeit des Geschichtlichen vollig verfehlen. Auf der
einen Seite sind die Moglichkeiten des Menschen lingst nicht so unbegrenzt,
wie es die Lehre von der Mobilitit annimmt. Auf der anderen Seite gibt es
keine geschichtliche Entwicklung, die so total determiniert wire, wie man
heute zu behaupten pflegt. Die Dinge kénnen immer noch ganz anders heraus-
kommen als man erwartet, und mit Urteilen wie anachronistisch und iiberlebt
sollte man vorsichtig sein.

Dariiber hinaus lieBe sich wohl die Ansicht vertreten, es gebe fir den Be-
trachter der gegenwirtigen geschichtlichen Situation kein niitzlicheres Gedan-
kenexperiment als sich vorzustellen, wie viele mégliche Richtungen die kiinf-
tige Entwicklung einschlagen konnte. Ich berithre nur eben beiliufig drei Mo-
mente. So ist es beispielsweise durchaus nicht ausgemacht, daB3 die technische
Naturbeherrschung in gradliniger Aufwirtsentwicklung weiter und weiter
ausgreift. Es konnte sein (Anzeichen dafiir fehlen nicht), daB einmal Grenzen
der Bemichtigung sichtbar werden, die ein fiir allemal nicht iiberschritten wer-
den konnen; die Konfrontation mit diesen Grenzen kdnnte zu einer folgen-

114



reichen Erschiitterung des heute noch unbedingten Vertrauens in die Lei-
stungsfihigkeit der Naturwissenschaften fithren. Es steht weiterhin auch kei-
neswegs fest, daBl die politische und soziale Entwicklung auf eine echte globale
Interdependenz und einen Weltstaat hinsteuert. Eine gegenliufige Entwicklung
zu verhiltnismiBig kleinrdumigen, iiberschaubaren und mehr an einer substan-
ziellen Unabhingigkeit als an kompliziertem Wohlstand interessierten Staats-
gebilden erscheint als moglich. Endlich diirfte es nicht einmal sicher sein, daB3
die als Kolonialismus bezeichnete spezifische Relation der Volker der gemiBig-
ten Zone zu denjenigen der tropischen Zone endgiiltig tiberholt ist. Es konnte
schlieBlich sein, daB3 die besondere Begabungsrichtung der tropischen Volker
die Fihigkeit zur Errichtung dauerhafter und durchorganisierter Staatsgebilde
nicht in sich schlieBt, so daB in diesem Felde die Fithrung durch andere, ent-
sprechend begabte Volker nicht entbehrt werden konnte. Dies alles sind bloBe
Moglichkeiten. Man tut indessen gut, sie sich vor Augen zu halten, um von
dem vielstimmigen Gerede von den Entwicklungen, die sich nicht aufhalten
lassen, Distanz zu gewinnen.

Wir wenden uns am Schlusse noch einmal zu jenen drei Relationen, von
denen wir anfangs sprachen. Die zwischenmenschlichen Relationen sind, so
sagten wir, unlésbar verkniipft mit der Relation zur Natur wie mit derjenigen
zur Gottheit. Wie sieht diese Verkniipfung in der modernen Soziologie aus?

Die Lage ist im Grunde duBerst einfach. Wenn wir von dem Gesamtziele
ausgehen, der weltweiten Uberwindung von Krieg, Unfreiheit, Armut, Hunger
und Krankheit, so lehrt die Soziologie, daB die ersten beiden Uberwindungen
zustandekommen, wenn Armut, Hunger und Krankheit als die einzigen legiti-
men und ernsthaften Ursachen von Kriegen und Unterdriickungen besiegt
sind. Dieser Sieg wiederum wird errungen durch eine moglichst totale Unter-
werfung der Natur, die in jedem ihrer Sektoren ihr Letztes hergeben muf (wir
erleben es tiglich), um die wirklichen und vermeintlichen biologischen Be-
diirfnisse des Menschen zu befriedigen. Umgekehtt allerdings kann die plan-
miBige weltweite Unterwerfung der Natur nur durchgefithrt werden, wenn
unter den Menschen der Friede und die freie Zusammenarbeit aller mit allen,
also die Interdependenz herrscht. Dementsprechend wird argumentiert, daf3
die Menschheit sich darum keine Kriege mehr leisten konne, weil sonst das
Programm det universalen Uberwindung von Armut, Hunger und Krankheit
gefihrdet werde. Wir halten uns nicht dabei auf, daB (auch abgesehen von der
Atombombe) diese Argumentation angesichts der vergangenen siebentausend
Jahre Weltgeschichte seltsam inadiquat wirkt, sondern halten nur fest, daf3 auf
diese Weise die Gestaltung der zwischenmenschlichen Relationen unlésbar an
die Entwicklung des Verhiltnisses zur Natur gebunden witd: je vollstindiger
die Herrschaft tiber die Natur wird, desto erfreulicher, so scheint es, miissen
sich notwendigerweise die zwischenmenschlichen Relationen entfalten — und
umgekehtt. ' |

115



Und das Sakrale? Nun, wenn wir von den gelegentlichen unverbindlich-
wohlwollenden Wiirdigungen der verschiedenen Religionen absehen, scheint
die Soziologie geneigt, die Relation zur Gottheit auf drei Situationen zu redu-
zieren: einmal auf die Angst vor den noch unbegriffenen und unbewiltigten
Naturerscheinungen, sodann auf die Erwartung derer, die in Armut, Hunger
und Krankheit dahinleben miissen, im Jenseits eine Kompensation fiir die dies-
seitigen Leiden zu empfangen, und schlieSlich auf die Manipulation eben jener
Angst und Erwartung durch herrschsiichtige Minderheiten, die sich auf diese
- Weise ein Instrument des geistigen Zwanges verschaffen. Diese Reduktion ge-
stattet offenkundig die Folgerung, daB durch die anzustrebende totale Natur-
beherrschung der Relation zum Sakralen grundsitzlich die Basis entzogen
wird. Denn wer die Natur beherrscht, braucht sich nicht mehr zu fiirchten,
und wer durch die Naturbeherrschung zu Friede, Freiheit, Wohlstand und
Gesundheit gelangt ist, bedarf auch keiner Jenseitserwartungen mehr, womit
denn auch die Priesterherrschaften in sich zusammenbrechen. Was tibrig bleibt,
sind bestenfalls Religionen, die als harmlos liebenswiirdige Spielereien des
Geistes mit folkloristischem Einschlag weiter gepflegt werden kénnen.

So wird denn alles verbliffend einfach. Die Relation zur Natur und diejenige
zum andern Menschen riicken aufs engste zusammen im weltweiten Bemiihen,
gemeinsam die Natur nutzbar zu machen, und die Relation zur Gottheit wird
faktisch gegenstandslos und uberfliissig.

Wir halten hier inne und konstatieren nun abschlieBend, dal die Soziologie
sich zwar redlich Miihe gibt, von empirischen Beobachtungen auszugehen, daf3
aber von Wertfreiheit bei ihr keine Rede sein kann. Sie weil3 genau, welche
Werte entscheidend und zeitgemiB sind und realisiert werden sollen gegen den
Protest derer, die, wie es scheint, die Zeichen der Zeit nicht verstanden haben.

Damit aber wird die Soziologie zur Ethik, einer zwar uberaus banalen
Ethik, aber dennoch zweifellos einer Ethik.

Und da erhebt sich denn das letzte Problem, das hier zwar ausdriicklich,
aber nur noch mit wenigen Worten zur Diskussion gestellt sei.

Die Ethik war ehedem eines der Hauptgebiete der Philosophie. Der Ein-
bruch der Soziologie in dieses Gebiet zwingt zur Frage, wie es dazu hat kom-
men koénnen und ob die Philosophie diese evidente Depossedierung auf sich
beruhen lassen kann und darf.

Nun, ich denke, daB3 die Philosophie an dieser Situation keineswegs un-
schuldig ist. Sie hat selbst seit geraumer Zeit darauf verzichtet, eine tragfihige
Ethik und (das sei in diesem Zusammenhang nicht iibersehen) eine addquate
Geschichtsphilosophie anzubieten. Natiirlich gibt es Griinde fur diesen Ver-
zicht. Geschichtsphilosophie und Ethik gehéren zu den schwierigsten Diszi-
plinen der Philosophie: jene, weil die Verflechtung des Besonderen und des
Allgemeinen, wie sie in der Geschichte vorliegt, iiberaus mithsam zu fassen ist,
diese, weil das Problem der Legitimation des ethischen Anspruchs kaum 16s-

116



bar zu sein scheint. Dennoch wire eine Kapitulation der Philosophie vor die-
sen Schwierigkeiten nicht notwendig gewesen. Aber eine Kapitulation ist es,
wenn gerade die neuesten geschichtsphilosophischen Versuche (K. Jaspers)
sich als so bestiirzend diirftig ausweisen und dem Historiker gerade das nicht
geben, was er (und nicht bloB er) vor allem nétig hitte: angemessene Unter-
suchungen iiber die Geschichtlichkeit als Qualitit, iiber den Begriff der ge-
schichtlichen Kontinuitit, iiber die damit zusammenhingenden Begriffe der
Tradition und Autoritit und anderes mehr. Eine Kapitulation ist es aber auch,
wenn die philosophische Ethik, verhingnisvoll beeinfluBt durch ein hochst
einseitiges Bild vom sokratischen und platonischen Philosophieren, sich dngst-
lich bemiiht zeigt, jeden Anschein dogmatischen Lehrens zu vermeiden und
nichts anderes zu tun weiB, als den einzelnen auf seine eigene Entscheidung
zurickzuwerfen. Gewil wird es immer Sache des einzelnen sein, wie er sich
handelnd entscheidet: aber die Sache der Philosophie sollte es sein, ihm zu
sagen, wie er sich entscheiden soll. Die Philosophie scheint es indessen zu
scheuen, sich in diesen Dingen bei einem klaren Ja und Nein behaften zu lassen.
Sie begniigt sich damit, den einzelnen zu ernstem Streben, zur Gewinnung des
Selbstseins, zur Ehrlichkeit gegen sich selbst aufzufordern und wie alle diese
Formeln heiBBen, die den Vorteil bieten, daBl jedermann sie fiir sich in Anspruch
nehmen kann, ohne unbequeme Konsequenzen ziehen zu miissen. GewiB ist,
wie wir sagten, die Legitimierung der philosophischen ethischen Forderung
eine iiberaus schwere Frage. Als Philosophie kann sie sich weder auf die
theologische noch auf die biologische Legitimierung zuriickziehen, sondern
muB einen dritten Weg suchen — der sie vermutlich eines Tages in die unmit-
telbare Nihe der Geschichtsphilosophie fithren wird. Aber es ist heute jeden-
falls nicht zu erkennen, daB sie diesen Weg ernstlich sucht.

Kein Wunder also, daB ein Vakuum entsteht, in das die Soziologie eintreten
kann. Sie hat keine Bedenken, dem Menschen deutlich zu sagen, was er tun
soll. Sie hat ein zwar ungemein banales, aber doch hinlinglich profiliertes Ideal
der weltweiten friedlichen Interdependenz und Uberwindung aller Note dutch
totale Naturbeherrschung vor Augen und deduziert daraus diejenigen Verhal-
tensregeln, die das reibungslose Ablaufen des Mechanismus der biologisch
saturierten Gesellschaft garantieren. Es ist vollig begreiflich, daB3 sie alle
Autoritdt an sich nimmt, wo die Philosophie ihr Erbe vertan hat, weil sie den
Mut zur Belehrung nicht mehr besitzt. Aber die Konsequenzen solcher Anne-
xion und Kapitulation sind nicht gering. Sie sind zum Schaden der Philosophie,
die sich preisgibt, und der Soziologie, die sich iibernimmt, und det Menschen,
denen mit einer solchen Transaktion sicher nicht gedient ist. Es wire zu hoffen,
daB die Ordnung hier wiederhergestellt werden kénnte, derart, daB die Sozio-
logie sich klar dariiber wiirde, welches die uniiberschreitbaren Grenzen ihrer
Leistungsfihigkeit sind, und daf3 die Philosophie sich an ihr geschichtliches
Erbe erinnere, das sie zu verwalten verpflichtet ist.

117



	Soziologie als Erbin der Ethik?

