
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

ZUM ZEHNTEN TODESTAG VON TEILHARD DE CHARDIN

Der folgende Auszug aus dem letzten Brief Teilhard de Chardins ist der Zeitschrift Janus,
Nr. 4 (Dezember 1964/Januar 1965), S. 32, entnommen, wo er im Anschluß an eine Studie

von Jean Onimus, «Teilhard de Chardin et l'Espoir du Monde », veröffentlicht wurde.

Vendredi Saint 19//
Révérend Père et Ami,

Je reçois votre lettre du 4 avril etj'y réponds en ce jour prédestiné. Le sens de la Croix... je ne vois

rien de substantiel à ajouter aux quelques pages que je vous envoyai, je crois bien, en septembre 19J2:
«Ce que le monde attend de l'Église de Dieu: une généralisation et un approfondissement du sens de la
Croix... » Ce queje pensais alors (et dès "le Milieu Divin"), j'en suis plus convaincu que jamais. Dans
un univers de Cosmogenèse où le Mal n'est plus "catastrophique" (c'est-à-dire né d'un accident) mais

"évolutif" (c'est-à-dire sous-produit statistiquement inévitable d'un Univers en cours d'unification en

Dieu), dans un tel Univers, dis-je, la Croix (sans perdre sa fonction expiatrice et compensatrice) devient

plus encore le symbole de Pexpression de V "évolution" ("noogenèse" tout entière : co-réflexion et unanimi-
sation de l'Humain au travers et à lafaveur de la Peine, du Péché et de la Mort... Demain, tout le monde

pensera "en sphère", en Cosmogenèse. Et alors, tout naturellement, le Dieu crucifié sera devenu (en tant

que crucifié) le Moteur spirituel le plus puissant (parce que le plus valorisant, et le seul "amorisant")
de l'ultrahominisation. — Voilà ma foi: celle que je voudrais tant confesser publiquement avant de

mourir.

Neuerscheinungen von und über Teilhard de Chardin

Am 10. April 1955 starb Pierre Teilhard
de Chardin, der französische Paläontologe
und Denker, in New York. Der breiten
Öffentlichkeitbis zu seinemTode kaum bekannt,
erfuhr sein philosophisch-theologisches
Werk, dessen Publikation erst posthum
begann, in den letzten zehn Jahren eine bei-
spieüose Verbreitung. Es gibt heute keinen
Wissenszweig, kein Forschungsgebiet, in die
seine Ideen nicht eingedrungen wären; seine
Denkweise prägt bereits das aUgemeine
Bewußtsein.

Seine Wirkung ist keine modische
Erscheinung, sie hat tiefe Gründe. Als
Naturwissenschaftler war Teilhard zuverlässig im
Festhalten des Erforschten, einer erstaunlichen

Intuition fähig und mit einem genialen
Sinn für umfassende Zusammenhänge be¬

gabt; als Denker zeichnet ihn die Wahrhaftigkeit

aus. Er faßte seine Existenz als Sendung
auf, die er kraft der ihm zuteil gewordenen
Begabung und der sich ihm eröffnenden
Schau im Dienst Gottes zu erfüllen hatte.
Er trat mit seiner Person hinter der erkannten

Wahrheit stets zurück, er suchte ihr,
nicht sich selbst Geltung zu verschaffen. So

ist es diese Wahrheit selbst, die eigentlich die
treibende Kraft von Teilhards Wirkung ist,
eine Wahrheit, die in der Tiefe jeder menschlichen

Seele seit langem im Gären begriffen

war, für die im verborgenen Reifeprozeß des

menschUchen Geistes die Zeit gekommen ist,
offenbar zu werden, und die besagt, daß

Christus in einem sehr konkreten Sinne die

EnergiequeUe und der VoUender des Kos-

91



Teilhard weist auf, daß jedes menschUche
Bemühen, so auch die an sich reügiös
indifferente wissenschaftüche Forschung zur
Verwirklichung des kosmischen Christus
beiträgt und daß das menschliche Wissen mit
dem Glauben durchaus vereinbar ist. Die
Hindernisse einer Vereinigung sind
vordergründig, sie schwinden dahin, sobald man
die theologischen Probleme neu ansetzend
mit offenem Sinn durchdenkt.

Die Wirklichkeit Christi in der Welt ist
jedoch keineswegs die Frage theoretischer
Erwägungen, sie ist die Frage christlicher
Existenz. Christliche Existenz ereignet sich
überaU, wo Demut und Liebe das Leben
leiten, sie kann also auch von Menschen
gelebt werden, die nicht christusgläubig sind.
In dieser Schau öffnet Teilhard die Schranken
eines zu eng gefaßten Christentums und
stellt die immer wiederkehrende Forderung
an die Christen, den Glauben in Existenz
umzusetzen, eine Forderung, der zu entsprechen

ihm, wie sein Leben zeigt, in höchstem
Maße gegeben war.

Pierre Teilhard de Chardin wurde am i. Mai
1881 in Sarcenat, in der Nähe von Clermont-
Ferrand geboren. Mit 18 Jahren trat er in den
Jesuitenorden ein. Da der Orden 1902 aus
Frankreich ausgewiesen wurde, verbrachte
er seine Ausbildungszeit in England, auf den
englisch-normannischen Inseln, wo die
Jesuiten Zuflucht gefunden hatten. Eine
Lehrtätigkeit am Jesuitenkoüeg in Kairo (Physik
und Chemie) unterbrach für drei Jahre seine

theologischen Studien. Er wurde 1911 zum
Priester geweiht.

Geologie und Paläontologie beschäftigten

ihn von früh an. Die Begegnung mit
MarcellinBoule, dem bekanntenVorgeschichtler,

dürfte seine Entscheidung für das
Studium der Naturwissenschaften maßgeblich
beeinflußt haben; er Ueß sich 1912 an der
Sorbonne einschreiben.

1915 mobilisiert, mußte er bis 1919 sein
Studium unterbrechen. Er diente an der
Front als Sanitäter, später als Feldgeistlicher.
Den Krieg überstand er ohne Verwundung,
seeüsch-geistig ungebrochen; für seine
Tapferkeit bei der Rettung von Verwundeten

wurde er mehrfach ausgezeichnet und zum
Ritter der Ehrenlegion ernannt. Seine
Furchtlosigkeit rühmten auch später aüe, die ihn
auf Forschungsreisen begleiteten. Die erste
Niederschrift seiner phüosophisch-theologi-
scher Gedanken reicht in die Kriegszeit
zurück.

1922 promovierte er an der Sorbonne
zum Doktor der Naturwissenschaften. Am
Institut catholique hatte er, dessen Name in
Fachkreisen schon weit bekannt war, bereits
einen Lehrstuhl inne. 1923 reiste er das erste
Mal nach China, um an einer wissenschafthchen

Expedition teilzunehmen. Da seine

philosophisch-theologischen Gedanken von
kirchUchen Kreisen mißgünstig aufgenommen

wurden, veranlaßten ihn seine Oberen,
einem Wink Roms folgend, 1926 endgültig
nach China zu übersiedeln. Von dort aus
nahm er an mehreren Forschungsreisen teü,
die ihn nach Zentralasien (1931/32), Nord-
und Zentraündien (1935) und Birma (1937/
1938) führten.

Dort begann er auch seine philosophischtheologischen

Werke niederzuschreiben.
1926/27 entstand Der göttliche Bereich (Le
Milieu divin), zu dem Rom das Imprimatur
verweigerte; es konnte, wie alle seine Werke,
erst nach seinem Tode erscheinen. 1933
mußte er auf Geheiß Roms auf jede Funktion
in Paris verzichten. Die Pubükation des 1937
verfaßten Werkes Die menschliche Energie

(L'Energie humaine) wurde ebenfaUs
verboten. Im selben Jahr soUte er an der
katholischen Universität in Boston den Ehrendoktor

erhalten, mußte aber bei seiner Ankunft
erfahren, daß man ihm diese Ehrung doch
nicht zukommen lassen könne. 1938—1940
schrieb er sein Hauptwerk: Der Mensch im
Kosmos (Le Phénomène humain) in Peking,
wo er wegen des Krieges bis 1946 verbleiben
mußte. Das Werk sandte er 1941 nach Rom,
1944 erfuhr er, daß es von der Zensur abgelehnt

war. Dasselbe Schicksal widerfuhr
dem 1949 geschriebenen Werk Die Entstehung

des Menschen (Le Groupe zoologique
humain).

Nach Frankreich zurückgekehrt, wurde
er Forschungsdirektor am Centre national de

la Recherche scientifique. 1947 legten seine
Oberen ihm nahe, nichts mehr über Philoso-

92



pbie zu schreiben; auch den angebotenen
Lehrstuhl am Collège de France mußte er
ablehnen.

Obwohl bereits herzkrank, unternahm er
noch zwei Forschungsreisen nach Südafrika
(1951 und 1953). Er ließ sich 1951 in New
York nieder, wo er als ständiger Mitarbeiter
der Wenner-Gren Foundation for Anthropological

Research wirkte. Kurz vor seinem Tode
untersagte man ihm, am Internationalen
Kongreß für Paläontologie teilzunehmen.

Teilhard ertrug Mißverständnisse,
Ablehnung und Anfeindung, wenn auch nicht
ohne innere Kämpfe, so doch ohne Bitterkeit.

Er wußte zwar, daß sein öffentliches
Auftreten von größter Bedeutung für das

Christentum, besonders für den KathoUzismus

gewesen wäre. Er fügte sich aber in
Demut und Gehorsam, die Wirkung der erkannten

Wahrheit selbst überlassend, die nach
seinem Tode nicht ausbUeb.

Er starb, wie er sichs gewünscht, am
Ostersonntag, an einer Herzkrise. Sein letzter
Brief (vom 8. April an seinen Oberen) faßte
noch einmal prägnant seine Wissen und
Glauben verschmelzenden Ideen zusammen,
seine letzte Eintragung in sein Tagebuch (am
7. Aprü) galt aber dem, dessen Verherrlichung

er Leben und Werk widmete: Christus.

Über das Werk wurde an dieser SteUe bereits
ausführlich berichtet (1964, Novemberheft).

Teilhards Schriften, die außer den
erwähnten Werken zahlreiche Essays,
Vorträge, auch aus dem Gebiet der Paläontologie

umfassen, ferner die Fragmente, Briefe
und Tagebuchnotizen sind bisher nur zum
Teil veröffentlicht. Die deutschsprachige
Ausgabe zweier Werke besorgte der Verlag
C. H. Beck (München), der Die Entstehung
des Menschen bereits in der dritten Auflage1
und das große Werk Der Mensch im Kosmos

nun auch in einer preiswerten, einmaügen
Sonderausgabe vorlegt2. (Besprechung im
Novemberheft 1964.)

Teilhards andere Schriften phüosophisch-
theologischen Inhalts veröffentlicht fortlaufend

der Walter-Verlag (Olten-Freiburg i.
Br.). Die Neuerscheinungen sind: ein my¬

stisches Werk, ein Band Aufsätze über
paläontologische Fragen und eine Auswahl aus
dem Werk.

Der Lobgesang des Alls, eine ansprechende
Luxusausgabe, enthält drei kürzere Schriften
Teilhards : Die Messe über die Welt (La Messe

sur le monde) 1923; Christus in der Materie

(Le Christ dans la matière) 1916; Die geistige

Potenz der Materie (La Puissance spiritueUe
de la matière) 19193. Teilhard beschreibt
drei große mystische Visionen, drei Christus-
Erlebnisse, die die Basis seiner späteren
philosophisch-theologischen Schau bilden. Sie
bieten reichUch Stoff für Meditationen. Von
Teilhards Liebe zu Christus wird niemand,
der sich Christus zu öffnen fähig ist, unberührt

bleiben. Der geistige Gehalt der Schriften

steUt aUerdings hohe Anforderungen an
die spiritueUe Fähigkeit der Leser, denn auch
im Meditativen übersteigt Teilhard den Rahmen

der traditioneUen Frömmigkeit, und
seine Mystik ist, wie jede echte Mystik, von
einem sehr konkreten Denken getragen.

P. Boros macht darauf aufmerksam

(Orientierung, Dezember 1964), daß der
Text, übrigens bereits in der französischen
Ausgabe, einen Fehler aufweist. Es müßte,
Teilhards Manuskript gemäß, an Stehe von
«harmonischer QueUe» «harmonische
Stadt» (statt «source» «cité») heißen (S. 89);
«harmonische Stadt der Seelen» ist, wie aus
dem laufenden Text hervorgeht, die Materie.

Das Auftreten des Menschen, ein Sammelband,

enthält Besprechungen von Publikationen

über die vorgeschichtliche Forschung,
Berichte über die Entdeckung des Sinanthro-

pus in Choukoutien bei Peking und
Untersuchungen über die paläontologischen
Aspekte der menschlichen Entwicklungsgeschichte4.

Der Band steUt also den
Naturwissenschaftler Teilhard vor, der die
materieUen Bedingungen und Zusammenhänge
der Hominisation untersucht. Die Arbeiten,
die sich mit dem Problem der Geistigkeit der
ersten Menschen befassen, sind in diesem
Band nicht zu finden, da die Herausgeber sie

für eine besondere Veröffentlichung
zurückbehielten. Das Buch bietet ausgezeichnete
Möglichkeit, Teilhard auch als Fachforscher
kennenzulernen und sich mit paläontologischen

Problemen, die in Teilhards philoso-

93



phischen Schriften immer wieder auftauchen,
vertraut zu machen.

Die Auswahl aus dem Werk vermittelt
einen Überblick über das philosophische Werk
Teilhards5. Der (übrigens sehr schön
ausgestattete und preisgünstige) Band eignet sich
vorzüglich, Teilhards grundlegende Gedanken

kennenzulernen. Er enthält mehrere
Aufsätze, die hier erstmaüg erscheinen. Die
Auswahl ist glücklich getroffen, der Urheber
sollte aber genannt werden.

Besondere Erwähnung verdient Karl
Schmitz-Moormanns Nachwort. Es gibt eine
klare, gründlich durchdachte Analyse der
Situation von Philosophie und Theologie
der Neuzeit, unter Berücksichtigung sowohl
der kirchUchen Tradition als auch der
allgemeinen Geistesgeschichte, und versucht, die
Stelle und die Bedeutung von Teilhards
Werk in der Wissenschaftslehre der Gegenwart

zu bestimmen.
Mit Leben und Persönlichkeit Teilhards

befassen sich die folgenden beiden Bücher,
deren Reiz dadurch gesteigert wird, daß ihre
Verfasser aus eigenen Erinnerungen an Teilhard

schöpfen. Die Bändchen wird jeder, der
Teilhard näher kennenlernen will, mit Freude
und Gewinn lesen.

Das fa zur Erde von Pierre Leroy S.J. ist
eine reichhaltige, liebevoll, doch sachlich
gezeichnete Biographie, die Teilhards Gestalt
in ihrer ganzen menschlichen Größe aufleben
läßt6. Leroy war langjähriger Mitarbeiterund
Freund Teilhards in China und den Vereinigten

Staaten bis zu dessen Tod. Viele
Mitteilungen, darunter die des Briefes von Teilhard
an den Ordensgeneral vom 12. Oktober 1951,
erhöhen den Wert des Bändchens.

Mein Weg mit Teilhard de Chardin von
Helmut de Terra beschreibt gemeinsame
Forschungsreisen in Nord- und Zentralindien,
in Birma und Java, die der Verfasser organisiert

und geleitet hat, und auf denen die beiden

Forscher enge Freundschaft geschlossen
haben'. De Terra, der bekannte Geologe,
Paläontologe und Archäologe, ein feinsinniger

Beobachter, dem auch das MenschUche
nicht entgeht, kann Teilhards ungewöhnliche
Begabung für das Erfassen vorgeschichtlicher

Zusammenhänge, seine wissenschaftliche

Nüchternheit und Gründlichkeit vom

gemeinsamen Fach her besonders gut würdigen.

Er berichtet auch, mit welcher Zurückhaltung

Teilhard religionsgeschichtlich be-
langvoUe Funde auswertete, um das

Mißtrauen seiner Vorgesetzten durch Äußerungen

über Formen der Urreügion nicht
herauszufordern und seine eigenen religiösen
Ideen unbelastet halten zu können. De Terra
ergänzt Teilhards Ansichten über die
Entstehung des Menschen, indem er auf die
Umweltbedingungen (Zurücktreten der Eiszone
und anderes) hinweist. Köstliche Szenen
illustrieren Teilhards Furchtlosigkeit auch in
der Natur, in «seiner» Natur, in der er sich,
gleich welchen Breitengrades, stets heimisch
fühlte.

Mit Problemen in Teilhards Werk setzen
sich die folgenden drei Bücher auseinander:

Das theologische Denken Teilhard de Char-
dins untersucht Georges Crespy, ein evangehscher

Theologe von MontpeUier, hervorragender

Kenner auch der deutschen Philosophie,

in seinem bereits weithin bekannten
Werk8. Er steüt die Vorwürfe gegen Teilhard

zusammen, die von Theologen erhoben
wurden, weist auf, wie schon Teilhard sie

zum Teil, ihre eigenen Argumente umkehrend,

widerlegte, und unterzieht Teilhards
Verhältnis zu den traditioneUen und modernen

Strömungen in der Theologie einer
sorgfältigen Analyse. Er zeigt, daß Teilhard
durch sein konkretes, die Offenbarung sehr
ernst nehmendes Denken gerade jenes
Problem einer Lösung näher bringt, woran
Bultmann mit seiner etwas gewaltsamen
«Entmythologisierung» scheiterte: das Christentum

auch für das moderne, naturwissenschaftlich

orientierte Weltbild tragfähig zu
machen.

Die Sachlichkeit und die ProblemfüUe
dieses Buches stellen es neben die Teilhard
gewidmeten Publikationen der katholischen
Theologen Henri de Lubac S.J. und Olivier A.
Rabut O. P. Während übrigens das Werk
von Rabut auch auf deutsch erschienen ist
(vgl. die Besprechung im Novemberheft
1964), wird die deutschsprachige Veröffentlichung

des vielbeachteten Werkes von de

Lubac, La Pensée religieuse du Père Teilhard de

Chardin, von einem Kreis katholischer Theologen

bedauerlicherweise immer noch ver-

94



hindert. (De Lubac veröffentlichte kürzüch
ein zweites Werk über Teilhard: La Prière de

Teilhard de Chardin.)
Das naturphilosophische Werk Teilhard de

Chardins unterzieht Armin Müller einer
kritischen Würdigung*. MüUer, ein Altersgenosse

Teilhards, ist Mediziner, bekannt
durch verschiedene Veröffendichungen über
Biologie und Naturphilosophie, deren Tendenz

mit der Teilhards verwandt ist, ohne
daß eine unmittelbare Beeinflussung vorläge.
An evangelischer Theologie orientiert, sieht
auch MüUer die immer größere Notwendigkeit,

Wissenschaft und Christentum in eine
Synthese zu bringen. Seine breit angelegte,
vielschichtige Untersuchung geht von den
Ursprüngen der Evolutionstheorie aus und
zeigt zahlreiche Bezüge auf, die von
Teilhards Konzeption zu naturphilosophischen
und philosophischen Theorien der letzten
hundert Jahre ausgehen.

Teilhard de Chardin und das Evolutionsproblem

des Holländers Bernard Delfgaauw ist
als Einführung in die Gedankenwelt von
Teilhard gedacht10. Es setzt, wie Delfgaauw
versichert, weder philosophische noch
naturwissenschaftliche Kenntnisse voraus und
stellt Teilhards Gedankengang absichtlich
etwas vereinfacht dar. Die klare Behandlung
von Fragen, die sich dem Leser von
Teilhards Werken zu steUen pflegen, macht diesen

guten Abriß besonders verdienstvoU.

Alexander Gosztonyi

¦Pierre Teilhard de Chardin: Die Entstehung

des Menschen (Le Groupe zoologique
humain). Verlag C. H. Beck, München 19633.
Übersetzt von Günther Scheel. a Pierre Teil¬

hard de Chardin: Der Mensch im Kosmos (Le
Phénomène humain). Verlag C. H. Beck,
München, Sonderausgabe 1965. Übersetzt

von Othon Marbach. 'Pierre Teilhard de

Chardin : Lobgesang des Alls (Hymne de

l'univers). Walter-Verlag, Olten-Freiburg i. Br.
1964. Übersetzt von Karl Schmitz-Moormann.

Einführung von N. M. Wildiers.
4Pierre Teilhard de Chardin: Das Auftreten
des Menschen (L'Apparition de l'homme).
Walter-Verlag, Olten-Freiburg i. Br. 1964.
Übersetzt von Lorenz Häfüger und Karl
Schmitz-Moormann. Vorwort von N. M.
Wildiers. 6Pierre Teilhard de Chardin: Auswahl

aus dem Werk. Walter-Verlag, Olten-
Freiburg i. Br. 1964. In der Reihe Das moderne

Sachbuch, Band 25. Übersetzt von Lorenz
Häfliger, Joseph Bader und Karl Schmitz-
Moormann. Nachwort von Karl Schmitz-
Moormann. 6 Pierre Leroy S. J. : Das fa zur
Erde (Pierre Teilhard de Chardin, tel que
je l'ai connu). Herold-Verlag, Wien-München

i960. Aus dem Französischen von
Othon Marbach. 'Helmut de Terra: Mein
Weg mit Teilhard de Chardin. Forschungen und
Erlebnisse. Verlag C. H. Beck, München
1962. 8 Georges Crespy: Das theologische Denken

Teilhard de Chardins (La Pensée théologique

de Teilhard de Chardin). Schwabenverlag,

Stuttgart 1964s. Übersetzt von Karl
Schmitz-Moormann. "Armin Müller: Das
naturphilosophische Werk Teilhard de Chardins.

Verlag Karl Alber, Freiburg-München 1964.
10Bernard Delfgaauw: Teilhard de Chardin
und das Evolutionsproblem (Teilhard de Chardin).

Verlag C. H. Beck, München 1964. Aus
dem HoUändischen von Maria Fuhrmann-
Plemp van Duiveland.

DIE KUNST DES GEDICHTES

Bemerkungen zur Historisch-kritischen Ausgabe der Werke von Conrad Ferdinand Meyer

Eine «neugermanistische Edition»

Die Historisch-kritische Ausgabe der
Sämtlichen Werke C. F. Meyers, sorgfältig betreut
vom Benteli-Verlag in Bern, macht entschei¬

dende Fortschritte. Als Herausgeber zeichnen

Hans Zeller und Alfred Zäch, die ihr
bestes philologisches Können an diese Sache

gewendet haben. Nachdem Alfred Zäch
schon vier Prosabände mit umfassender

95



Sachkenntnis in einer höchst übersichtlichen,
luziden DarsteUung herausgebracht hat1, ist
jetzt Hans ZeUer mit zwei Gedichtbänden,
Band i und Band 2 der «SämthchenWerke»,
hervorgetreten. Band 1 bringt den bereinigten

Text der Gedichte; Band 2 dagegen
bringt einen über hundert Seiten umfassenden

«Bericht des Herausgebers », der Rechenschaft

ablegt, und dann — das eigentliche
Ereignis — den «Apparat zu den Abteilungen

I und II» des ersten Bandes. Denn be-
kanndich hat C. F. Meyer seine Gedichte in
neun Abteilungen gegliedert. Der Apparat
zu den Abteilungen III bis IX steht also noch
aus und wird auf kommende Bände verteilt
sein.

In Gottfried Benns «Chopin»-Gedicht
ist von Chopin zu lesen :

Dann verbrennt er seine Skizzen
und Manuskripte,
nur keine Restbestände, Fragmente, Notizen,
diese verräterischen Einblicke —

An solch «verräterischen Einbücken» in
die Werkstatt Meyers haben wir nun eine
Überfüüe. Denn der Apparat Hans ZeUers

gibt alle ersten Entwürfe, aüe Umarbeitungen,

Zeitungsdrucke, die ganze Entstehungsgeschichte

jedes einzelnen Gedichtes wieder.
Warum hat der Dichter diese oft so peinlich
dilettantischen Entwürfe nicht vernichtet, er,
der doch von einer brennenden Begier nach
Vollkommenheit erfüllt war? Aber er hat
sie ja vernichtet! Wer den «Bericht des

Herausgebers » gelesen hat, ist im Bild. Wir
verdanken den außergewöhnlichen Handschriftenschatz,

diese unzähligen Entwürfe,
Vorstufen und Varianten, zum größten TeU der
Schwester des Dichters, Betsy Meyer. Ihr
Verdienst um das immer gefährdete, unter
schweren Widerständen fortschreitende Werk
des Bruders ist überhaupt nicht hoch genug
anzuschlagen. Sie war ihm Vertraute und
Schwester zugleich, Sekretärin, Kritikerin,
Archivarin, unentwegte Ermutigerin. Man
ist versucht, sie seine heimüche Muse zu
nennen.

Weitaus die meisten Handschriften sind
mit der Zeit in den Besitz der Zentralbibüo-
thek Zürich übergegangen, wo sie längere
Zeit gelegen haben, bis man an die Gesamt¬

ausgabe herangetreten ist. Hans ZeUer hat
eine neue Editionstechnik geschaffen, die er
die «neugermanistische» nennt. Sie steht
im Gegensatz zu altphüologischen Editionen,

die auf eine oder wenige mittelalter-
üche Handschriften zurückgehen und den

gültigen Text aus dem abwägenden
Vergleich dieser Handschriften eruieren. Die
«neugermanistische Edition »hingegen stützt
sich im FaUe Meyers auf das ganze ungeheure

Handschriftenmaterial, und sie vermag
deshalb die Metamorphosen des einzelnen
Gedichtes vollzählig wiederzugeben. Hans
ZeUer hat ein überzeugendes Zeichensystem
entwickelt, das uns ermöglicht, rückschließend

vom Druckbild her, uns über die Handschrift

selbst, mit aü ihren Streichungen,
Ergänzungen, Randnotizen, voUständig ins
Bild zu setzen. In vielen FäUen sind Faksimiles

beigefügt, die uns eine exakte
Nachprüfung erlauben.

Der Apparat stößt einen zunächst mit
seinen Siglen und Schnörkeln zurück. Je
mehr man sich aber darein vertieft, desto
größer wird die Bewunderung. Hans ZeUer
ist zweifeUos nach aüen Richtungen bis an
den Rand des Möglichen vorgestoßen. Eine
größere Umsicht und Vorsicht, eine größere
Exaktheit im textkritischen Metier ist nicht
mehr möglich. Ob des Vergnügens, das Werden

des Meyerschen Gedichtes mitzuverfol-
gen, vergißt man vieUeicht, daß dasjenige,
was ZeUer uns vorlegt, die Frucht langjähriger,

härtester Arbeit ist. «Es ist gut pflügen,
wenn der Acker gereinigt ist » möchte man
mit Martin Luther sagen...

Conrad Ferdinand Meyers Verhältnis zu seinen

Gedichten

Man wird sich fragen, ob die außerordentliche

Arbeit, die hier geleistet worden ist —
und immer noch geleistet wird—, sich lohne.
Meyer hat ja nicht «tiefe» oder «hermetische»

Dichtungen geschaffen im Sinne der
Hölderlin-Hymnen und der Rüke-Elegien. Sein

Grundproblem ist sehr faßüch, einfach sogar,
wiU mir scheinen. Die Überwindung des
irdischen Karmas, die Läuterung der von der
Welt verführten Seele im Angesicht des aU-

96



zeit nahenden Todes, der Umschlag von der
«irdischen» zur «himmUschen Liebe», das
ist sein Grundproblem. Meyers Weg führt
weg von einem äußeren und äußerlichen
Reich des Leidenschafts-Betriebes, das da
kreist um

Den roUenden Würfel, den Becher, die Dim2.

Wer kennt sie nicht, seine pathetischen
Heldenszenen voU gezückter Schwerter, voU
deutscher Treue und welschem Verrat, oder
die «überredenden Gebärden / Und das

frevle Spiel der Augen3»? Meyers Weg
führt davon weg, führt hin zu einem inneren
und innerüchen Reich der «Sehgkeit» und
des christUchen Friedens, worauf er zum
vornherein angelegt ist; schon seine verletzliche

Natur, seine pietistische Erziehung
bestimmen ihn dazu. Das Rad der Wiedergeburt

endUch einmal aufzuhalten und
auszusteigen aus diesem unserem Leidenschafts-
Betrieb: das ist seine innerste Sehnsucht.

In den NoveUen (und auch in den Balladen)

verfolgt er sein Ziel in einer Al-fresco-
Manier, indem er pathetische Gemälde
entwirft, die er selber für «objektiv» hält. «Ich
bin kein Lyriker. Meine Kraft Uegt im
Objektiven4. » Objektiv sind dieseNoveüen und
Balladen insofern, als Meyer in ihnen die
«frechen» Kräfte der Leidenschaft und die
«frommen» Gegenkräfte des Christentums
mit gleicher Sorgfalt aufwiderstreitende Rollen

verteüt. Höchst subjektiv dagegen ist
diese ganze Fragesteüung des «Frechen» und
«Frommen»; sie ist einzig und aUein in
Meyers PersönUchkeit begründet.

Während der Dichter nun also seine
NoveUen bejaht, so ist sein Verhältnis zur eigenen

Lyrik, zut Lyrik im engeren Sinne,
gespalten. «Ich voUende sorgfältig, da die Sä-

chelchen in der Tat nur durch einen Schein

von VoUendung erträgüch werden5. » Kann
man sich skeptischer äußern?

Was ihn geärgert hat, ist das Innige,
Private, gewissermaßen «Sentimentale», das,
nach Neunzehnt-Jahrhundert-Begriffen,
unlösbar mit Lyrik verbunden ist. Nicht daß er
auf diesem Feld nichts zu bieten hätte, im
Gegenteü I Aber er scheut sich, Privates
preiszugeben; er spürt einen Adel in sich, der
sich «gegen die Betastungen der Menge

sträubt». Er kann sich im eigentUchen
Gedicht — im Gegensatz zur Ballade — nicht
genügend maskieren. Der^Netv üegt bloß.
Die Lyrika wurzeln letzten Endes im Boden

von Meyers Jugend, die er «die dumpfe
Zeit» nennt. Es ist eine Zeit der Sehnsucht
und Unerlösfheit, der Ausweglosigkeit und
Qual, an die er sich später höchst ungern
erinnert. Es ist eine Zeit, in der er lebt, ohne zu
leben: unverwirkücht, von Sehnsucht
verzehrt, «im Traum erstarrt6». Die Gedichte

gehören, ihrer Anlage nach, in die Frühzeit
von Meyers Wirken hinein. Als er sie 1882

erstmals gesammelt herausgibt, betrachtet er
diese Publikation zugleich als einen
Abschluß, ein Damit-Fertig-Sein..,, um zu
anscheinend größeren, zu «objektiven»
Aufgaben vorzustoßen. Bis zur dritten Auflage
von 1887 hat der Dichter seine Lyrika noch

korrigierend mitverfolgt; nachher scheint er
sich kaum mehr mit ihnen befaßt zu haben.

Wenn nun also C. F. Meyers Verhältnis
zu seinen Gedichten gespalten ist, so kann

man die eingangs gesteüte Frage nur wiederholen:

Lohnt sich die Mühe, den Handschriften

nachzugraben? Ich glaube, sie lohnt sich.

Man wird zwar in all diesen Entwürfen wenig

dichterisch Geglücktes finden. Aber
gerade in der steten Überwindung des

Nichtrecht-Gelungenen, im Fortschreiten von
Stufe zu Stufe, im Aufstieg aus der «Dumpfheit»

zur «VoUendung»: darin verehren wir
einen GestaltungswiUen, ein Arbeits-Ethos,
das fast ohne Beispiel ist.

Das Werden eines Gedichtes

Genug der theoretischen Erörterungen! Wir
woüen das Werden eines einzelnen Gedichtes

mitvollziehen, auf Grund des Materials, das

uns Hans ZeUer so reich zur Verfügung
steüt. Ich wähle das achtunddreißigste der
Sammlung, «Jetzt rede du'!».

Die erste Fassung, in Meyers eigener
Handschrift erhalten, stammt vom 8. Mai
1862. Der Dichter war fast siebenunddreißig,
als er diese seltsamen Verse schrieb.

Ich wandle wieder durch die Waldesspitze
Wo sich ein Fluß mit einem Strom vereint,
Und sehe wieder aü' die Schattensitze,
Wo ich der Liebe Thränen heiß geweint.

97



Da streift' ich durch die Büsche wie ein
Schemen,

Und maß den Wuchs der schlanken Stämme

nicht,
Und dich, o Strom, ich Ueß dich eben strömen
Und saß im Gras und neigte das Gesicht.

Ein andrer nun, durchwandl' ich ohne Sorgen
Den Wald und schaue vor- und seitewärts;
Mein ganzes Herz, ich hab es ja geborgen,
Wo nimmermehr betrogen wird das Herz.

Nun kann ich deinen dumpfen Chören
lauschen,

Aus Licht und Nacht gebauter Waldesdom,
Nun kann ich rasch mit deinen WeUen

rauschen,
Mit deinen WeUen brausend ziehen, Strom!

Man braucht etwas Zeit, um sich in dem
Gedicht zurechtzufinden. Offenbar ist es

aufgebaut auf den Gegensatz von Einst und
Jetzt. Das Einst ist die dumpfe Zeit des un-
gelebten Lebens, wo Meyer, selber ein
Schatten, die Dinge nur schattenhaft sah.
Das Jetzt dagegen erscheint als die dem Leiden

entrückte Zeit, die Zeit der VerwirkUchung.

Erst jetzt sieht der Dichter so recht,
was ihn umgibt. Und dabei ist dieLandschaft,
durch die er «wandelt», genau noch
dieselbe: «die Waldesspitze / Wo sich ein Fluß
mit einem Strom vereint». Welch eine
pedantisch-schülerhafte Umschreibung!

Man ersieht aus dem Gedicht auf keine
Weise, was den Umschlag vom Einst zum
Jetzt bewirkt hat. Wir werden einfach vor
die voUendete Tatsache gesteUt :

Mein ganzes Herz, ich hab es ja geborgen,
Wo nimmermehr betrogen wird das Herz.

Also hat er es offenbar in Gott geborgen.
Das Gedicht arbeitet mit einer «rehgiösen
Wendung», die im Ablauf des Gedichtes
selbst nicht motiviert wird.

Eindrücküch scheint mir nur der Anfang
der zweiten Strophe, wo Meyers «dumpfe
Zeit» einen AugenbUck aufleuchtet: «Da
streift' ich durch die Büsche wie ein Schemen

...» Die restlichen Verse der zweiten
Strophe sind mißglückt. Sie woüen schildern,
wie der leidende Dichter damals, vor lauter
Leiden, den Flußwald nicht sah, durch den er

wanderte. Kann man das ungeschickter
sagen als wenn man sagt: «Und dich, o Strom,
ich Ueß dich eben strömen»? Ich glaube
kaum.

Dem Einst der zweiten Strophe
entspricht, als Gegenbüd, das Jetzt der vierten
Strophe. Meyer wiU sagen: Jetzt bin ich
sehend geworden, bin geradezu eins geworden
mit dem Flußwald! Aber diese Unio mystica
des Lyrikers mit seiner Landschaft ist viel zu
lehrhaft ausgedrückt am Schluß des Gedichtes.

Die Absicht ist zu deutiich. Das ganze
Gedicht ist mehr Absicht als VerwirkUchung.
Es scheint, daß Conrad Ferdinand Meyer den

Weg aus der «Dumpfheit» zur «VoUendung»,

den schweren Weg zu sich selber,
mit jedem Gedichte neu hat antreten müssen.

Neun Jahre später, im JuU 1871, anläßUch
des Davoser Aufenthaltes von Conrad und
Betsy, taucht das Gedicht wieder auf. Es
steht, diesmal in Betsys Handschrift, im
«Roten Kalender», einem der wichtigsten
erhaltenen Skizzenbücher des Dichters. Der
Dichter hat seiner Schwester das Folgende
diktiert (ich gebe die erste Fassung dieser
zweiten Stufe, ohne die späteren Korrekturen):

Du warst mein stetes, kühles Wanderziel,
Du grüner Wald, in jugendheißen Tagen,
Ich hatte dir von meinen Wonnen viel,
Von meinen Schmerzen hart' ich mehr zu

sagen.

Und wieder such' ich dich, mein dunkler
Hort!

Laß deine Wipfel mir zu Häupten rauschen!
Heut' rede du, ich lasse dir das Wort,
Ich habe nichts zu sagen — ich wiU lauschen.

Das Gedicht ist von vier auf zwei
Strophen gekürzt. Einer Strophe «Einst» steht
eine Strophe «Jetzt» gegenüber. Es ist auch
nicht mehr in je zwei und zwei Versen vom
Wald und vom Fluß die Rede — sondern nur
noch vom Wald. Eine souveräne und glückhche

Kürzung! Die rehgiöse Wendung fäüt

ganz weg: es genügt doch wohl, daß der
Dichter älter geworden ist, erfahrener, so
daß er die Dinge sieht und nicht mehr nur sich
selbst in den Dingen... Auffäüig wirkt übri-

98



gens, daß er seiner «dumpfen Zeit», neben
den überwiegenden «Schmerzen», auch
einige «Wonnen» zugesteht. Man weiß noch
nicht recht, was es mit diesen Wonnen auf
sich hat.

«Nun kann ich deinen dumpfen Chören
lauschen» hat der Dichter, gegen das Ende
der ersten Fassung, zum Walde gesagt. Aus
diesem Motiv des Lauschens gewinnt er nun
in der zweiten Fassung das Gegenmotiv des
Redens. Motiv und Gegenmotiv fügen sich
ausgezeichnet in die Struktur des Einst und
Jetzt: einst redete ich (und der Wald
lauschte), jetzt soU der Wald reden (und ich
wiU lauschen). Erst mit dieser Antithese
ergreift Meyer so recht die MögUchkeiten dieses

Gedichtes.
Der in der zweiten Fassung erzielte

Fortschritt ist bedeutend; er läuft auf eine Straffung

und Läuterung des Gedichtes hinaus.
Dasjenige, worauf es ankommt, wird faßbar;
aber freiUch sind die einzelnen Wendungen,
zumal die Adjektive, noch etwas künstlich
(«jugendheiß») oder gewöhnUch («stetes,
kühles Wanderziel», «du grüner Wald»),

Ich überspringe zwei Zwischenstufen: die
eine läßt die metrische Struktur der zweiten
Fassung unangetastet, versucht sich aber,
teilweise mit Glück, in der Verbesserung
einzelner Wendungen. Die andere steht sich
einfach als eine zusätzüche Kürzung dar: die
fünfhebigen Jamben werden zu abwechselnd
drei- und vierhebigen zusammengestrichen!
Meyer kommt aber von diesem allzu radikalen

Vorgehen wieder ab ; die knappsten Verse
sind nicht immer die besten. Der leise elegische

Rhythmus des Gedichtes braucht offenbar

den Fünfheber als tragfähiges Bauelement.

Nun aber die endgültige Fassung:

Jetzt rede du!

Du wärest mir ein täghch Wanderziel,
VielUeber Wald, in dumpfen Jugendtagen,
Ich hatte dir geträumten Glücks so viel
Anzuvettraun, so wahren Schmerz zu klagen.

Und wieder such ich dich, du dunkler Hort,
Und deines Wipfelmeers gewaltig Rauschen -
Jetzt rede du! Ich lasse dir das Wort!
Verstummt ist Klag und Jubel. Ich wül

lauschen.

So ist das Gedicht 1882 neu gefaßt worden,

also noch einmal elf Jahre später. Der
nunmehr gesetzte Titel kann als Wegweiser
gelten: er lenkt das Verständnis gleich in die

richtige Bahn. Die Adjektive sind glücküch
verbessert. «VielUeber Wald» ist inniger und
voUer als «du grüner Wald»; die «dumpfen
Jugendtage» sind natürlicher und treffender
als die «jugendheißen Tage». Jetzt sieht man
auch klarer, was man von jenen einstigen
«Wonnen» und «Schmerzen» zu halten hat:
die Wonnen waren nur geträumt, die
Schmerzen aber wirklich und wahr. Damit
wird nun die «dumpfe Zeit» viel deutUcher
heraufbeschworen. Schön ist jetzt auch das

Enjambement, das Übergleiten vom dritten
zum vierten Vers, das den rhythmischen
Ablauf vor Monotonie schützt.

Den fünften und sechsten Vers faßt der
Dichter unter einem einzigen Bogen zusammen.

«Heut'» ersetzt er dann durch das

wirksamere «Jetzt», das dem Grundgedanken,

dem Einst und Jetzt, genau entspricht.
Statt der prosaisch-scharfen Wendung: «Ich
habe nichts Zu sagen» lesen wir nun:
«Verstummt ist Klag und Jubel» — eine
weichere, elegischere Wendung, eine Coda
geradezu, ein Ausklang der «dumpfen Zeit».
Nur daß der « Jubel » vieUeicht doch etwas zu
laut ist für das scheue, sehnliche Traumglück
von damals...

Arthur Häny

1Vgl. meinen Aufsatz: «Conrad Ferdinand

Meyer als NoveUist», Schweizer
Monatshefte, September 1963. 2Aus dem
Gedicht «Die Schweizer des Herrn von Tre-
mouüle», Bd. 1, 340. 3i, 164. 4Aus einem
Brief an Emiüe Ringseis vom 2. März 1883.
5 Aus einem Brief an Lingg vom 31. August
1882. 6i, 155. '2, 307—310, und 1, 70.

99


	Bücher

