
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 12

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

BEKENNTNISSE EINES ARZTES

Der Mensch kann auf dreierlei Art zu einem
rehgiösen Bekenntnis oder einer
Weltanschauung kommen. Entweder : er wird in sie

hineingeboren und in ihr erzogen; oder: er
sucht und findet sie aus persönlichem Impuls,
sei es auf Grund gefühlsmäßiger, sei es auf
Grund inteUektueller Motive; oder: er hat

Veranlassung, das betreffende Bekenntnis,
die betreffende Weltanschauung abzulehnen,
sieht sich aber eines Tages Zu seiner eigenen
Überraschung aus triftigen Überzeugungsgründen

zur Anerkennung bekehrt. Der
erste Weg war einmal der sicherste, solange
Tradition noch groß geschrieben wurde und
das Familienleben dem Menschen eine dauerhafte

Prägung gab; in unseren «aufgeklärten»

Zeiten hingegen pflegt gerade das
Überlieferte und Gewohnte weithin keine
haltbare Konsistenz mehr zu haben und
einem fortschreitenden Substanzschwund

ausgesetzt zu sein. Der zweite Weg birgt in
sich die Gefahr des unzuverlässigen Unterbaus

: Gefühlsneigungen können sich ändern,
intellektueUe Entscheidungen können durch
Gegenargumente widerlegt werden. Der
dritte Weg bleibt als der, bei der heutigen
Bewußtseinslage des Menschen, vertrauenswürdigste

übrig ; hier stehen die Gegenargumente

schon am Anfang und werden ihrerseits

durch stärkere Argumente überwunden ;

es ist da die «Bekehrung» das Ergebnis eines

gesteigerten Denkprozesses, der bereits zu
harte Auseinandersetzungen mit sich brachte,
um mit der Wahrscheinlichkeit abermaliger
Herausforderung rechnen zu müssen.
Möglicherweise ist dieser dritte Weg in unserem
Jahrhundert der weitgehend geistig entwurzelten

und orientierungslosen «pluralistischen

Gesellschaft» besonders zeitgemäß.
Wer ihn gegangen ist und es nun
unternimmt, ihn, wie er ihn erlebte, zu beschreiben,

erteilt jedenfalls einen Anschauungsunterricht,

von dem mancher Zeitgenosse
wird profitieren können. Der Reiz, den jede

Selbstdarstellung eines gescheiten Menschen
ohnehin besitzt, erfährt dabei noch einen
beträchtlichen Wertzuwachs.

Wir haben eine solche Selbstdarstellung
vor uns. Sie entstammt der Feder des Godes-

berger Arztes Wilhelm zur Linden und schildert

dessen Entwicklungsgang, der ihn ganz
im Sinne des gekennzeichneten «dritten
Weges» zur Anthroposophie führte1. Das
Bedeutsame daran ist, daß der Mediziner, der

allerdings schon früh ein mehr oder minder
bewußtes Unbehagen am Geiste und an der
Methodik seiner Wissenschaft, wie sie ihm
während der Studienzeit und ebenso in der
klinischen Praxis begegneten, empfunden
hatte, gerade durch Beobachtungen und
Erfahrungen aufseinem eigensten Gebiete bewogen
wurde, seine vorherige entschiedene Gegnerschaft

gegen Rudolf Steiner und seine ganze
Gedankenwelt zu revidieren. Während die
normale Reihenfolge der Schritte in ein
neues Weltbild hinein umgekehrt ist: vom
Größen-Ganzen ins Besondere, von der
ideellen Gesamtschau in Einzeleinsichten,
sehen wir hier, wie ein unakademischer
Akademiker von unerwarteten Antworten,
die er auf vordem ungelöste Fragen seines

Wissenschaftsfeldes empfängt, gleichsam
verlockt wird, das geistige QueUgebiet zu
betreten, dem jene Antworten entsprungen
sind. Von einer therapeutischen Überraschung

aus kommt dieser Arzt dazu, sich
mehr und mehr von der Richtigkeit des

weltanschaulichen Fundaments zu überzeugen,

auf welchem das Wissen ruht, dem jene
Antworten sich verdanken. Immerhin ein
Vorgang, der aufhorchen läßt. Ihn an Hand
der übrigens auch sonst sehr lesenswerten,
ausgesprochen «flott» geschriebenen
Schilderung hinlänglich abwechslungsreicher
Lebensschicksale zu verfolgen, wird zweifeUos
auch solchen Lesern Vergnügen bereiten,
die dem Hauptanliegen des Autors mit Skepsis

begegnen. Das Ziel eines derartigen Be-

1161



kenntnisbuches muß ja nicht unbedingt sein,
Proselyten zu machen. Wer soviel auszusagen
hat und einen so guten Stil kultiviert wie zur
Linden, ist auf aUe Fälle berechtigt, sich in
so ernster Sache zum Wort zu melden. Man
soll ihm zuhören und sich dann sein eigenes
Urteil bilden. Wobei freilich die fachliche
Kompetenz des angesehenen Mediziners,

durch anderweitige Publikationen längst
erhärtet, gebührend ins Gewicht zu faUen hat.

Walter Abendroth

1 Wilhelm zur Linden: BUck durchs
Prisma, Lebensbericht eines Arztes. Vittorio
Klostermann, Frankfurt a. M. 1964.

DEUTSCHE BAROCKLITERATUR

Vor dreihundert Jahren starb am 16. Juli
1664 der Landessyndikus von Glogau, An-
dreas Gryphius, während einer Sitzung der
Landstände im Fürstentum Glogau mit den
Worten : « Mein Jesus, wie wird mir. » Dieses
letzte und scheinbar zufäUigste Wort des

großen Barockdichters, Humanisten,
Gelehrten und Kirchenmannes, beschwört
formelhaft, was schon immer Gryphius' Eigenstes

war: eine unsägliche Angst und Furcht
vor dem, das da — in der argen Welt — dem
Menschen und Christen allenthalben
geschieht. Noch mit dem Persönlichsten bleibt
Gryphius so dem allgemein sich ereignenden
Unheil des Dreißigjährigen Krieges verhaftet,

unter dessen Not und Gefährdung zwei
Drittel seines Lebens sich abwickelten. Seine

Dichtung, welche sich dem universalen
Niedergang weniger stoisch entgegensteUte als

ihn in seinem Unwesen benannte, ist eine

Dichtung der Angst und der schonungslosen
Entlarvung alles Irdischen und seiner
Vergänglichkeit. Darin wird mitsamt aller
menschhchen Größe noch das Pathos des

dichterischen Aufwands an hochgemuter
Sprache der Eitelkeit überantwortet, die alles
Seiende im Innersten versehrt und damit
fragwürdig macht. Gryphius dichtete keineswegs

aus einer erlebten Nähe zu einer im
Kern guten und schönen und daher besingbaren

Schöpfung, wie sie noch in der
Humanistendichtung bisweilen spürbar war,
sondern aus einem tiefen Mißtrauen gegenüber
allem Geschaffenen, das aus aUer Ordnung
herausgerissen und aller Schönheit entfremdet

schien. Er dichtete gegen jeden Antrieb

des Dichterischen, das sonst im irdischen
Rest noch ein Schönes zu erspüren wähnt.
Er beschrieb den Untergang einer christlichen

Weltordnung und heilen Schöpfung —
von einer letzten Position protestantischchristlichen

Glaubens her, welche das
Geschaffene fromm zu retten nicht mehr
erlaubt, dafür aber den einzelnen und vereinzelten

Christen den Sturzbächen einer
übermächtigen Gnade preisgibt. Es ist nur widersinnig

— und kein Oxymoron — ihn als

«christUchen Nihilisten» zu bezeichnen
(Enzensberger), da bei ihm die Entwertung alles

Geschöpflichen auf Erden bis zum reinen
Nichts in genauester Proportionalität der
positiven Aufwertung des senkrecht den
Menschen treffenden Ewigen dient. Das aUes

aber auch wieder im in sich gebrochenen
Bewußtsein: «Noch wil / was ewig ist / kein
einig Mensch betrachten!» Wie sehr diese

Haltung der Zeit, in der sie sich dichterisch
zu äußern vermochte, verpflichtet war, wird
deutlich durch einen Hinweis auf Gryphius'
HeUsichtigkeit für den Wandel der
naturwissenschaftlichen Ansichten, wie er sich vor
allem durch Kopernikus auf dem Gebiet der
Astronomie ereignete. Gryphius war der

einzige deutsche Dichter des 17. Jahrhunderts,

der in einem Gedicht auf diese Wandlung

des Weltbilds Bezug nahm — Max
WehrU hat eindringhch darauf hingewiesen.
Das Maß der Einsicht, daß der Mensch
durch die gegebenen Weltverhältnisse
keineswegs den zentralen Platz in der Schöpfung

einnimmt, wurde zum Unmaß einer
säkularen Umwertung der Werte, die sich bis

1162



in den Bereich der Dichtung als wirksam
erwies. «Man muß vermuten, daß es gerade das

neue Weltbild war, das den irdischen
Menschen zunächst ins Verlorene und Heimatlose

setzte und den protestantischen Glauben
an die Grenze eines verzweifelten Postulates
trieb1.» So stark sich der Dreißigjährige
Krieg und die kopernikanische Wendung im
Werk des Andreas Gryphius als Antriebe zur
dichterischen Weltgestaltung auswirkten, so
unableitbaren Rechts und eigenwertig
erscheint diese uns heute. Die Neuentdeckung
von Gryphius' Dichtung heute ist auch
geschichtlich bedingt: nachdem die Angst in
aUen ihren Spielarten sowohl im philosophischen

Essay als auch in der dichterischen
Montage eine Art Heimatrecht gewonnen
hat, ist unsereAufnahmebereitschaft für diese
anders scharfen Worte der Gryphschen
Dichtung im Maße gewachsen, als der
Moderne die Worte für die Angst, die ihr
aufgezwungen wurde, versagen.

Im Rahmen der skizzierten Problematik
darf von einer eigenthchen Gryphius-
Renaissance gesprochen werden, die sich

weniger in literarhistorischen Arbeiten als in
brauchbaren Texteditionen äußert. Zwar ist
das Gryphius-Jahr durch keinen Kongreß
gefeiert worden. Mit Ausnahme von Max
Wehrlis Münchener Rede über Gryphius und
die Jesuitendichtung — am 16. Juli, dem
Todestag des Dichters, vorgetragen2 — hat sich
diese Anteilnahme noch wenig dokumentiert.

Zum großen Teil mag das an den bisher
mangelhaften Textausgaben der Gryphschen

Dichtung liegen: Die 1878, 1882 und
1884 erschieneneWerkausgabe von Hermann
Palm in drei Bänden ist längst überholt und
konnte auch durch eine mit Zusätzen
verbesserte Neuauflage nicht vöUig à jour
gebracht werden3. Zum Gryphius-Jahr sind
nun vier Bände von einer auf zehn Bände
geplanten Werkausgabe erschienen4.
Gryphius' lyrisches Oeuvre liegt in drei Bänden

— von Marian Szyrocki untadelig
herausgegeben — vollständig vor: je ein Band
Sonette, Oden und Epigramme, Vermischte
Gedichte. Für den ersten Band der Trauerspiele

(zwei Fassungen des «Carolus Stuar-
dus» und: «Papinianus») zeichnet Hugh
PoweU als Herausgeber, auch er — wie

Szyrocki — der Gryphius-Forschung kein
Unbekannter. Marian Szyrocki hat zum
Gryphius-Jahr ein sehr instruktives, monographisch

gehaltenes Büchlein: «Andreas
Gryphius, Sein Leben und Werk» (Verlag Max
Niemeyer, Tübingen 1964) herausgegeben,
dessen Stärke in der Vermittlung solider
«facts » beruht, kaum aber in zugriffigen,
entlarvenden Interpretationen. Das beigegebene
Literaturverzeichnis ist von höchstem Wert5.

Der englische Gelehrte Hugh Powell
ist schon als Herausgeber und guter
Interpret des Gryphschen Werks hervorgetreten.

Nacheinander hat er den «Carolus
Stuardus», den «Peter Squentz» und «Car-
denio und Cehnde» mit vorzüglichen
Einleitungen und Anmerkungen versehen
ediert6. Erstaunhch ist nun — und damit mag
eine Kritik an der neuen Ausgabe geübt
werden —, daß PoweUs Anmerkungen zum
«Carolus Stuardus» auf ein Minimum dessen

geschrumpft sind, was noch in der engUschen

Ausgabe äußerst dienlich war. Sehr schade,
daß gerade hier gespart wurde! Im Hinblick
auf den nicht eben niedrigen Preis pro Band

(Lwd. geb. DM 46.—, engl, brosch. DM
43.—) wäre ein Mehr an erklärenden Zusätzen

und Anmerkungen nur angenehm ins
Gewicht gefallen. Die Tatsache, daß jeder
ernsthafte Leser der Gryphschen Dramen
hinfort gezwungen ist, sowohl Powells deutsche

wie die in England erschienene Ausgabe

(die eine des Textes, die andere der
Einleitung und der Anmerkungen wegen) zu
benützen, hätte durch eine nur minim großzügigere

Planung des Unternehmens vermieden

werden können. Wirklich schade, daß

dieses kleine Stück ökonomischer Überlegung

dabei nicht leitend werden konnte. Dieser

Schönheitsfehler vermag nun allerdings
unsere Freude, endlich einen wirklich brauchbaren

Gryphius-Text zu besitzen, im Wesen
nicht zu trüben. Zwar läßt sich ein
abschließendes Urteil erst bei VorUegen der

gesamten Werkausgabe abgeben; schon jetzt
aber sei auf die — in den Lyrik-Bänden —
geübte, wohltätige Beschränkung der
Textvarianten und auf die Verbesserung der
Druckfehler der alten Textausgaben als auf
ein Positives hingewiesen, das für andere,

längst fäUige Ausgaben deutscher Barock-

1163



dichtungen in Zukunft wegleitend sein
dürfte.

*
Solange der Mangel an kritisch edierten
Texten der Barockzeit nicht gründlich
behoben ist, wird auch eine umfassende
literar-historische Darstellung dieses

Zeitraumes ausbleiben müssen. Inzwischen aber
hält man sich an die Pioniere dieses beinahe

utopischen Unterfangens, an die
Literaturgeschichten G. Müllers und Newalds. Daß
Paul Hankamers gescheites Buch: «Deutsche

Gegenreformation und deutsches
Barock, Die deutsche Literatur im Zeitraum
des 17. Jahrhunderts»7 —.1935 in erster und
1947 in zweiter Auflage erschienen — jetzt
in dritter Auflage erscheint, nimmt man
zugleich erfreut und resigniert zur Kenntnis.
Resigniert, weil sich offenbar niemand bereit
dazu fand, diesen Zeitabschnitt im Rahmen
der Reihe: «Epochen der deutschen Literatur

» ausführlich zu behandeln. Erfreut, weil
Hankamers Buch — trotz «völkischer» und
georgisierender Sichtweisen — einen noch
nicht überholten Reichtum an
Interpretationsmöglichkeiten bietet, der dem 17.
Jahrhundert doch angemessen erscheint. Die
Einsicht, daß nicht die einzelnen Persönlichkeiten

die eigentlichen Formkräfte der
Dichtung des Jahrhunderts waren, bewog
Hankamer zu einer Darstellungsart, in der
die «sprachhche Formenwelt» als
«geschichtliche Erscheinung des menschlichen
Geistes», als «Stil der Epoche» faßbar
werden sollte. Das heißt aber praktisch, daß
das systematisch ordnende Begreifen den

Vorrang vor der eigentlichen Literarhistorie
gewinnt. Die je eigene Optik ersetzt den
chronologischen Leitfaden der Geschichte.
Das bedeutet einen Verzicht auf Anführung
der Fakten zugunsten eines begrifflich
charakterisierenden Beschreibs. Gerade das ist
aber bis heute Hankamers Verdienst geblieben:

eine großzügige und ausdrucksscharfe
Beschreibung des deutschen Literaturbarocks
nach Raum und Zeit, nach sozialen
Bedingungen, nach Bildungswerten, Rehgion,
Sittlichkeit und Idee des Dichterischen, am
schwächsten verständlicherweise dort, wo
Nadlersche Kategorien die Literatur vom
Blut und Boden her legitimieren sollen. Am

interessantesten ist die Charakterisierung
aber, wo die grundlegenden Formen der

Dichtung: Lyrik, Dramatik und Epik,
abgehandelt werden. Gute Formulierungen
Hankamers dürften hier am zukunftsträchtigsten
sein: bisweilen und im besten Fall stellen sie

Kernpunkte möglicher Interpretationen dar.

Essayistisch und in Form schlaglichtartiger

Einführung findet sich Hankamers
Unternehmen fortgesetzt in den dem Barock
gewidmeten Teilen einer Vortragssammlung,
die vergangenes Jahr erschienen ist8. F.-W.
Wentzlaff-Eggebert orientiert über «Die
deutsche Barocktragödie, Zur Funktion von
,Glaube' und Vernunft' im Drama des 17.

Jahrhunderts», R. Alewyn versucht beredt,
den heutigen Menschen für die «Erzählformen

des deutschen Barocks» einzunehmen.
F. Beißner gibt einen Zitatenreichen, daher
instruktiven Abriff der deutschen Barocklyrik.

Alle drei Redner dieser Pariser
literarischen Tagung sind erfahrene Barockkenner:

man läßt sich gerne von ihrer
interpretierenden, bisweilen apologetischen Rede ge-

Gleichsam am Eingang des deutschen
Literaturbarocks steht die rätselhafte Gestalt fa-
cob Böhmes (1575—1624), des mystischen
Schusters von Görlitz. Hegel nannte ihn den
«ersten deutschen Phüosophen» mit etwel-
chem Mißtrauen, und noch heute mutet sein

Werk esoterisch und seltsam an. So erstaunlich

dessen Gehalt den Leser noch heute
berührt, so einzigartig, ja wunderbar erscheint
das Schicksal der Originalhandschriften Jacob
Böhmes. Die deutsche Literaturgeschichte
kennt Gleichartiges nicht. Zwar liegen die

Autographen Böhmes schon den Böhme-

Ausgaben durch Gichtel (1682) und Überfeld

(1730, neu herausgegeben 1942, 1955 bis
1961 9) zugrunde, sie selbst aber blieben bis
in die dreißiger Jahre dieses Jahrhunderts
verschoUen10. Tatsächhch aber hatten sie

noch während des Dreißigjährigen Krieges
einen Raubüberfall und dann — nach längerem

Aufenthalt in Amsterdam — in einer
Art Böhme-Konventikel in Linz am Rhein
das ganze 18. und 19. Jahrhundert
überdauert. Als dann der bekannte Kirchenhistoriker

der evangelischen theologischen Fakul-

II64



tat in Münster Prof. Wilhelm Goeters und
Bibliotheksrat Dr. Werner Buddecke die
Originalhandschriften Böhmes 1934 in Linz
wiederentdeckten und identifizierten, schien
endlich eine kritische Ausgabe möghch zu
werden, eine Hoffnung, die nur zu bald wieder

durch die Beschlagnahmung der Bücher
dieser Böhme-Gemeinde durch die SS

zerschlagen schien. Nachdem aber 1945 die
Universitätsbibliothek Breslau, wohin die
« staatsgefährhchen » Böhme-Handschriften
vor dem Zugriff der SS hatten gerettet werden

können, auch verbrannte, schien deren
Untergang endgültig besiegelt. In Wirklichkeit

aber hatte Prof. Goeters die Böhme-
Autographen schon lange vorher in seinem
Privatversteck sichergestellt, wo sie auch den
Krieg überdauern konnten. Jüngst gelangten
sie über den Sohn Prof. Goeters' an Dr.
Werner Buddecke, der sie als «Urschriften»
herauszugeben begonnen hat. Ein erster
Band liegt vor11, ein zweiter soU nächstes
Jahr folgen. Dieser vorgelegte Band enthält
neben einem Brief (an Paul Kaym) und zwei
Schriften (Erste Schutzschrift gegen Tilke;
Ein Büchlein. Von Der wahren gelassenheit)
Böhmes Erstlingswerk «Morgen Röte im
auffgang». Das Eigenartige dieses Werkes
ist darin zu sehen, daß Böhme hier als ein
Berufener spricht, als einer, der einen
göttlichen Sendungsauftrag auszuführen gewillt
ist. Daß sich diesem Unterfangen in
Pastor Primarius Richter sehr bald die Orthodoxie

gleichsam persönlich entgegenstellte,
war vorauszusehen, wenn man bedenkt, daß
Böhme bloßer Schuster, in Kirchendingen
also ein Laie letzter Ordnung war. Auch
Böhme muß das vorausgeahnt haben, ließ er
doch von seinem ersten, gewaltigen Auf-
getan-Sein der Augen und seines «Blickes
ins Wesen aUer Wesen» im Jahre 1600 nicht
weniger als 12 Jahre verstreichen bis er 1612
sich zur Niederschrift dieses Ereignisses
entschloß. Im Untertitel seines Werks nannte er
den Inhalt seiner Schau folgendermaßen:
«Beschreibung der natur wie aUes gewesen
und im anfang worden ist. wie die Natur und
Elementa Creaturlich worden sind Auch von
beiden qualiteten Bösen und gutten wo Her
alle ding seinen Ursprung Hatt und wie es

ietzt stehet und wircked. und wie es am Ende

diser zeit werden wirdt Auch wie Gottes /
und der Hellen Reich beschaffen ist und wie
die Menschen in iedes Creaturlich wircken.
alles auß rechtem gründe in erkendnis des

Geistes im wallen Gottes. » Das Neue dieser

Laienmystik ist doch gewiß der intensive
Versuch, Schöpfungs- und Heilsgeschichte
von einem Ursprung her zu sehen, nachdem
diese im Neuaristotelismus der Orthodoxie
unheilvoU auseinandergebracht waren. Auch
darin ist die Beseitigung des geozentrischen
Weltbildes durch Kopernikus als eine

Gefährdung zu spüren, die den Menschen in
neuer Weise nach seiner Stellung im Universum

zu fragen zwingt. Vor Kopernikus und
seiner Umkehrung der Werte blieb die

Orthodoxie ohne Antwort. Böhme
versuchte — gegen sie — eine umfängliche
Antwort, in der Gott und Universum, Geist und
Leiblichkeit — im Zusammenhang und in
verborgener Wechselwirkung einander
ergänzend — einen Ausgleich unter dem
Primat Gottes fänden.

Es bleibt schließlich noch eine schöne

Arbeit anzuzeigen, die von einer scheinbar
formalen Analyse der Böhmeschen Sprache
her das Angetönte aufzuweisen versucht.
Gemeint ist die Zürcher Dissertation von
Peter Schäublin: «Zur Sprache Jakob Böhmes

» (Verlag P. G. KeUer, Winterthur 1963).

In der Arbeit werden zwei Sichtweisen in
einer einzigen vereint: die im engeren Sinn

philologische Optik steht im Dienst der

Interpretation der Böhmeschen Weltsicht.
Das Sinnbild des Kreises erfaßt glückhch
Böhmes Denkbewegung; die Formel
«Beziehungsausdruck» vermag gewisse
Wendungen Böhmes (zum Beispiel «in sich —
aus sich »,« Spiegel », «Wesen » usw.) in einen

Zusammenhang zu heben, darin das Wort
seiner Aussage identisch werden kann. In
der Deutung einzelner Ausdrücke (« Scientz »

«Schließen», «Denken» usw.) der Böhmeschen

Begriffssprache gelangt Schäublin zu
eindringlichen Analysen des synchronischen
Sprachgehalts. Eine Typisierung der mystischen

Satzkunst Böhmes (Kreissatz, Kettensatz,

« als »-Sätze usw.) und ein weitgreifender

Vergleich von Böhmes Sprechweise mit
der Eckharts und Seuses rundet die Arbeit
im Sinn einer beim Wort ansetzenden und

1165



zur Betrachtung der Syntax sinnvoll übergehenden

Analyse ab. Damit gelangt Schäublin

— anders als zum Beispiel Koyré — zu
einer positiven Würdigung von Böhmes
Sprache, deren Kern nach ihm das

Autobiographische und dessen «Spiritualität» und
deren äußere Form die der Ambivalenz ist.

Alois M. Haas

¦Max Wehrli, Dichter und Weltraum.
Schweizer Monatshefte 41 (1961), 885. Der
Aufsatz ist neu abgedruckt in: Stand und
Versuch, Schweizer Schrifttum der Gegenwart,

Artemis-Verlag, Zürich/Stuttgart 1964,
784—797. 2 Abgedruckt in: Stimmen der
Zeit, Band 175 (1964/65), Seite 25—40.
3 Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt.

4 Andreas Gryphius, Gesamtausgabe
der deutschsprachigen Werke. I. Abteilung:
Lyrik, Bd. 1 : Sonette, 1963 ; Bd. 2 : Oden und
Epigramme, 1964 ; Bd. 3 : Vermischte
Gedichte, 1964; alle drei Bände herausgegeben
von Marian Szyrocki. II. Abteilung:
Dramen, Bd. 4: Trauerspiele I, 1964; herausgegeben

von Hugh Powell, Verlag Max
Niemeyer, Tübingen. 5 Einen guten Lebensabriß
Gryphius' und Werkproben bietet:
Gryphius, Werke in einem Band, Bibliothek

deutscher Klassiker, ausgewählt und eingeleitet

von Marian Szyrocki, Volksverlag,
Weimar 1963. DM 5.—. 6Andreas
Gryphius, Carolus Stuardus 2i963; Herr Peter
Squentz, 1957; Cardenio und Celinde 1961;
edited with Introduction and Commentary
by Hugh Powell, Leicester University Press.
7 J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung,
Stuttgart 3i9Ó4. 8 Formkräfte der deutschen

Dichtung vom Barock bis zur Gegenwart,
Vorträge, gehalten im Deutschen Haus,
Paris 1961/1962, Vandenhoeck & Ruprecht,
Göttingen 1963. 9 Jacob Böhme, Sämtliche
Schriften, Faksimile-Neudruck der Ausgabe
von 1730 in elf Bänden, neu herausgegeben
von Wül-Erich Peuckert, Stuttgart 1955 bis
1961. Diese Ausgabe wird auch in Zukunft
die maßgebliche bleiben, da sie auch die
«Urschriften» an VoUständigkeit — wenn
auch im einzelnen Fall nicht an Genauigkeit
— übertrifft. 10Im folgenden halten wir uns
an : Ernst Benz, Wunderbare Errettung einer
Handschrift, Die abenteuerlichen Schicksale
der Originalmanuskripte Jakob Böhmes, Die
Welt, Nr. 74, 28. 3. 1964. nJacob Böhme,
Die Urschriften, Erster Band, im Auftrag der
Akademie der Wissenschaften zu Göttingen
herausgegeben von Werner Buddecke;
Verlag Friedrich Frommann (Günther Holz-
boog), Stuttgart-Bad Cannstatt 1963.

«RIESENZWERGE» UND ANDERES

Die jungen Schriftsteller von heute möchten
nicht, daß man sie Dichter nennt. Ihr Ehrgeiz

ist von anderer Art. Sie lehnen die
Phantasie und die schönen Geschichten ab.
Was sie schreiben, sind Berichte oder Texte,
Arbeiten aus dem Werkstoff Sprache, und
wenn sich dennoch die Gattungsbezeichnung
«Roman» in manchem neuen Buch
hartnäckig unter dem Titel behauptet, so wird
man den Verdacht nicht los, das sei am Ende
eine Konzession an das Publikum, zugestanden

nicht vom Verfasser, sondern vom
Verleger. Eher möchten die Autoren, wenn da
schon bezeichnet werden soU, etwa das
neutrale « Bericht » oder « Beitrag »hinsetzen.Ver¬

mutlich geht diese merkwürdige Erscheinung
ebenso wie der Zweifel an der Erzählbarkeit
des Lebens auf das Mißtrauen zurück, das die

jungen SchriftsteUer gegenüber der schönen
Literatur ihrer Väter hegen. Diese Literatur
hat verbrämt und geschmückt, als unverhüllte

Wahrheit tödüch war. Sie hat ein
Raunen der Seele beschworen, als
entmenschte Henker ihr schändliches Werk
vollbrachten. Ein Dichter, das ist in den

Augen der jungen Autoren ein Betrogener
und ein Betrüger zugleich, der sich selbst und
andern etwas vormacht. Wenn sie schreiben,
haben sie vor nichts eine größere Scheu als

vor diesem Verrat. Keine Häßhchkeit, kein

1166



Bruch der Kontinuität, keine sprachliche
Härte schreckt sie ab; denn eben diese Härten

bieten doch Gewähr dafür, daß ihre Texte
nicht arrangiert sind.

Träfe das ganz so zu, wie es hier steht,
so wäre nichts dagegen zu sagen. Wo die
Sprache hohl und leer ist, kann man nicht
leben. Die Angst vor der Phrasenhaftigkeit
ist heilsam; eine Reihe neuerer Texte — um
diesen Fachausdruck einmal aufzunehmen —
beweist die Richtigkeit einer Haltung, die
sich die schönen Geschichten von einst
versagt. Auf den ersten, vielleicht auch noch auf
den zweiten BUck könnte man meinen, Gisela
Eisners Beitrag Die Riesenzwerge1, kein
Roman sondern eben «ein Beitrag», gehöre in
diese Reihe.

Ein Knirps erzählt. Mit kalter, unbeteiligter,
Satz an Satz reihender Genauigkeit

registriert das Kind des Oberlehrers seine
Umwelt. Banalitäten werden ernst genommen,
die Autorin rückt ihnen mit Sprache zu
Leibe und läßt nicht locker, ehe sie aUes ganz
genau beschrieben hat. Hier wird keine
Maske geduldet, die Fratzen liegen bloß. Da
wird eine Mahlzeit am Familientisch
eingenommen. Der Vater schaufelt aus der
Schüssel in den Teller und aus dem TeUer in
den Mund. Die Bewegungen und die
Geräusche, die wenigen Worte, die zwischen
zwei Bissen Platz haben, das aUes ist mit
zäher Geduld wiedergegeben, aUerdings auch
in einer monotonen Beschreibungstechnik,
die durch das ganze Buch, über dreihundert
Seiten, durchgehalten ist. Gisela Eisner legt
es darauf an, die Redeweise der Spießer zu
imitieren, ihre animahschen Lebensäußerungen

abzubilden und mancherlei Vorgänge
mit trockenen, geduldigen Worten voUständig

nachzuvollziehen. Es entsteht schon bald
einmal jener Eindruck, den wir von
Stilübungen haben. Wenn der Oberlehrer seine
Schüler anweist, das Annähen eines Knopfes,
einen Vorgang, den Gisela Eisner zuvor
akkurat beschrieben hat, in aUen Einzelheiten
zu schildern, so wiederholt sich hier nur, was
Beobachtungsfleiß und SchriftsteUergeduld
auf jeder Seite dieses Beitrags leisten.
Erweckt diese Leistung Vertrauen? Der kindliche

Erzähler spricht einmal von einer
Inschrift, die er zwar nicht lesen, aber ganz

genau und Zeichen für Zeichen beschreiben

kann, so daß wir ihren Wortlaut erkennen:
«Gott spricht die Wahrheit.» Sollen etwa
Monotonie und Langeweile dieses Buches

unser Unvermögen beweisen, durch die
vordergründigen und alltäglichen Beobachtungen,

so ernst wir sie nehmen, zum Sinn
vorzustoßen? SoU die Komik, die dadurch
entsteht, daß gerade die penetranteste Aufmerksamkeit

statt Wirkhchkeit gespenstische
Leere findet, unsere Existenz erhellen?

Es gibt Indizien, die Gisela Eisners Text
verdächtig machen. Was Konsequenz und
beinahe schon Stil sein könnte, ist durch
Manier entwertet. Ich meine damit nicht
einmal die Auswirkungen von Anleihen, die
bei erfolgreichen Schriftstellern wie Graß
oder Weiß aufgenommen wurden. Ich meine
ein Arrangement, das sich mit dem Anspruch
auf unbeirrbare Genauigkeit schlecht
verträgt. VieUeicht ist hier ein Beispiel am
Platz. Der Knabe Lothar Leinlein, von dem

wir erfahren, daß er gerade bis zehn zählen

kann, berichtet über Gespräche im
Wartezimmer des Doktors Trautbert:

«,Mama', sagte ich, und ich sah, daß sie

mich alle ansahen.

,Kind', sagte meine Mutter, ,du machst
mich!'

.Lassen Sie ihn!' sagte einer von den
beiden, die gesagt hatten, daß er eben so sei und
vorher etwas anderes. .Kinder sind Kinder.'
,Wir alle waren einmal Kinder', sagte der,
der bisher noch nichts und dann doch etwas

gesagt hatte.
Da gab mir meine Mutter einen Keks.
,Wie heißt du denn?' sagte der, der

,Michauchmich' gesagt hatte und dann
mehreres.

Meine Mutter sah mich von der Seite an.
Ich wußte, daß ich es sagen mußte.

Ich wartete, bis das Gekläff der Hunde
draußen abklang, die vom Gekläff begleiteten

Worte des Herrn Doktor Trautbert, der

sagte: ,Wir müssen Geduld haben. So ein
Biß heilt nicht von einem Tag auf den
andern. Es ist eben wie es ist.'

,Lothar', sagt ich. Dann kaute ich den
Keks. »

Was hier vorhegt, ist nicht nur ein Spielchen

mit dem Verbum «sagen», nicht nur

1167



ein etwas mühsamer Versuch, Redensarten
im Dialog abschnurren zu lassen. «Und vorher

etwas anderes, bisher noch nichts und
dann doch etwas, und dann mehreres » : Die
Affektiertheit dieser Variationen auf nichts
ist gar zu offenkundig, als daß hierin mehr
als arrangierte Ziererei erblickt werden
könnte. Und dies in einem Text, der ganz nah

an die Dinge heranzuführen vortäuscht.
Selbst wenn man Begabung, sprachliche
Gewandtheit und Intelligenz der Autorin nicht
leugnen wird, bleibt leider festzusteUen, daß
sie auf eher traurige Weise verraten werden,
nämlich durch Mätzchen. Von da aus geht
es nicht weiter.

Der Fall zeigt deutlich genug, daß auch
mit dem Tatsachenstil Unfug getrieben werden

kann. Das Geflunker ist nicht gebannt,
wenn man den schönen Satz und das schmük-
kende Beiwort durch montierte Klischees
ersetzt. Gemimte Nüchternheit und posierende

Sachlichkeit sind schlimmer als Phantasie,

Pathos oder irgendeine der heute so

ängstlich gemiedenen Möglichkeiten der
Kunst. Damit ist selbstverständlich kein Urteil

über eine Richtung gesprochen. Kritik
hat sich an das einzelne Werk zu halten, hier
also an ein Gegenbeispiel zu den
«Riesenzwergen»: Christian Grote, Für Kinder die

Hälfte*. Auf dem Titel steht überdies: «Ein
Bericht. » Grote zeichnet Eindrücke und
Bedrängnisse einer Kindheit zwischen 1935 und
1945 auf, in knappen, dem konkreten Bild
vertrauenden Aussagen. Kurze, zum Teil
keine halbe Seite umfassende Skizzen,
Beobachtungen und Reflexe reihen sich Zu einem
Film von starker Wirkung. Was sichtbar
wird, ist nicht der Faden einer Handlung,
auch nicht ein Menschenantlitz oder ein
Charakter. Grote schrieb ein Buch, das keine
Namen nennt, dessen Hauptperson stets nur
in der dritten Person des Pronomens
erscheint, ein Knabe, ein Kind oder vielmehr
die Kindheit selbst. Namenlos ist die Welt
des Krieges, in der es Vater, Mutter, Bruder,
Mädchen, Krankenschwestern, Ärzte und
Soldaten mit weißen Verbänden, Fremdarbeiter

und Luftangriffe gibt. Dieser Bericht
ist von beklemmender und erschütternder
Wahrheit, gerade weil er distanziert und
sachlich mitteilt, was ein Kind in dieser un¬

verständlichen und unheimlichen Welt
wahrnimmt. Meist sind es Einzelheiten. Am Morgen

nach dem Bombenangriff « liegen
dunkelgrüne Blätter auf dem Asphalt. Sie sind an
den Adern entlang aufgerissen. Die Luft ist
feucht und schmeckt nach nassem Rauch».
Da sind Wunden beschrieben, Blicke
eingefangen, in einer schmucklosen Sprache, die
nichts anderes zu geben hat als dieses Mosaik
aus Bildfetzen einer Umgebung, in der ein
Kind nicht geborgen, sondern verloren und
ausgesetzt ist. In der kaum noch zu übersehenden

Fülle von Versuchen, das
Kriegserlebnis zu schildern, wird dieses stille
Buch kein Aufsehen machen. Aber mehr als
manches andere ist es innerer Notwendigkeit
entsprungen, Staunen und Klage zugleich
über etwas, das nicht nur das Fassungsvermögen

des Kindes übersteigt. Grotes Prosa
hat Zug und Dichte. Der junge Autor steUt
dem Bilderfries der Kindheitseindrücke das

Bild eines Jahrmarkts mit Budenstadt und
Gauklern gegenüber, Spiegelbüd, Parabel
und Vertiefung. Seinem Vorsatz, konkret,
bildhaft und wahrhaftig zu berichten, bleibt
er treu.

Vergleichen wir damit Hermann Stahls
Roman Strand3, der ebenfaUs die
Kriegsvergangenheit beschwört, so wird uns bewußt,
in welchem Ausmaß die gerundete und
geschlossene Erzählung fragwürdig geworden
ist. Dabei zeugt dieses Buch von unbestreitbarem

Können. Es ist in drei Teile gegliedert,

deren erster i960, deren zweiter 1943
und deren dritter 1961 spielt. Von Gegenwart

geht die Erzählung aus, holt dann aus
der Erinnerung die Begegnung mit Rekia
herauf und mündet aus in fortgeschrittener
Gegenwart. Dem Schema dieser Komposition

entsprechen Stimmungen: Melancholie,
Leidenschaft, heitere Resignation. Stefan

Küsten, einst ein angehender Akademiker,
ist in den dreißiger Jahren aus seiner Bahn
geworfen worden. Unter dem Künstlernamen

Cesare Cesare schlägt er sich als
Zauberkünstler durch das Land, und auf einer dieser
Fahrten findet er Rekia, die junge Frau eines
uniformierten Funktionärs des Regimes, der
wichtige und geheime Aufgaben in den
Ostländern erfüUt. Um diese Romanze komponiert

Stahl sein Triptychon aus Trauer und

1168



Ironie. Wenn sich Bedenken melden, so gelten

sie nicht dem sicheren Gang der Erzählung,

nicht dem beherrschten und kraftvollen
Stil. Es ist die erzählte Geschichte selbst, die
wie ein blinder Spiegel vor dem steht, was
wirkUch geschah. Der Künstler und
Fahrende, der durch politisch verwilderte Zeiten
zieht, ein Liebchen findet und verUert: was
spiegelt dieses Schicksal noch? Die Verklärung

des Vergangenen ist vieUeicht Gnade;
ein ungefährlicher Weg ist sie nicht.
Hermann Stahl, der 1937 mit dem Immermann-
Preis der Stadt Düsseldorf ausgezeichnet
wurde, ist ein Erzähler, der die Klippen der
Glätte und der Unverbindhchkeit durch
differenzierende Gestaltungskraft meistert. Den
jungen Autoren wird man daraus keinen
Vorwurf machen, daß sie die schönen
Geschichten meiden.

Einer von ihnen, Alexander Kluge, nennt
sein neuestes Werk Schlachtbeschreibung11 und
etabliert damit eine weitere Spielart des

Tatsachenberichts, der literarische Ambitionen
hat. Berichtet werde der organisatorische
Aufbau eines Unglücks, nämlich der
bekannten Schlacht «von St.», wie das
Vorwort erklärt: «Die Ursachen liegen 30 Tage
oder 300 Jahre zurück. » Was wir zu erwarten
haben, ist damit angedeutet. Der
Rechenschaftsbericht will zugleich Parabel sein,
Stalingrad soll verstanden werden als
historische Wirklichkeit und als Modellfall in
einem. Auf Rapport oder Reportage sind die
Teile ausgerichtet, die zitieren: die
Wehrmachtsberichte, die Anweisungen des
Reichspressechefs zur pressemäßigen Behandlung
der gemeldeten Ereignisse, sodann die Richtlinien

für den Winterkrieg und gleich darauf
die militärgeistliche Behandlung des großen
Unglücks. Was der Pfarrer N. in Breslau
über Kriegsopfer gepredigt hat, was in
Braunschweig oder in Hamburg-Groß-Flott-
bek von der Kanzel herab zum Kriegsgeschehen

gesagt wurde, ist beispielshalber
angeführt. Ein weiterer Abschnitt hat die
Aufgabe, zu zeigen, «wie das Desaster praktisch
angefaßt » wurde, und zwar gibt Kluge hier
in Form von Protokollen Aussagen von
Offizieren und Soldaten. Über die Art der
Verwundungen geben Ärzte Auskunft, und über
die Tagesläufe an der Front orientieren Auf¬

zeichnungen und Berichte verschiedener
Herkunft. In einer Rekapitulation faßt der
Autor die Ergebnisse seiner Quellensammlung

zusammen. Wir könnten demnach von
einem Quellenwerk mit Kommentar reden,
dem freilich die genauen Verweise, die
Namen und Daten fehlen. Denn nicht auf
Dokumentation im herkömmlichen Sinne geht
Kluge aus, sondern auf Beschreibung eines

ModellfaUs. Im Anhang nämlich, wo über
Planspiele, über Sprache der höheren
Führung und Formenwelt des Kriegswesens
Beispiele und Redensarten Aufschluß geben
sollen, wird die zweite Komponente der
gestalterischen Absichten wirksam. Ein
Musterfall, dessen Ursachen 30 Tage oder 300
Jahre zurückliegen können, soll uns in all
seinen verschiedenen Aspekten vorgeführt
werden.

Ist diese zweite Absicht der Grund, warum

Kluge «die durch häufige Nennung
abgestumpften Namen» abgekürzt
aufnimmt, statt Hitler also Hi. schreibt, statt
Paulus P. und da, wo von dem Marschall
Stalin die Rede ist, einfach Sta. Wer gemeint
ist, kann schon darum nicht zweifelhaft sein,
weil das Buch ein Personenverzeichnis
enthält, das die Abkürzungen auflöst. Aber es

wird an dieser Marotte sichtbar, daß Kluges
Ziel mit den Methoden seines Berichts kaum
zu erreichen ist. Die Namen bleiben die
Zeichen für nicht auswechselbare historische
Persönlichkeiten. Die Dokumente bleiben,
auch wenn sie nicht mit genauen Angaben
über Ort und Datum ihrer Entstehung und
nicht mit klaren Verweisen auf das Original
versehen sind, Dokumente des einen historischen

Ereignisses. Wenn eine allgemeinere,
eine zum Musterfall geläuterte Schlachtbeschreibung

daraus hervorwachsen sollte,
dann wäre das nur denkbar durch Verwandlung

und Umsetzung des historischen
Einzelfalls. Manipulationen mit Namen und
Unterdrückung vollständiger Quellenangaben
reichen dazu nicht aus.

VieUeicht, daß der Versuch Kluges dort
noch am aussichtsreichsten ist, wo er das

Typische sucht, in der Studie über Sprechweise

und Stil der Offiziere zum Beispiel,
auch in der Charakterisierung der
Hauptakteure. Wo es um den Menschen geht, der

II69



leidet, handelt, sich entscheidet, sich
auflehnt oder sich fügt, da zeichnen sich die
Ursachen des großen Unglücks ab, das nach

Prüfung des Instanzenweges als «militärisch
in Ordnung» befunden wird. Hier auch öffnet

sich die Wand der Dokumente und
macht Einsicht möglich. Doch bleibt am
Ende die Frage, ob sie in einem angemessenen

Verhältnis zum dokumentarischen
Aufwand stehe.

Der Kunstrichter, der sich streng auf
einen Kanon beruft und an Regeln mißt, was
er zu begutachten hat, ist heute nicht denkbar.

Allzu weit streben die künstlerischen
Absichten auseinander, aUzu mannigfaltig
sind die Stile. Der Kritiker kann feststellen,
bis zu welchem Grad ein Plan oder ein
Darstellungsprinzip verwirklicht ist. Die Rivalität

der Richtungen sollte uns keinen
Augenblick vergessen lassen, daß Rang und
künstlerische Qualität in einer tieferen
Schicht begründet sind. Es muß zu den
äußeren Merkmalen des konsequent gestalteten

Buches etwas noch hinzukommen, eine
Eigenschaft, die das Handwerkliche durchdringt

und uns zugleich davon überzeugt,
hier spreche nicht nur Talent oder Fertigkeit,
sondern etwas Wesentlicheres, etwas, das die
feindlichen und gegensätzlichen Richtungen
wieder gegenstandslos macht. Vielleicht ist
uns das in der neueren deutschen Literatur
mit dem Auftreten Uwe Johnsons am deutlichsten

bewußt geworden. Zwar scheint die

Wirkung seiner Bücher vornehmlich davon
auszugehen, daß er als erster nach dem
Kriege das Thema der deutschen Teilung
aufgegriffen hat, und dies nicht als politischer

SchriftsteUer oder als Reporter,
sondern als Romancier. «Mutmaßungen über
Jakob» und «Das dritte Buch über Achim»
sind Versuche, mit den Mitteln der Kunst
die Wahrheit über den merkwürdigen
Zustand zu ergründen, der durch Tatsachenberichte

und durch die WechselfäUe der
politischen Auseinandersetzung nur
unvollkommen dargestellt und sogar verfälscht
wird. Der Erfolg Johnsons, vor allem auch
seine begeisterte Aufnahme durch die deutsche

Kritik, erklärt sich zweifellos schon aus
rein thematischen oder stofflichen Gründen.
Wenn einmal der von Tag zu Tag sich er¬

neuernde Anlaß für das Interesse an Johnsons

Romanen dahinfallen sollte, dann erst
würde sich zeigen, inwiefern sie darüber hinaus

wichtig sind als sprachliche Kunstwerke.
Mutmaßungen darüber sind immerhin möglich.

Johnsons Prosa ist gekennzeichnet durch
zwei gegenläufige Kräfte. Eine über die Ufer
der Syntax und über die Verbauungen der
Interpunktion hinwegströmende Beredtsam-
keit ist die eine, stockende Widerborstigkeit,
die uns als Leser vorsichtig macht, die
andere. Eine beliebige Probe zeigt, daß wir
diese langen Sätze fast stets für zu leicht nehmen

und daß wir uns früher oder später in
ihnen festfahren. Es kommt hinzu, daß
zwischen akkuratester Sachbeschreibung und
vagem Möglicherweise eine fast unerträgliche

Spannung besteht. Vor kurzem ist eine

Sammlung kleiner Prosastücke von Uwe
Johnson erschienen, die etwa gleichzeitig
mit den Romanen entstanden sind oder —
soweit es sich dabei um Aufzeichnungen über
den Journalisten Karsch handelt — eine
Vorstufe zu ausgreifender Gestaltung sein
könnten. Das Thema der Grenze, der
Teilung in zwei deutsche Staaten, ist ihnen allen
gemeinsam. Die Sammlung Karsch und andere

Prosa* zeigt nun einen in mancher Hinsicht
anderen Johnson als den, den wir aus den
Romanen kennen. Hier wird gradlinig und
anspruchslos berichtet, etwa von Creßpahls
Tochter, die nach Osterwasser sucht. Die
bäuerliche Umwelt, aber auch der AUtag in
der Zone, wie ihn Karsch erlebt, erscheinen
hier nicht in dem diffusen Dämmerlicht,
sondern eher in volkstümlicher Klarheit.
Und was die Teilung Deutschlands betrifft,
so führt sie dazu, daß Karsch nach seiner
Rückkehr in den Westen verfemt ist. Man
erwartet von ihm offenbar Beiträge zum kalten

Krieg, und da er damit nicht dienen kann,
gilt er als suspekt. Die Zeitungen und die
Studios distanzieren sich. Karsch ziehe sich,
sagt der Erzähler, die Verachtung der
Neunzehnjährigen zu, «weü er für nichts einstehen
wül als für seinen Bericht, nicht für ein
Urteil». Damit bekräftigt Uwe Johnson seine

eigene Haltung. Bescheidenheit? Vorsicht?
Er hat sein Thema, und'daß er einen
unerforschten, einsamen Weg sucht, zeichnet sich

1170



ab. Erst die Romane, und da vor aUem die
vertrackte, zwischen Geschmeidigkeit und
Sprödigkeit die Mitte suchende Sprache ent-
hüUen die Wahrheit, die dieser junge deutsche

SchriftsteUer zu geben hat. Er ist der
sprechende Beweis dafür, daß Texte nicht
genügen. Es muß etwas hinzukommen. Man
darf es getrost das Dichterische nennen.

Anton Krättli

1 Gisela Eisner : «Die Riesenzwerge. Ein
Beitrag.» Rowohlt-Verlag, Reinbek bei

Hamburg 1964. 2Christian Grote: «Für
Kinder die Hälfte. » Suhrkamp-Verlag.Frank-
furt a. M. 1963. 3Hermann Stahl: «Strand.»
Verlag J. P. Bachen, Köln 1963. 'Alexander
Kluge: «Schlachtbeschreibung.» Walter-
Verlag, Ölten 1964. 'Uwe Johnson:
«Karsch und andere Prosa.» Suhrkamp-
Verlag, Frankfurt a. M. 1964.

NAMEN DIE KEINER MEHR NENNT

Als das Buch der Gräfin Dönhoff Namen die-
keiner mehr nennt erstmals herauskam, wurde
es zu einem Erfolg ; nun hat der Verlag eine
mit charaktervoUen Bildern versehene Ausgabe

großen Formats hergesteUt, die uns
Landschaften, Schlösser, Kirchen, Gutshöfe
vor Augen bringen, Kernstücke Ostpreußens.

Es sind Namen, die keiner mehr nennt,
weil sie heute tabu sind, von Scheu belegt,
im Gedächtnis verbunden mit Hitlers Überfall

auf Rußland und mit der furchtbaren
Vergeltung dafür. Man spürt die heimliche
Sorge der Verfasserin, daß die Namen, die
heute keiner mehr nennen mag, morgen
vielleicht keiner mehr kennen wird1.

Namen, schön und voUer Unschuld, die
heute nicht mehr anders gedacht werden
können als im Zusammenhang mit der
Kriegsschuld des Dritten Reiches:
Schalauen, Samland, Natangen, Nadrauen, Gaue
östlich der Weichsel bezeichnend, sie sind
gemeint, auch der des Ortes Trakehnen,
dem Gestüt, wo ein edles Halbblutpferd
gezüchtet wurde. Um die Jahrhundertwende
waren dort einige englische Vollbluthengste
dabei; es gab prachtvoUe Ergebnisse, und
die sechszackige Elchschaufel am rechten
Hinterschenkel der Pferde gehörte als
Brandzeichen zu den Bezeichnungen weitbekannter
Qualität. Was das heißt, ist heute kaum
mehr zu ermessen, doch 1895 zählte aUein
die preußische Armee über 50 000 Mann
Kavallerie ; das ostpreußische flache oder nur
sanft geweUte Land scheint geschaffen für
Roß und Reiter. Ihren Pferden verdankte die

Autorin ihre Rettung, als sie im Januar 1945
bei zwanzig Grad unter NuU in einem Treck
vor den anrückenden Russen sich nach dem
Westen wandte, «eine Reiterin, deren
Vorfahren vor 700 Jahren von West nach Ost in
die große Wüdnis jenseits dieses Flusses

(Nogat) gezogen waren, und die nun wieder
zurückritt — 700 Jahre Geschichte
ausgelöscht». — Ein Wort, dessen drückend
schweres Gewicht nur denen spürbar ist,
die so innig mit dem Land und seinen
Schicksalen verbunden waren wie die Autorin,

ihre Familie, ihre Ostpreußen.
Es sind jedoch andere als die genannten

Namen, die aufzuzeichnen ihr am Herzen lag,
intimere, die des innersten Ringes: «Ich muß
noch einmal — zum letzten Mal — hier die
Namen der Gutshöfe niederschreiben, alle
diese schönen Namen, die nun keiner mehr

nennt, damit sie wenigstens irgendwo
verzeichnet sind: Quittainen, Comturhof, Per-

gusen, Weinings, Hartwigs, Mäken, Skol-

men, Lägs, Amalienhof, Schönau, Thier-
bach, Nauten, Canditten, Einhöfen. » Als
ihre eigentliche Heimat bezeichnet sie

Friedrichstein, ein Schloß, das im Buche wie
Finkenstein, wie Schlobitten wiedergegeben ist
und ebenfalls zu den imposanten baulichen

Erscheinungen des Landes gehörte. Dort,
zwanzig Kilometer von Königsberg, wuchs
sie auf, früh schon stundenlang im Sattel mit
jungen Verwandten : sie schildert das glückhche

Gegenstück zum winterlichen Auszug
aus Heimat und Besitz. Sie führt uns durch
die Geschichte ihrer Familie mit weiblich

1171



verfeinertem Spürsinn für die hohen Exemplare,

die besonders hervortreten, wobei
freilich fast einzig die Männer eine Rolle
spielen. «Stets blieb etwas vom Geist des

Ordens», heißt es einmal, vom Geist jener
Deutschritter, die vor Jahrhunderten mit
Schwert und Brevier das Land erobert und
verwaltet hatten. Leben und Sterben eines

ostpreußischen Edelmannes unserer Zeit
wird erzählt; es ist Graf Heini Lehndorff,
der, von seinen Landsleuten, den Braunen
vom Dritten Reich, gejagt wie ein Hirsch,
schließlich vom Volksgerichtshof des Freisler

als Mann des Widerstands und des 20. Juli
zum Galgen verurteilt wurde. Ein Beispiel
für den gegen die Besten rasenden Haß.

Der politische Sinn, den manche
Vorfahren der Gräfin Dönhoff bewiesen haben,
auch der für Imponderabiüen, wurde an sie

überliefert und hat sich durch Reisen in
mehreren Kontinenten eine Fülle von Weltstoff

angeeignet. Volkswirtschaftlich
geschult, hat sie, durch Professor Edgar Salin

ermuntert, Kisten und Kasten mit Familienpapieren

auf dem noch unzerstörten
Friedrichstein durchforscht und dabei herausgefunden,

daß sie die Folgen des amerikanischen

Unabhängigkeitskrieges in den
Kassenbüchern der Voreltern verfolgen konnte.
Etwas von der Weltverwobenheit alles Pro-
vinzieUen wird da unmittelbar faßlich. Sie

schreibt: «Die Preise in London zogen nach

1777 scharf an, und die wachsende Nachfrage
nach ostpreußischem Getreide zu steigenden

Preisen hatte in Ostpreußen eine Art Boom

erzeugt. » Auf vielerlei Weise waren die
Familien ihrer Schicht mit der Welt verbunden :

alle preußischen Könige — außer Friedrich
dem Großen — haben Schloß Friedrichstein
als Gäste besucht und in den ihnen dort
ständig bereitgehaltenen Räumen gewohnt;
nie hat einer der braunen Machthaber dort
seinen Fuß über die Schwelle gesetzt.
Sodann: nicht aUein Briefe der Könige fanden
sich in den Familienpapieren, sondern auch

Kolleghefte von Vorfahren, die Vorlesungen
bei Kant gehört und nachgeschrieben haben :

«Vorlesung des Herrn Professor Em. Kant
über die phys. Geographie. » Es ist ganz im
Geiste Kants und seiner Schrift Zum ewigen

Frieden, wenn ein Dönhoff ebenfalls den
Frieden zu seinem Anliegen macht und, er,
der Diplomat, im Jahre 1831 von der
Rettung des Friedens durch allgemeine
Herabsetzung der Rüstungen schreibt und diese

verficht.
Das Buch ist historisch und menschlich

von erzählendem Reichtum; die ostpreußischen

Namen, genannt oder nicht genannt,
leben in seiner Darstellung.

Max Rychner

1 Marion Gräfin Dönhoff: Namen die
keiner mehr nennt. Ostpreußen — Menschen
und Geschichte. Große Ausgabe mit 72
Bildtafeln. Verlag Eugen Diederichs, Düsseldorf
1964.

1172


	Bücher

