Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 12

Artikel: Von der Denkweise Rudolf Steiners
Autor: Palmer, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161667

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

zunichst aus in den Erkenntnissen Uber die Sinneswelt. Sie erreicht ihren
Hohepunkt als Sinnes-Erkenntnis innerhalb der Naturwissenschaft.

Die Aufgabe einer Geist-Erkenntnis ist nun, in Besonnenheit durch den
Erkenntniswillen Ideen-Erleben an die geistige Welt heranzubringen. Der
Erkennende hat dann einen Seelen-Inhalt, der so erlebt wird wie der mathe-
matische. Man denkt wie ein Mathematiker. Aber man denkt nicht in Zahlen
oder geometrischen Figuren. Man denkt in Bildern der Geist-Welt. Es ist,
im Gegensaty zu dem wachtriumenden alten Geist-Erkennen, das vollbewulite
Drinnenstehen in der geistigen Welt.

Von der Denkweise Rudolf Steiners

OTTO PALMER

Wer Steiners Denkweise in ihrer Eigenart wirklich kennen lernen will, muf}
von vielen, um nicht zu sagen allen Denkgewohnheiten Abschied nehmen, in
die er durch Schule, Kirche und Universitit oder durch populire Wissenschaft
und literarische Erzeugnisse jeglicher Art hineingewachsen ist. In die er sich
so eingelebt hat, daf3 er sie handhabt, ohne viel dabei zu denken.

Diese heute allgemein ubliche, iiberall verbreitete Denkart zeichnet sich
aus durch ihren Hang zur Abstraktion,; ihren Drang zur Theorie, ihre Neigung
zur Definition und vieles andere mehr.

Dies alles will die Steinersche Denkweise iiberwinden. Sie setzt sich kein
geringeres Ziel als eine vollige Erneuerung des menschlichen Denkens. Ist
denn das notig? ist es iiberhaupt moglich? ist es nicht in jedem Falle ein allzu
kithnes Unternehmen? Dal es dazu einer gewissen Kiithnheit bedarf, ist nicht
zu bezweifeln — daB3 es einem Menschen moglich sei, das Denken vieler Gene-
rationen zu prigen und zu bestimmen, ist an Aristoteles abzulesen; daB3 die
Aufgabe gestellt ist, zeigt jene an Gurdjew ankniipfende Stromung — repri-
sentiert durch Pauwels und Bergier in ihrem Buch «Le matin des Magiciens!»
und in der Zeitschrift Planéte —, die dahin strebt, das naturwissenschaftliche
Denken der Neuzeit mit dem magischen Denken der Urzeit auszuséhnen. Man
will das Neue durch das Alte befruchten. Ist das nicht ein, wenn auch grof3-
artiges, so doch seltsames Unterfangen?

Steiner schligt einen anderen Weg ein. Er taucht unter in die Griinde, in
denen das Denken wurzelt, erforscht dessen Wesenheit und spiirt ihren Mog-
lichkeiten nach. Diese Untersuchung macht den ersten Teil seiner « Philosophie

1143



der Freiheit» aus. Er ist iiberschrieben: « Die Wissenschaft der Freiheit» und
gliedert sich in sieben Abschnitte.

Am Ende des zweiten Kapitels sind Sitze zu lesen wie dieser: «So wahr es
ist, dall wir uns der Natur entfremdet haben, so wahr ist es, daB3 wir fiithlen:
wir sind in ihr und gehoren zu ihr. Es kann nur ihr eigenes Wesen sein, das in
uns lebt.»

«Wir miissen den Weg zuriick zu ihr wieder finden. Eine einfache Uberle-
gung kann uns diesen Weg weisen. Wir haben uns zwar losgerissen von der
Natur, aber wir miissen doch etwas mit heriibergenommen haben in unser
eigenes Wesen. Dieses Naturwesen in uns miissen wir aufsuchen, dann werden
wir den Zusammenhang wieder finden. »

Ein modernisiertes « Zuriick zur Natur»? klingt es nicht so? Aber als was
stellt sich dieses « Naturwesen in uns » heraus, wenn man sich niher auf Steiners
Ausfithrungen einlif3t? Als nichts anderes denn das Denken. Dal} diese Auf-
fassung der Steinerschen entspricht, zeigt einmal der Zusammenhang, in dem
obige Sitze stehen. Das erste Kapitel endet: «Ich wende mich zunichst der
Frage nach dem Ursprung des Denkens zu.» Das dritte Kapitel nennt sich
«Das Denken im Dienste der Weltauffassung ». Zwischen den beiden steht das
«Zuriick zur Natur ».

Aber nicht nur das kompositorische Moment rechtfertigt unsere Auffas-
sung. Das allein wiirde nicht ausreichen.

«Wir wollen aber» — so heil}t es weiter am Ende des zweiten Kapitels —
«hinuntersteigen in die Tiefen unseres eigenen Wesens, um da jene Elemente
zu finden, die wir heriibergerettet haben bei unserer Flucht aus der Natur. Die
Erforschung unseres Wesens muf3 uns die Losung des Ritsels bringen. Wir
miissen an einen Punkt kommen, wo wir uns sagen kénnen: hier sind wir nicht
mehr bloB ,Ich®, hier liegt etwas, was mehr als ,Ich‘ ist.»

Die in dieser Richtung gehende Untersuchung wird weitergefiithrt bis zu
dem Ergebnis: «Das Denken ist ein Element, das mich tber mein Selbst
hinausfithrt und mit den Objekten verbindet. Aber es trennt mich zugleich
von ihnen, indem es mich ihnen als Subjekt gegeniiberstellt.

Darauf beruht die Doppelnatur des Menschen: er denkt und umschlieB3t
damit sich selbst und die iibrige Welt, aber er muf} sich mittels des Denkens
zugleich als ein den Dingen gegeniiberstehendes Individuum bestimmen »
(Kap. 4).

Damit ist das Element gefunden, das mehr ist als «Ich» und uns mit der
Welt verbindet. Aber dies «Naturwesen in uns», das wir heriibergerettet ha-
ben, ist zugleich die Kraft, mit deren Hilfe wir uns von der Natur emanzipieren.
Ist das nicht eine héchst ungewo6hnliche Auffassung des Denkens? Mufl man
nicht zugeben, sie sei vollig neu, auch wenn man Griinde hat, sie abzulehnen?

Diese durchaus neue, ungewohnte und ungewohnliche Auffassung des
Denkens ist nun nicht, wie mancher vielleicht annehmen méchte, das Ergebnis

1144



einer philosophischen Spekulation. Ein spekulatives Verfahren entspricht
nicht Steiners Denkweise. Denn ein Denken, das sich von Wahrnehmen und
Beobachten 16st, sich gleichsam selbstindig macht und seine eigenen Wege
geht, lehnt Steiner ab. Appelliert er doch in der Philosophie der Freiheit stin-
dig an die «unbefangene Beobachtung» des Lesers, der sich nicht in gedank-
lichen Abstraktionen verlieren soll, sondern dazu angehalten wird, selber «see-
lische Beobachtungen nach naturwissenschaftlicher Methode» zu machen.
Dem Denken fillt dabei die Rolle zu, Fragen aufzuwerfen. Diese fithren zu
weiteren Tatsachen, deren Beobachtung den Gang der Untersuchung férdert.

Damit wird ein Denken bestitigt, das Goethe bereits entwickelt hat. Er
spricht davon in der Abhandlung «Bedeutende Forderung durch ein einziges
geistreiches Wort». «Herr Dr. Heinroth » — heil3t es da — «in seiner Anthro-
pologie. .. spricht von meinem Wesen und Wirken giinstig, ja er bezeichnet
meine Verfahrensart als eine eigentiimliche: dafl nimlich mein Denkvermégen
egenstindlich sei, womit er ausdriicken will: daBl mein Denken sich von den
Gegenstinden nicht sondere, daB3 die Elemente der Gegenstinde, die An-
schauungen in dasselbe eingehen und von ihm auf das innigste durchdrungen
werden, dafl mein Anschauen selbst ein Denken, mein Denken selbst ein An-
schauen sei, welchem Verfahren genannter Freund seinen Beifall nicht versagen
will. »

Bei Goethe war diese Verfahrensweise eine instinktive, wenn man so sagen
darf. Heinroth machte sie ihm bewufBit. Das empfand er als «bedeutende For-
derung». Steiner strebt diese Denkweise auf seine Art voll bewullt an, ent-
wickelt sie systematisch und nennt sie bald «wirklichkeitsgemif3 », bald «wirk-
lichkeitsfreundlich » oder auch «wirklichkeitsgeneigt».

Diese Denkweise bleibt sich selber nur dann treu, wenn sie jedes Theoreti-
sieren sorgfiltig meidet, alle Spekulation strikte ablehnt, jede Art von Meta-
physik mit Strenge von sich weist. Sie hat, wie jede andere, ihre eigene Logik.
Eine Logik, die in diesem Falle nicht dem Denken immanent ist, sondern sich
in der Abfolge der Tatsachen zum Ausdruck bringt. Dieses Denken entwickelt
daher die «Logik der Tatsachen». Denn es ist, wie schon aus Goethes Worten
hervorgeht, kein Denken «iiber» die, sondern «in» und «mit» den Dingen,
Tatsachen, Erscheinungen der Natur und des Schicksals. Es schlieBt die «Wi-
derspriiche » ein, von denen das Leben durchzogen ist.

Dazu ein Beispiel aus der Philosophie der Freiheit. Steiner macht anhand
«seelischer Beobachtungen» darauf aufmerksam, daB3 der Mensch sich durch
sein Denken in eine allen Menschen gemeinsame Ideenwelt einlebt — dal3 er
aber durch dieselbe Titigkeit eine Idee herauszugreifen und zu individualisie-
ren imstande ist, wenn er sie zum Antrieb moralischen Handelns macht. Die-
selbe Titigkeit fithrt den Erkennenden ins Allgemeingiiltige, die den Handeln-
den zum Allerindividuellsten bringt. Das ist ein «Widerspruch», kein Zweifel.
Aber die Welt der Tatsachen ist voll von solchen «Widerspriichen». Ein wirk-

1145



lichkeitsgemiBes, in den Tatsachen verlaufendes Denken vermag sie zu ver-
arbeiten und gewinnt dadurch Aufschliisse, die auf anderen Wegen nicht zu
gewinnen sind.

Ein weiterer Widerspruch dieser Art ergibt sich auch beim Studium des
Denkens selbst — es erweist sich als verbindende und zugleich als trennende
Kraft. Allein dieser Widerspruch ergibt sich eben der «unbefangenen Beob-
achtung». Und auf diese griindet sich die «Wissenschaft der Freiheit».

Durch diese Beobachtung bringt der Mensch sich eine Titigkeit zum Be-
wulltsein, die er sonst un- oder halbbewuBt ausiibt. Von nun an lernt er sie
vollbewulB3t handhaben. Dadurch entsteht in ihm ein Seelenbereich, der vorher
nicht da war. Er ist bestimmt durch die Tatsache, dal das Denken sich selbst
wahrnimmt, dal3 das Denken sich selber denkt — was in diesem Falle dasselbe
ist. Dieses bewul3te Denken ist zugleich «selbst»bewuB3tes Denken.

Indem der Mensch diesen Seelenbereich in sich selber schafft, lebt er als
bewuBtes «Ich» in einer sich selbst tragenden, in sich beschlossenen, in nichts
anderem begriindeten, auf sich selbst ruhenden vollen Wirklichkeit. Diese
Wirklichkeit — des «Ich», das sich im Denken erlebt — vermag sich selbst
zu stiitzen und kann weder von «Zweifel noch von kritischem Urteil ins Unge-
wisse getrieben werden ». Bei ihr kann der Hebel angesetzt werden, um die Welt
zwar nicht aus den Angeln zu heben, wohl aber erkennend zu durchdringen.

Es muB aber noch auf zwei weitere Elemente hingewiesen werden, die sich
im Laufe der Untersuchung dieses « Naturwesens in uns» enthiillen. Man findet
sie nicht, wenn man nicht griindlich auf die Eigenart dieses Wesens eingeht.
Dann aber zeigt es sich als mit dem Willen verbunden: «Allerdings kénnte
nun jemand sagen: wenn das Denken so gemeint ist, steckt das Wollen in dem
Denken darinnen, und man habe es nicht bloB mit dem Denken, sondern auch
mit dem Wollen des Denkens zu tun. Doch wiirde dies nur berechtigen, zu
sagen: das wirkliche Denken mufl immer gewollt sein. Nur hat dies mit der
Kennzeichnung des Denkens, wie sie in diesen Ausfiihrungen gemacht ist,
nichts zu schaffen. Mag es das Wesen des Denkens immerhin notwendig ma-
chen, daf3 dieses gewo//t wird: es kommt darauf an, daB nichts gewollt wird,
was, indem es sich vollzieht, vor dem ,Ich‘ nicht restlos als seine eigene, von
ihm iiberschaubare Titigkeit erscheint. Man mul} sogar sagen, wegen der hier
geltend gemachten Wesenheit des Denkens erscheint dies dem Beobachter als
durch und durch gewolit. »

Damit ist auf das gedeutet, was Steiner in spiteren Ausfithrungen den
«Denk-Willen» nennt.

Nur im Entfalten dieses Willenselementes vermag das Denken sich selbst
zu ergreifen. Der Denk-Wille allein macht es moglich, den Gedanken, ohne
daB er dadurch unscharf wird, aus seiner Erstarrung, in die er heute oftmals
geraten ist, herauszuholen und ihn aus der Form in die Bewegung iiberzufiih-
ren. Ebenso macht er allein es moglich, genau und prizise die Grenzen zu

1146



ziehen, innerhalb deren ein Gedanke volle Giiltigkeit hat, wihrend die @ibliche
Denkart nur allzuleicht geneigt ist, solche Grenzen nicht zu beachten und einen
Gedanken zu verallgemeinern oder gar zu verabsolutieren, wodurch er nicht
nur abstrakt, sondern unwitklich wird und durch seine Unwirklichkeit zersto-
rend wirkt. Die Qualititen dieses Willens sind also: er fithrt die Selbstergrei-
fung des Denkens herbei — er bringt die Form in Bewegung — er hilt den
Gedanken in den ihm angemessenen Grenzen und bewahrt ihn davor, ins
Leere zu stoBen.

Zum andern ist die Steinersche Denkweise innig mit dem Element der
Liebe verbunden. Das deutet sich bereits am Ende des ersten Kapitels an.
«Man sagt: die Liebe mache blind fiir die Schwichen des geliebten Wesens.
Die Sache kann auch umgekehrt angefalt werden und behauptet: die Liebe
6ffne gerade fiir dessen Vorziige die Augen. Viele gehen ahnungslos an diesen
Vorziigen vorbei, ohne sie zu bemerken. Der eine sieht sie, und eben deswegen
erwacht die Liebe in seiner Seele. Was hat er anderes getan: als von dem sich
eine Vorstellung gemacht, wovon hundert andere keine haben. Sie haben die
Liebe nicht, weil ihnen die Vorstellung mangelt. »

Und es wird dies Moment im achten Kapitel — Zusatz zur Neuauflage 1918
— aufgegriffen: «Keine andere menschliche Seelenbetitigung wird so leicht
zu verkennen sein wie das Denken. Das Wollen, das Fiihlen, sie erwirmen
die Menschenseele auch noch im Nacherleben ihres Ursprungszustands. Das
Denken li3t nur allzuleicht in diesem Nacherleben kalt: es scheint das Seelen-
leben auszutrocknen. Doch dies ist eben nur der stark sich geltend machende
Schatten einer lichtdurchwobenen, warm in die Welterscheinungen untertau-
chenden Wirklichkeit. Dieses Untertauchen geschieht mit einer in der Denk-
betitigung selbst dahinflieBenden Kraft, welche Kraft der Liebe in geistiger
Art ist. Man darf nicht einwendend sagen: wer so Liebe im titigen Denken
sieht, der verlegt ein Gefiihl, die Liebe, in dasselbe. Denn der Einwand ist in
Wahrheit eine Bestitigung des hier geltend Gemachten. Wer nidmlich zum
wesenhaften Denken sich hinwendet, der findet in demselben sowohl Gefiihl
wie Willen. —»

Dies ist keine Lehre. Es ist die Mitteilung von Erfahrungen, zu denen die
von Steiner eingeschlagenen Wege fithren. Erfahrungen, iiber die nur der
sprechen sollte, der sie wenigstens in anfinglicher Weise gemacht hat.

Das Untertauchen in die Wirklichkeit hingt mit diesem Willens- und Liebe-
Element eng zusammen. Denn worum geht es eigentlich?

Um das Erobern einer Wirklichkeit, das deshalb wichtig ist, weil der
Mensch sich ja in einer Unwirklichkeit erlebt. Der Laie empfindet das mehr
oder minder dumpf und dunkel und verleiht seiner Empfindung nur allzu oft
dadurch Ausdruck, daB er das ganze Dasein fir sinnlos erklirt. Der Philosoph
sucht die Wirklichkeit auf seine Weise und gibt ihr — je nach Neigung — die-
sen oder jenen Namen.

1147



Es bedeutet keinen Widerspruch zu dem eben Gesagten, beriihrt vielmehr
nur eine andere Seite der Sache, dall der Mensch trotz dieses Gefiihls, in der
Unwirklichkeit leben zu miissen, das ihn schmerzlich beruhrt, die Welt, der
er sich gegeniibergestellt sieht, als etwas betrachtet, das in sich fix und fertig
ist. Und derart in sich abgeschlossen, da3 der Mensch sich eben von den Rea-
lititen ausgeschlossen fiihlt.

An dieser in sich abgeschlossenen Welt prallt der menschliche Gedanke
gewissermallen ab. Er ist ihr gegeniiber bedeutungslos, gehort nicht zur Sache,
hat nur eine rein subjektive, innermenschliche Existenz.

Diese Vorstellung von einer Welt, die ohne den Menschen fertig und in
sich abgeschlossen ist, gehort zu den Denk-, mehr noch zu den Empfindungs-
gewohnheiten unseres Zeitalters. Wo sie herrschen, fillt dem Menschen als
Erkennendem keine andere Aufgabe zu als die des getreuen Abbildners
(Photographen) oder die eines «Rontgenologen», der die Frscheinungen mit
seinem Blick zu durchdringen versucht, um «hinter» ihnen das «Ding an
sich» oder den «Geist» aufzuspiiren oder Schlisse vom Bekannten auf das
Unbekannte zu ziehen. Wer aber mit Steiner entdeckt hat — denn um eine
Entdeckung von weittragender Bedeutung handelt es sich dabei —, daf3 das
Denken das «Naturwesen in uns» ist, der kann die Welt der Erscheinungen,
die sich den Sinnen darbietet, nicht fiir etwas in sich Fertiges anschauen. Er
muf} vielmehr mit ihm die Frage stellen: «Mit welchem Rechte erklirt ihr die
Welt fiir fertig, ohne das Denken? Bringt nicht mit der gleichen Notwendigkeit
die Welt das Denken im Kopfe des Menschen hervor, wie die Bliite an der
Pflanze? Pflanzet ein Samenkorn in den Boden. Es treibt Wurzel und Stengel.
Es entfaltet sich zu Blittern und Bliten. Stellet die Pflanze euch selbst gegen-
uiber. Sie verbindet sich in eurer Seele mit einem ganz bestimmten Begriffe.
Warum gehort dieser Begriff weniger zur ganzen Pflanze als Blatt und Blite?
Thr saget: die Blitter und Bluten sind ohne ein wahrnehmendes Subjekt da.
Der Begriff erscheint erst, wenn sich der Mensch der Pflanze gegeniiberstellt.
Ganz wohl. Aber auch Bliiten und Blitter entstehen an der Pflanze nur, wenn
Erde da ist, in die der Keim gelegt werden kann, wenn Licht und Luft da
sind, in denen Blitter und Bliiten sich entfalten konnen. Geradeso entsteht der
Begrift der Pflanze, wenn ein denkendes Bewultsein an die Pflanze herantritt. »

Im Rickzug auf das Denken, das in sich selber ruht, findet Steiner jenes
fehlende « Etwas », das je nach Neigung der Philosophen «Ding an sich» oder
anders benannt wird. Es bietet sich dem Menschen in Form des Begriffes von
innen her dar. Er hat es nicht «hinter» den Erscheinungen zu suchen, sondern
in sich selbst. Da findet er es als den zur Sache gehorigen Begriff.

Die Philosophen des 19. Jahrhunderts suchen die Realitit, die sie unmittel-
bar nicht finden, «hinter» den Dingen. Sie ist aber auf den Wegen, die sie ein-
schlagen, nicht zu finden. Die Darstellung jenes Suchens (im 4. Kapitel) ist
aufregend, beirrend und verwirrend. Wer sie nicht nur durchdenkt, sondern

1148



durch/ebt, findet sich in einem Gedankenirrgarten, in dessen Mittelpunkt der
Materialismus lauert, bereit, den Menschen zu verschlingen. Nur der Ariadne-
faden des Denkens kann ihn vor diesem Unheil bewahren. Das fithrt zu dem
Ergebnis: «Die Wahrnehmung ist also nichts Fertiges, Abgeschlossenes, son-
dern die eine Hilfte der Wirklichkeit. Die andere ist der Begriff. Der Erkennt-
nisakt ist die Synthese von Wahrnehmung und Begriff. Wahrnehmung und
Begriff eines Dinges machen aber erst das ganze Ding aus.»

Und es ist wieder bezeichnend fiir die Steinersche Denkweise: sie vollzieht
sich in einem Dreitakt. Aber nicht in jener abstrakten Art Hegels, der in
These-Antithese-Synthese denkt, sondern an die Stelle der Abstraktionen tre-
ten Beobachtungen. Innermenschlicher, seelischer Art in der Untersuchung
des Denkens — auBlermenschlicher, sinnlicher Art in der Durchforschung der
Wahrnehmungswelt. Die Zusammenfiigung beider ergibt die Wirklichkeit.
«Die Welt ist uns als Zweiheit (dualistisch) gegeben, und das Erkennen ver-
arbeitet sie zur Einheit (monistisch).» Die Unwirklichkeit der Erscheinungs-
welt ist das Problem der Philosophie des 19. Jahrhunderts. Sie sucht die
Realitit — und ihr Ergebnis ist die Resignation, dal der Mensch nichts zu er-
kennen vermag. Sie ist es, die sich wie ein Mehltau auf die Seelen legt und sie
lihmt. Die indische Anschauung erklirte aus dhnlichen Stimmungen die Welt
fiir Maya, Unwirklichkeit. Das 19. Jahrhundert lieB aber auch dazu den Zweifel
am menschlichen Denken in der Form aufkommen, wie ihn Marx ausgespro-
chen hat: Ideologie, hervorgehend aus dem wirtschaftlichen Leben und dessen
Kriften.

MubB nicht eine Erneuerung des menschlichen Denkens herbeigefiihrt wer-
den, wenn man auf diese doppelte Art der Resignation sieht, in der die Men-
schen heute stimmungsgemil3 leben? Steiner strebt das auf die angedeutete
Weise an. Er findet in dem Denken, das sich selbst und in dem der Mensch sich
selbst ergreift, den Ausgangspunkt fiir alles Erkennen. Er sicht in der Wahr-
nehmung nicht eine absolute Maya, wie der alte Inder, sondern eine halbe
Wirklichkeit. Auch der Begriff ist fiir ihn keine volle, sondern nur eine halbe
Wirklichkeit — ein Produkt des Denkens. Aber die beiden Hilften: Maya-
Ideologie, sinngemill und bewuBt zusammengefiigt, konnen die Wirklichkeit
ergeben. Dabei wird der Begriff der Wahrnehmung so umfassend gedacht, dal3
er nicht auf die sinnliche Wahrnehmung eingeschrinkt ist, auch nicht auf die
seelische, die der Wissenschaft der Freiheit zugrunde liegt, sondern sich auch
auf die geistige erstreckt, deren Ergebnisse Steiner in seinen spiteren Werken
schildert. Thm ist aber eine geistige Wahrnehmung ebensowenig eine volle
Wirklichkeit wie eine sinnliche, wenn sie nicht die Erginzung durch den Be-
griff erfihrt. Daher tritt Anthroposophie in ihrer Urform als Idee auf.

Was heiBBt das? Sie wird in einer Form vorgetragen, die es jedem Menschen
moglich macht, sie nachgudenken. Exr mul sie nicht als Lehre auf Autoritit hin
annehmen. Er kann sie mit seinen Gedanken verarbeiten und dadurch eine

1149



selbstindige Stellung gewinnen. Auf diese Weise ist die Freiheit des Menschen
voll gewahrt. Wie konnte es auch bei dem Verfasser der «Philosophie der
Freiheit» anders sein? Er verlangt nicht Glauben, sondern regt zum Erkennen
an.

Dal3 Anthroposophie in ihrer Urform als Idee auftritt, hat nur allzuoft —
und ganz gewil} nicht nur von seiten ihrer Gegner — zu dem MiBverstindnis
AnlaB} gegeben, dal3 man sie als Metaphysik (wenn auch vielleicht zumeist nur
in der Empfindung) deutete. Metaphysik aber liegt, wie schon erwihnt, der
Steinerschen Denkweise nicht weniger fern als jede andere Art von Spekulation.

Man versteht die Bedeutung dieser Urform ihres Auftretens nur dann rich-
tig, wenn man im Sinne der Steinerschen Denkweise zu erfassen vermag, dal3
der Mensch szets auf den von ihm selber herbeizufithrenden Zusammenklang
von Wahrnehmung — sei es die zahlloser Sinne, sei es die seelische oder die
geistige — und Idee resp. Begriff angewiesen ist, wenn er in einer Wirklich-
keit leben will. So wie Anthroposophie sich dem Menschen darbietet, indem
sie die Wissenschaft vom Geiste in Ideenform begriindet, offenbart sie ihm die
eine Hilfte der Wirklichkeit. Und wer sie nicht einfach gliubig hinnimmt,
sondern mit eigenem Denk-Willen durchdringt, steht damit unmittelbar in
der geistigen Welt darinnen. Was ihm allerdings fehlt, ist die Wahrnehmung.
Diese zu erwerben, ist der Sinn der anthroposophischen Schulung.

Die Stellung des Menschen zur geistigen Welt ist also genau die umgekehrte
wie die zur Sinnenwelt. Bei dieser ist die Wahrnehmung das Gegebene; die
Begtiffe und Ideen miissen gesucht werden; bei jener sind die Ideen und Be-
griffe das Gegebene, und die Wahrnehmungen miissen gesucht werden.

Bleibt noch die Frage offen: Wie kommt es denn eigentlich, daB3 sich die
Welt dem Menschen nicht in ihrer Realitit zeigt? Warum hiillt sie sich nach
zwei Seiten hin — Wahrnehmung und Begriff — in Schein? Wire es nicht viel
einfacher, der Mensch konnte sie in ihrer Wirklichkeit unmittelbar erfassen?
Sicher wire es einfacher und bequemer. Aber Steiner macht energisch darauf
aufmerksam, daBl es an der menschlichen Organisation — leiblich-seelischer
wie geistig-seelischer — liegt, daB sich ihm die Welt zweifach verhiillt. Immer
wieder weist er darauf hin, daB3 der Grund fir diese Zwiespiltigkeit nicht in
der Welt zu suchen ist, sondern im Menschen selber. Er ist die Ursache dafiir,
daB sich die Welt von zwei Seiten zeigt — der des Wahrnehmens und der des
Denkens — von auBlen und von innen. Die Dualitit ist nicht in der Welt be-
griindet, sondern einzig und allein im Menschen selber. In der Erkenntnis ist
ihm das Mittel gegeben, wieder zur Einheit der Welt zuriickzufinden. Diese
Denkweise ist es, die Steiner erlaubt, zu sagen: «Das mit dem Gedankeninhalt
erfillte Leben in der Wirklichkeit ist zugleich das Leben in Gott.»

1 Jetzt auch deutsch im A.-Scherz-Verlag, Bern, «Aufbruch ins dritte Jahrtausend». Die
Zukunft der phantastischen Vernunft.

1150



	Von der Denkweise Rudolf Steiners

