
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 12

Artikel: Von der Denkweise Rudolf Steiners

Autor: Palmer, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zunächst aus in den Erkenntnissen über die Sinneswelt. Sie erreicht ihren
Höhepunkt als Sinnes-Erkenntnis innerhalb der Naturwissenschaft.

Die Aufgabe einer Geist-Erkenntnis ist nun, in Besonnenheit durch den

ErkenntniswiUen Ideen-Erleben an die geistige Welt heranzubringen. Der
Erkennende hat dann einen Seelen-Inhalt, der so erlebt wird wie der
mathematische. Man denkt wie ein Mathematiker. Aber man denkt nicht in Zahlen
oder geometrischen Figuren. Man denkt in Bildern der Geist-Welt. Es ist,
im Gegensatz zu dem wachträumenden alten Geist-Erkennen, das vollbewußte
Drinnenstehen in der geistigen Welt.

Von der Denkweise Rudolf Steiners

OTTO PALMER

Wer Steiners Denkweise in ihrer Eigenart wirkhch kennen lernen will, muß

von vielen, um nicht zu sagen aUen Denkgewohnheiten Abschied nehmen, in
die er durch Schule, Kirche und Universität oder durch populäre Wissenschaft
und hterarische Erzeugnisse jeghcher Art hineingewachsen ist. In die er sich

so eingelebt hat, daß er sie handhabt, ohne viel dabei zu denken.
Diese heute aUgemein übhche, überaU verbreitete Denkart zeichnet sich

aus durch ihren Hang zur Abstraktion,- ihren Drang zur Theorie, ihre Neigung
zur Definition und vieles andere mehr.

Dies aUes wiU die Steinersche Denkweise überwinden. Sie setzt sich kein

geringeres Ziel als eine völhge Erneuerung des menschbchen Denkens. Ist
denn das nötig? ist es überhaupt möghch? ist es nicht in jedem FaUe ein aUzu

kühnes Unternehmen? Daß es dazu einer gewissen Kühnheit bedarf, ist nicht
zu bezweifeln — daß es einem Menschen möghch sei, das Denken vieler
Generationen zu prägen und zu bestimmen, ist an Aristoteles abzulesen; daß die

Aufgabe gesteUt ist, zeigt jene an Gurdjew anknüpfende Strömung —
repräsentiert durch Pauwels und Bergier in ihrem Buch «Le matin des Magiciens1 »

und in der Zeitschrift Planète —, die dahin strebt, das naturwissenschaftliche
Denken der Neuzeit mit dem magischen Denken der Urzeit auszusöhnen. Man
wiU das Neue durch das Alte befruchten. Ist das nicht ein, wenn auch
großartiges, so doch seltsames Unterfangen?

Steiner schlägt einen anderen Weg ein. Er taucht unter in die Gründe, in
denen das Denken wurzelt, erforscht dessen Wesenheit und spürt ihren
Möghchkeiten nach. Diese Untersuchung macht den ersten Teil seiner «Philosophie

"43



der Freiheit» aus. Er ist überschrieben: «Die Wissenschaft der Freiheit» und
gliedert sich in sieben Abschnitte.

Am Ende des zweiten Kapitels sind Sätze zu lesen wie dieser : « So wahr es

ist, daß wir uns der Natur entfremdet haben, so wahr ist es, daß wir fühlen :

wir sind in ihr und gehören zu ihr. Es kann nur ihr eigenes Wesen sein, das in
uns lebt.»

«Wir müssen den Weg zurück zu ihr wieder finden. Eine einfache Überlegung

kann uns diesen Weg weisen. Wir haben uns zwar losgerissen von der
Natur, aber wir müssen doch etwas mit herübergenommen haben in unser
eigenes Wesen. Dieses Naturwesen in uns müssen wir aufsuchen, dann werden
wir den Zusammenhang wieder finden. »

Ein modernisiertes «Zurück zur Natur»? khngt es nicht so? Aber als was
stellt sich dieses « Naturwesen in uns » heraus, wenn man sich näher auf Steiners

Ausführungen einläßt? Als nichts anderes denn das Denken. Daß diese
Auffassung der Steinerschen entspricht, zeigt einmal der Zusammenhang, in dem

obige Sätze stehen. Das erste Kapitel endet: «Ich wende mich zunächst der
Frage nach dem Ursprung des Denkens zu. » Das dritte Kapitel nennt sich
«Das Denken im Dienste der Weltauffassung». Zwischen den beiden steht das

«Zurück zur Natur».
Aber nicht nur das kompositorische Moment rechtfertigt unsere Auffassung.

Das allein würde nicht ausreichen.
«Wir wollen aber» — so heißt es weiter am Ende des zweiten Kapitels —

«hinuntersteigen in die Tiefen unseres eigenen Wesens, um da jene Elemente
zu finden, die wir herübergerettet haben bei unserer Flucht aus der Natur. Die
Erforschung unseres Wesens muß uns die Lösung des Rätsels bringen. Wir
müssen an einen Punkt kommen, wo wir uns sagen können : hier sind wir nicht
mehr bloß ,Ich', hier hegt etwas, was mehr als ,Ich' ist. »

Die in dieser Richtung gehende Untersuchung wird weitergeführt bis zu
dem Ergebnis: «Das Denken ist ein Element, das mich über mein Selbst
hinausführt und mit den Objekten verbindet. Aber es trennt mich zugleich
von ihnen, indem es mich ihnen als Subjekt gegenüberstellt.

Darauf beruht die Doppelnatur des Menschen : er denkt und umschließt
damit sich selbst und die übrige Welt, aber er muß sich mittels des Denkens
zugleich als ein den Dingen gegenüberstehendes Individuum bestimmen»
(Kap. 4).

Damit ist das Element gefunden, das mehr ist als «Ich» und uns mit der
Welt verbindet. Aber dies «Naturwesen in uns», das wir herübergerettet
haben, ist zugleich die Kraft, mit deren Hilfe wir uns von der Natur emanzipieren.
Ist das nicht eine höchst ungewöhnliche Auffassung des Denkens? Muß man
nicht zugeben, sie sei völlig neu, auch wenn man Gründe hat, sie abzulehnen?

Diese durchaus neue, ungewohnte und ungewöhnbche Auffassung des

Denkens ist nun nicht, wie mancher vieUeicht annehmen möchte, das Ergebnis

"44



einer philosophischen Spekulation. Ein spekulatives Verfahren entspricht
nicht Steiners Denkweise. Denn ein Denken, das sich von Wahrnehmen und
Beobachten löst, sich gleichsam selbständig macht und seine eigenen Wege
geht, lehnt Steiner ab. Appelhert er doch in der Philosophie der Freiheit ständig

an die «unbefangene Beobachtung» des Lesers, der sich nicht in gedanklichen

Abstraktionen verheren soll, sondern dazu angehalten wird, selber
«seelische Beobachtungen nach naturwissenschaftlicher Methode» zu machen.

Dem Denken fällt dabei die Rolle zu, Fragen aufzuwerfen. Diese führen zu
weiteren Tatsachen, deren Beobachtung den Gang der Untersuchung fördert.

Damit wird ein Denken bestätigt, das Goethe bereits entwickelt hat. Er
spricht davon in der Abhandlung «Bedeutende Förderung durch ein einziges
geistreiches Wort». «Herr Dr. Heinroth» — heißt es da — «in seiner
Anthropologie. spricht von meinem Wesen und Wirken günstig, ja er bezeichnet
meine Verfahrensart als eine eigentümhche : daß nämlich mein Denkvermögen
gegenständlich sei, womit er ausdrücken will: daß mein Denken sich von den

Gegenständen nicht sondere, daß die Elemente der Gegenstände, die

Anschauungen in dasselbe eingehen und von ihm auf das innigste durchdrungen
werden, daß mein Anschauen selbst ein Denken, mein Denken selbst ein
Anschauen sei, welchem Verfahren genannter Freund seinen Beifall nicht versagen
will. »

Bei Goethe war diese Verfahrensweise eine instinktive, wenn man so sagen
darf. Heinroth machte sie ihm bewußt. Das empfand er als «bedeutende
Förderung». Steiner strebt diese Denkweise auf seine Art voll bewußt an,
entwickelt sie systematisch und nennt sie bald «wirklichkeitsgemäß», bald «wirk-
lichkeitsfreundhch » oder auch «wirkhchkeitsgeneigt».

Diese Denkweise bleibt sich selber nur dann treu, wenn sie jedes Theoreti-
sieren sorgfältig meidet, alle Spekulation strikte ablehnt, jede Art von
Metaphysik mit Strenge von sich weist. Sie hat, wie jede andere, ihre eigene Logik.
Eine Logik, die in diesem Falle nicht dem Denken immanent ist, sondern sich

in der Abfolge der Tatsachen zum Ausdruck bringt. Dieses Denken entwickelt
daher die «Logik der Tatsachen». Denn es ist, wie schon aus Goethes Worten
hervorgeht, kein Denken «über» die, sondern «in» und «mit» den Dingen,
Tatsachen, Erscheinungen der Natur und des Schicksals. Es schließt die

«Widersprüche » ein, von denen das Leben durchzogen ist.
Dazu ein Beispiel aus der Philosophie der Freiheit. Steiner macht anhand

«seelischer Beobachtungen» darauf aufmerksam, daß der Mensch sich durch
sein Denken in eine allen Menschen gemeinsame Ideenwelt einlebt — daß er
aber durch dieselbe Tätigkeit eine Idee herauszugreifen und zu individualisieren

imstande ist, wenn er sie zum Antrieb morahschen Handelns macht.
Dieselbe Tätigkeit führt den Erkennenden ins AUgemeingültige, die den Handelnden

zum AUerindividuellsten bringt. Das ist ein «Widerspruch», kein Zweifel.
Aber die Welt der Tatsachen ist voll von solchen «Widersprüchen ». Ein wirk-

"45



lichkeitsgemäßes, in den Tatsachen verlaufendes Denken vermag sie zu
verarbeiten und gewinnt dadurch Aufschlüsse, die auf anderen Wegen nicht zu
gewinnen sind.

Ein weiterer Widerspruch dieser Art ergibt sich auch beim Studium des

Denkens selbst — es erweist sich als verbindende und zugleich als trennende
Kraft. Allein dieser Widerspruch ergibt sich eben der «unbefangenen
Beobachtung». Und auf diese gründet sich die «Wissenschaft der Freiheit».

Durch diese Beobachtung bringt der Mensch sich eine Tätigkeit zum
Bewußtsein, die er sonst un- oder halbbewußt ausübt. Von nun an lernt er sie

voUbewußt handhaben. Dadurch entsteht in ihm ein Seelenbereich, der vorher
nicht da war. Er ist bestimmt durch die Tatsache, daß das Denken sich selbst

wahrnimmt, daß das Denken sich selber denkt — was in diesem FaUe dasselbe
ist. Dieses bewußte Denken ist zugleich «selbst»bewußtes Denken.

Indem der Mensch diesen Seelenbereich in sich selber schafft, lebt er als

bewußtes «Ich» in einer sich selbst tragenden, in sich beschlossenen, in nichts
anderem begründeten, auf sich selbst ruhenden voUen Wirkhchkeit. Diese
Wirkhchkeit — des «Ich», das sich im Denken erlebt — vermag sich selbst

zu stützen und kann weder von «Zweifel noch von kritischem Urteil ins Ungewisse

getrieben werden ». Bei ihr kann der Hebel angesetzt werden, um die Welt
zwar nicht aus den Angeln zu heben, wohl aber erkennend zu durchdringen.

Es muß aber noch auf zwei weitere Elemente hingewiesen werden, die sich
im Laufe der Untersuchung dieses «Naturwesens in uns » enthüUen. Man findet
sie nicht, wenn man nicht gründhch auf die Eigenart dieses Wesens eingeht.
Dann aber zeigt es sich als mit dem WiUen verbunden: «AUerdings könnte
nun jemand sagen: wenn das Denken so gemeint ist, steckt das WoUen in dem
Denken darinnen, und man habe es nicht bloß mit dem Denken, sondern auch
mit dem WoUen des Denkens zu tun. Doch würde dies nur berechtigen, zu

sagen: das wirkbche Denken muß immer gewoUt sein. Nur hat dies mit der

Kennzeichnung des Denkens, wie sie in diesen Ausführungen gemacht ist,
nichts zu schaffen. Mag es das Wesen des Denkens immerhin notwendig
machen, daß dieses gewollt wird : es kommt darauf an, daß nichts gewoUt wird,
was, indem es sich vollzieht, vor dem Ich' nicht restlos als seine eigene, von
ihm überschaubare Tätigkeit erscheint. Man muß sogar sagen, wegen der hier
geltend gemachten Wesenheit des Denkens erscheint dies dem Beobachter als

durch und durch gewollt. »

Damit ist auf das gedeutet, was Steiner in späteren Ausführungen den
«Denk-WiUen» nennt.

Nur im Entfalten dieses Willenselementes vermag das Denken sich selbst

zu ergreifen. Der Denk-Wille allein macht es möghch, den Gedanken, ohne
daß er dadurch unscharf wird, aus seiner Erstarrung, in die er heute oftmals

geraten ist, herauszuholen und ihn aus der Form in die Bewegung überzuführen.

Ebenso macht er aUein es mögüch, genau und präzise die Grenzen zu

1146



ziehen, innerhalb deren ein Gedanke voUe Gültigkeit hat, während die übhche
Denkart nur allzuleicht geneigt ist, solche Grenzen nicht zu beachten und einen
Gedanken zu veraUgemeinern oder gar zu verabsolutieren, wodurch er nicht
nur abstrakt, sondern unwirkbch wird und durch seine Unwirkhchkeit zerstörend

wirkt. Die Qualitäten dieses WiUens sind also : er führt die Selbstergreifung

des Denkens herbei — er bringt die Form in Bewegung — er hält den
Gedanken in den ihm angemessenen Grenzen und bewahrt ihn davor, ins
Leere zu stoßen.

Zum andern ist die Steinersche Denkweise innig mit dem Element der
Liebe verbunden. Das deutet sich bereits am Ende des ersten Kapitels an.
«Man sagt: die Liebe mache bhnd für die Schwächen des gehebten Wesens.

Die Sache kann auch umgekehrt angefaßt werden und behauptet: die Liebe
öffne gerade für dessen Vorzüge die Augen. Viele gehen ahnungslos an diesen

Vorzügen vorbei, ohne sie zu bemerken. Der eine sieht sie, und eben deswegen
erwacht die Liebe in seiner Seele. Was hat er anderes getan : als von dem sich
eine VorsteUung gemacht, wovon hundert andere keine haben. Sie haben die
Liebe nicht, weil ihnen die VorsteUung mangelt. »

Und es wird dies Moment im achten Kapitel — Zusatz zur Neuauflage 1918

— aufgegriffen: «Keine andere menschbche Seelenbetätigung wird so leicht
zu verkennen sein wie das Denken. Das WoUen, das Fühlen, sie erwärmen
die Menschenseele auch noch im Nacherleben ihres Ursprungszustands. Das
Denken läßt nur allzuleicht in diesem Nacherleben kalt : es scheint das Seelenleben

auszutrocknen. Doch dies ist eben nur der stark sich geltend machende
Schatten einer bchtdurchwobenen, warm in die Welterscheinungen untertauchenden

Wirkhchkeit. Dieses Untertauchen geschieht mit einer in der
Denkbetätigung selbst dahinfließenden Kraft, welche Kraft der Liebe in geistiger
Art ist. Man darf nicht einwendend sagen: wer so Liebe im tätigen Denken
sieht, der verlegt ein Gefühl, die Liebe, in dasselbe. Denn der Einwand ist in
Wahrheit eine Bestätigung des hier geltend Gemachten. Wer nämbch zum
wesenhaften Denken sich hinwendet, der findet in demselben sowohl Gefühl
wie WiUen. — »

Dies ist keine Lehre. Es ist die Mitteilung von Erfahrungen, zu denen die

von Steiner eingeschlagenen Wege führen. Erfahrungen, über die nur der
sprechen sollte, der sie wenigstens in anfängbcher Weise gemacht hat.

Das Untertauchen in die Wirkhchkeit hängt mit diesem WiUens- und Liebe-
Element eng zusammen. Denn worum geht es eigentbch?

Um das Erobern einer Wirkhchkeit, das deshalb wichtig ist, weil der
Mensch sich ja in einer Unwirkhchkeit erlebt. Der Laie empfindet das mehr
oder minder dumpf und dunkel und verleiht seiner Empfindung nur allzu oft
dadurch Ausdruck, daß er das ganze Dasein für sinnlos erklärt. Der Philosoph
sucht die Wirkhchkeit auf seine Weise und gibt ihr — je nach Neigung — diesen

oder jenen Namen.

"47



Es bedeutet keinen Widerspruch zu dem eben Gesagten, berührt vielmehr
nur eine andere Seite der Sache, daß der Mensch trotz dieses Gefühls, in der
Unwirklichkeit leben zu müssen, das ihn schmerzhch berührt, die Welt, der
er sich gegenübergestellt sieht, als etwas betrachtet, das in sich fix und fertig
ist. Und derart in sich abgeschlossen, daß der Mensch sich eben von den
Realitäten ausgeschlossen fühlt.

An dieser in sich abgeschlossenen Welt prallt der menschliche Gedanke

gewissermaßen ab. Er ist ihr gegenüber bedeutungslos, gehört nicht zur Sache,
hat nur eine rein subjektive, innermenschliche Existenz.

Diese Vorstellung von einer Welt, die ohne den Menschen fertig und in
sich abgeschlossen ist, gehört zu den Denk-, mehr noch zu den Empfindungsgewohnheiten

unseres Zeitalters. Wo sie herrschen, fällt dem Menschen als

Erkennendem keine andere Aufgabe zu als die des getreuen Abbildners
(Photographen) oder die eines «Röntgenologen», der die Erscheinungen mit
seinem Bbck zu durchdringen versucht, um «hinter» ihnen das «Ding an
sich» oder den «Geist» aufzuspüren oder Schlüsse vom Bekannten auf das

Unbekannte zu ziehen. Wer aber mit Steiner entdeckt hat — denn um eine

Entdeckung von weittragender Bedeutung handelt es sich dabei —, daß das

Denken das «Naturwesen in uns» ist, der kann die Welt der Erscheinungen,
die sich den Sinnen darbietet, nicht für etwas in sich Fertiges anschauen. Er
muß vielmehr mit ihm die Frage stellen : « Mit welchem Rechte erklärt ihr die
Welt für fertig, ohne das Denken? Bringt nicht mit der gleichen Notwendigkeit
die Welt das Denken im Kopfe des Menschen hervor, wie die Blüte an der
Pflanze? Pflanzet ein Samenkorn in den Boden. Es treibt Wurzel und Stengel.
Es entfaltet sich zu Blättern und Blüten. Stehet die Pflanze euch selbst gegenüber.

Sie verbindet sich in eurer Seele mit einem ganz bestimmten Begriffe.
Warum gehört dieser Begriff weniger zur ganzen Pflanze als Blatt und Blüte?
Ihr saget: die Blätter und Blüten sind ohne ein wahrnehmendes Subjekt da.

Der Begriff erscheint erst, wenn sich der Mensch der Pflanze gegenübersteUt.
Ganz wohl. Aber auch Blüten und Blätter entstehen an der Pflanze nur, wenn
Erde da ist, in die der Keim gelegt werden kann, wenn Licht und Luft da

sind, in denen Blätter und Blüten sich entfalten können. Geradeso entsteht der

Begriff der Pflanze, wenn ein denkendes Bewußtsein an die Pflanze herantritt. »

Im Rückzug auf das Denken, das in sich selber ruht, findet Steiner jenes
fehlende «Etwas», das je nach Neigung der Philosophen «Ding an sich» oder
anders benannt wird. Es bietet sich dem Menschen in Form des Begriffes von
innen her dar. Er hat es nicht « hinter » den Erscheinungen zu suchen, sondern
in sich selbst. Da findet er es als den zur Sache gehörigen Begriff.

Die Philosophen des 19. Jahrhunderts suchen die Reahtät, die sie unmittelbar

nicht finden, «hinter» den Dingen. Sie ist aber auf den Wegen, die sie

einschlagen, nicht zu finden. Die DarsteUung jenes Suchens (im 4. Kapitel) ist
aufregend, beirrend und verwirrend. Wer sie nicht nur durchdenkt, sondern

1148



dutchlebt, findet sich in einem Gedankenirrgarten, in dessen Mittelpunkt der
Materiahsmus lauert, bereit, den Menschen zu verschlingen. Nur der Ariadnefaden

des Denkens kann ihn vor diesem Unheil bewahren. Das führt zu dem

Ergebnis: «Die Wahrnehmung ist also nichts Fertiges, Abgeschlossenes,
sondern die eine Hälfte der Wirkhchkeit. Die andere ist der Begriff. Der Erkenntnisakt

ist die Synthese von Wahrnehmung und Begriff. Wahrnehmung und
Begriff eines Dinges machen aber erst das ganze Ding aus. »

Und es ist wieder bezeichnend für die Steinersche Denkweise : sie vollzieht
sich in einem Dreitakt. Aber nicht in jener abstrakten Art Hegels, der in
These-Antithese-Synthese denkt, sondern an die Stelle der Abstraktionen treten

Beobachtungen. Innermenschbcher, seelischer Art in der Untersuchung
des Denkens — außermenschbcher, sinnbcher Art in der Durchforschung der

Wahrnehmungswelt. Die Zusammenfügung beider ergibt die Wirkbchkeit.
«Die Welt ist uns als Zweiheit (dualistisch) gegeben, und das Erkennen
verarbeitet sie zur Einheit (monistisch). » Die Unwirkhchkeit der Erscheinungswelt

ist das Problem der Philosophie des 19. Jahrhunderts. Sie sucht die
Realität — und ihr Ergebnis ist die Resignation, daß der Mensch nichts zu
erkennen vermag. Sie ist es, die sich wie ein Mehltau auf die Seelen legt und sie

lähmt. Die indische Anschauung erklärte aus ähnbchen Stimmungen die Welt
für Maya, Unwirkhchkeit. Das 19. Jahrhundert ließ aber auch dazu den Zweifel
am menschlichen Denken in der Form aufkommen, wie ihn Marx ausgesprochen

hat: Ideologie, hervorgehend aus dem wirtschaftlichen Leben und dessen

Kräften.
Muß nicht eine Erneuerung des menschlichen Denkens herbeigeführt werden,

wenn man auf diese doppelte Art der Resignation sieht, in der die
Menschen heute stimmungsgemäß leben? Steiner strebt das auf die angedeutete
Weise an. Er findet in dem Denken, das sich selbst und in dem der Mensch sich
selbst ergreift, den Ausgangspunkt für alles Erkennen. Er sieht in der
Wahrnehmung nicht eine absolute Maya, wie der alte Inder, sondern eine halbe
Wirkbchkeit. Auch der Begriff ist für ihn keine volle, sondern nur eine halbe
Wirkhchkeit — ein Produkt des Denkens. Aber die beiden Hälften: Maya+
Ideologie, sinngemäß und bewußt zusammengefügt, können die Wirkhchkeit
ergeben. Dabei wird der Begriff der Wahrnehmung so umfassend gedacht, daß

er nicht auf die sinnliche Wahrnehmung eingeschränkt ist, auch nicht auf die
seehsche, die der Wissenschaft der Freiheit zugrunde liegt, sondern sich auch

auf die geistige erstreckt, deren Ergebnisse Steiner in seinen späteren Werken
schildert. Ihm ist aber eine geistige Wahrnehmung ebensowenig eine volle
Wirklichkeit wie eine sinnhche, wenn sie nicht die Ergänzung durch den
Begriff erfährt. Daher tritt Anthroposophie in ihrer Urform als Idee auf.

Was heißt das? Sie wird in einer Form vorgetragen, die es jedem Menschen

mögbch macht, sie nachzudenken. Er muß sie nicht als Lehre auf Autorität hin
annehmen. Er kann sie mit seinen Gedanken verarbeiten und dadurch eine

"49



selbständige Stellung gewinnen. Auf diese Weise ist die Freiheit des Menschen
voll gewahrt. Wie könnte es auch bei dem Verfasser der «Philosophie der
Freiheit» anders sein? Er verlangt nicht Glauben, sondern regt zum Erkennen
an.

Daß Anthroposophie in ihrer Urform als Idee auftritt, hat nur allzuoft —
und ganz gewiß nicht nur von Seiten ihrer Gegner — zu dem Mißverständnis
Anlaß gegeben, daß man sie als Metaphysik (wenn auch vieUeicht zumeist nur
in der Empfindung) deutete. Metaphysik aber begt, wie schon erwähnt, der
Steinerschen Denkweise nichtweniger fern als jede andere Artvon Spekulation.

Man versteht die Bedeutung dieser Urform ihres Auftretens nur dann richtig,

wenn man im Sinne der Steinerschen Denkweise zu erfassen vermag, daß

der Mensch stets auf den von ihm selber herbeizuführenden Zusammenklang
von Wahrnehmung — sei es die zahUoser Sinne, sei es die seeUsche oder die

geistige — und Idee resp. Begriff angewiesen ist, wenn er in einer Wirkhchkeit

leben will. So wie Anthroposophie sich dem Menschen darbietet, indem
sie die Wissenschaft vom Geiste in Ideenform begründet, offenbart sie ihm die
eine Hälfte der Wirkbchkeit. Und wer sie nicht einfach gläubig hinnimmt,
sondern mit eigenem Denk-WiUen durchdringt, steht damit unmittelbar in
der geistigen Welt darinnen. Was ihm aUerdings fehlt, ist die Wahrnehmung.
Diese zu erwerben, ist der Sinn der anthroposophischen Schulung.

Die SteUung des Menschen zur geistigen Welt ist also genau die umgekehrte
wie die zur Sinnenwelt. Bei dieser ist die Wahrnehmung das Gegebene; die

Begriffe und Ideen müssen gesucht werden; bei jener sind die Ideen und
Begriffe das Gegebene, und die Wahrnehmungen müssen gesucht werden.

Bleibt noch die Frage offen: Wie kommt es denn eigentbch, daß sich die
Welt dem Menschen nicht in ihrer Reahtät zeigt? Warum hüllt sie sich nach
zwei Seiten hin — Wahrnehmung und Begriff— in Schein? Wäre es nicht viel
einfacher, der Mensch könnte sie in ihrer Wirkbchkeit unmittelbar erfassen?
Sicher wäre es einfacher und bequemer. Aber Steiner macht energisch darauf
aufmerksam, daß es an der menschbchen Organisation — leibbch-seebscher
wie geistig-seehscher — hegt, daß sich ihm die Welt zweifach verhüUt. Immer
wieder weist er darauf hin, daß der Grund für diese Zwiespältigkeit nicht in
der Welt zu suchen ist, sondern im Menschen selber. Er ist die Ursache dafür,
daß sich die Welt von zwei Seiten zeigt — der des Wahrnehmens und der des

Denkens — von außen und von innen. Die Duabtät ist nicht in der Welt
begründet, sondern einzig und aUein im Menschen selber. In der Erkenntnis ist
ihm das Mittel gegeben, wieder zur Einheit der Welt zurückzufinden. Diese
Denkweise ist es, die Steiner erlaubt, zu sagen: «Das mit dem Gedankeninhalt
erfüllte Leben in der Wirkbchkeit ist zugleich das Leben in Gott. »

1 Jetzt auch deutsch im A.-Scherz-Verlag, Bern, «Aufbruch ins dritte Jahrtausend». Die
Zukunft der phantastischen Vernunft.

1150


	Von der Denkweise Rudolf Steiners

