Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 12

Artikel: Rudolf Steiners Schriften zum Theater
Autor: Abendroth, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161665

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rudolf Steiners Schriften zum Theater

WALTER ABENDROTH

Wenn Rudolf Steiner weiter nichts geschrieben und hinterlassen hitte als seine
Theaterkritiken nebst den einschligigen Aufsitzen und Vortrigen, so wiirden
diese geniigt haben, seinen Namen in der gebildeten Welt lebendig zu erhalten.
Da aber dieser Name im BewuBtsein der Offentlichkeit mit einer ungeheuer
reichen Lebensleistung scheinbar vollig andrer Art verbunden ist, in welcher
die genannten Arbeiten dem oberflichlichen Hinblick fast wie Fremdkorper,
jedenfalls wie kaum erwihnenswerte Nebendinge vorkommen mogen, so
gingen sie in diesem Reichtum einfach unter. Es war ihnen beschieden, auf
der einen Seite den Ressentiments gegen die Sache Steiners ohnehin, auf der
andern Seite einer gewissen Unterschitzung des Steinerschen Frithwerkes
tiberhaupt zum Opfer zu fallen. Sie haben infolgedessen bis heute die Wiirdi-
gung nicht erfahren, die ihnen gebiithrt. Um es noch deutlicher zu sagen: die
grundsitzlichen Gegner Rudolf Steiners werden bei ihm solche Publikationen
weder vermuten noch, wenn sie schon davon wissen, sich bemuBigt fithlen,
davon Kenntnis zu nehmen; die Mehrzahl der Anhinger wiederum wird es
schwer haben, ihnen den Rang im Gesamtwerke des groflen Lehrers einzu-
riumen, den sie tatsichlich beanspruchen koénnen. Das eine ist so bedauerlich
wie das andere. Denn von Rechts wegen gehorten die Gesammelten Aufsitze
gur Dramaturgie, wie sie in einem umfangreichen Bande der Rudolf Steiner-
Gesamtausgabe (Verlag der NachlaBverwaltung; Herausgeber Edwin Fro-
bose und Werner Teichert) erschienen sind, in die Bibliothek jedes Theater-
freundes; nein: jedes kulturhistorisch Interessierten, gleichviel, welcher welt-
anschaulichen Richtung er huldigt. Sie bilden einen gewichtigen Bestandteil
der theaterwissenschaftlichen Literatur und erginzen die vorhandenen dhnli-
chen Veroffentlichungen unterschiedlicher Bedeutung um eine Stimme, die
dem Chorus der akkreditierten Fachschriftsteller einen besonderen Klang von
geistiger Fiille hinzufiigt. Damit soll aber beileibe kein Gegensatzverhiltnis
statuiert werden. Der dramaturgische Autor Steiner ist alles andre als ein di-
lettierender AuBenseiter; er kennt die fundamentalen Bedingungen der
dramatischen Dichtung so gut, wie Weite und Grenze der darstellenden
Kunst, wie das theatralische Handwerk alltiglicher Bihnenpraxis. Was ihn
dennoch von dem Begriff eines « Fachmannes » abhebt, ist kein Weniger, son-
dern ein Mehr: die universale Weite des Horizontes. Sein Blick ist nicht von
der Umzidunung eines abgezirkelten «Gebietes» beengt, wie der des Spezia-
listen (der darum, nach Heimito von Doderers barscher Formulierung, «not-
wendig ein Dummkopf» ist); er schaut vielmehr stets auf das Ganze der
menschlichen Existenz und ihres doppelbodigen Lebensraumes. Dal3 sich aus

1132



solcher Perspektive nicht selten Divergenzen zwischen dem rein fachlichen und
dem iibergeordneten geistigen Befund ergeben konnen — Divergenzen, die
eben den bloBen Fachmann nicht zu beunruhigen pflegen — versteht sich von
selbst. Gerade in diesen divergierenden Aspekten aber liegt die Problematik
aller Kunstkritik begriindet; gerade bei ihrer Bewiltigung fingt die Kritik
erst an, fruchtbar zu werden.

Rudolf Steiners dramaturgische Schriften und Theaterkritiken fallen in die
Jahre 1889 bis 1900. Drei Jahre vorher hatte er die Grandlinien einer Erkenntnis-
theorie der Goetheschen Weltanschanung geschrieben; wihrend des genannten Zeit-
raumes arbeitete er weiter an den Einleitungen zu Goethes naturwissenschaft-
lichen Schriften, verfalte er Wabrbeit und Wissenschaft, Friedrich Nietgsche, ein
Kimpfer gegen seine Zeit, und Goethes Weltanschanung; das Jahr 1900 brachte die
Schrift Haeckel und seine Gegner; nach 1900 folgten bald Die Mystik im Auf-
gange des neuzeitlichen Geisteslebens und Das Christentum als mystische Tatsache. Es
handelt sich um eine Epoche in Steiners Leben, die man selbst als «kritisch »
bezeichnen konnte, wenn man sie mit den Augen jener Zeitgenossen sehen
wollte, denen hinter dem Anschein einer umwilzenden Wesensverinderung
die Kontinuitit und tiefe Logik seiner Entwicklung verborgen blieb. Allein
die «Krise» war nicht durch eine UngewiBheit iiber das Ziel gegeben, sondern
nur durch eine solche iiber den Weg. Darauf des niheren einzugehen, ist hier
nicht der Ort. Doch darf man den dramaturgischen Schriften und der Titig-
keit, aus welcher sie hervorgingen, in der angedeuteten Situation Rudolf
Steiners eine ganz bestimmte Rolle fiir die Meisterung eben jener «kritischen »
Situation zubilligen; wobei das Wort £ritisch in seinem Doppelsinn zur Gel-
tung kommen mag. Besagt doch, wie Kritik «Urteil», «Entscheidung», so
Krise einen Zustand, der auf Entscheidung dringt; und demgemil kritisch so-
wohl «urteilend » wie «in — oder vor — einer Entscheidung stehend». Alle
diese Wortinhalte treffen auf jene Situation des dreiBig- bis vierzigjihrigen
Steiner und eben auf einen betrichtlichen Teil der dramaturgischen Schriften
zu; so sehr, daB} «kritische» Beobachter — vor allem solche, denen es auf Un-
wahrheit und falsches Zeugnis nicht ankommt — behaupten, es habe zwei
Rudolf Steiner gegeben, von denen der zweite alles das verkiindet habe, was
der erste ablehnte und bekimpfte. Dall dem nicht so ist, weil3 jeder wirkliche
Sachkenner. Der weil3 aber auch, wie leicht sich Nichtkennern das Unzutref-
fende «beweisen» laB3t, Niamlich mit Zitaten. Genau so, wie man mit heraus-
gegriffenen Zitaten auch beweisen kann, dafl die Bibel ein pornographisches
Buch ist, Goethe ein gesinnungsloser Zyniker und Mozart ein Zotenreil3er war.
Es ist mit Zitaten als corporibus delicti nicht anders als mit statistischen Zahlen:
zu ihrer richtigen Deutung gehort die Kenntnis aller Faktoren, von denen
sie abstrahiert sind. Beziiglich Steiners und seines behaupteten profunden An-
schauungswechsels vom radikalen Materialismus zum extremen Spiritualismus
geniigt es schon, die deutsche Sprache zu beherrschen und exaktlesen zu kénnen.

1133



Jene Jahre zwischen 1889 und 1900 waren fiir Rudolf Steiner bewegte auch
durch den zweimaligen Ortswechsel: 1889 von Wien nach Weimar, 1897 von
Weimar nach Berlin. An allen drei Orten beschiftigte sich Steiner neben seinen
wissenschaftlichen und philosophischen Arbeiten intensiv mit literarischen und
theatralischen Angelegenheiten. Seine Berichte und Essays erschienen in der
Deutschen Post (Berlin), den Nationalen Blittern (Wien), dem Literarischen
Merkar und der Zeitschrift Deutschland (Weimar) sowie im Magagin fiir Litera-
tur (Berlin) und in den Dramaturgischen Blittern (Berlin und Wien). Fir das
Magazin fiir Literatur zeichnete Steiner seit seiner Ubersiedlung nach Berlin,
in Gemeinschaft mit Otto Erich Hartleben (von 1898 an dazu Moriz Zitter)
als Herausgeber, auBlerdem als verantwortlicher Redakteur. Dem Magazin
stand die «Freie literarische Gesellschaft» nahe, die es sich unter anderm zur
Aufgabe gemacht hatte, moderne Dramen, die sich noch nicht durchzusetzen
vermochten, als Studioauffithrungen herauszubringen. An diesen Auffithrun-
gen beteiligte sich Rudolf Steiner mit Hartleben zusammen mehrfach auch als
Regisseur. Ofter hielt er hier einfithrende Vortrige. Zu einer «Dramati-
schen Gesellschaft» bestanden ebenfalls Beziehungen, die sich jedoch weniger
lebendig auswirkten. Das war also der historische duBere Rahmen zu dem
Bilde des Theaterwissenschaftlers, dramaturgischen Essayisten und Kritikers
Rudolf Steiner.

Es ist nun an der Zeit, auf den Kern der Sache zu kommen. Steiners Ein-
stellung zur Kritik ganz allgemein hat ihren sehr bestimmten Ausdruck in
zwei grundsitzlichen Erklirungen gefunden, die er, in den verschiedensten
Zusammenhingen, immer einmal wiederholte. Auch sie sind so geartet, dal3,
wer nicht verstehen w7/, aus ihnen einen unlsbaren Widerspruch herauslesen
kann. Wir wollen indessen hier die «Losung» gleich vorwegnehmen, indem
wir an eine andere oft wiederholte Bemerkung Steiners erinnern, derzufolge
jeder Gegenstand seine wahre Beschaffenheit erst erkennen lasse, wenn man
thn von allen Seiten betrachtet habe. Auch die beiden Erklirungen zur Kiritik
zeigen sozusagen zwei Seiten derselben Medaille. Und es ist nicht schwer ein-
zusehen, daB diese beiden Seiten zusammengehoren, dal3 sie beide zusammen
erst die ganze «Medaille» und ihre unantastbare Giltigkeit ausmachen.

Die erste Erklirung trifft die Kritik als Hindernis wabrer Erkenntnis, die
zweite erweist sie als deren unerlifSliche Voraussetzung. Und es wird sich zeigen,
daB den beiden gegensitzlichen «Ansichten» auch gegensitzliche Wirkungs-
weisen, ja, gegensitzliche Eigenschaften der Kritik und des kritischen Verhal-
tens entsprechen. Die gegensitzlichen Aspekte lassen sich wie folgt umschrei-
ben: Will der Mensch das wahre Wesen eines anderen Menschen, einer anderen
Meinung oder einer fremden Leistung — etwa eines Kunstwerkes — erkennen,
so darf er thnen nicht von vorneherein mit kritischen Vorbehalten begegnen,
nicht gleich mit Urteilsbereitschaft an sie herantreten, sondern er mul} sich
vollig in sie hineinversetzen, unter Ausschaltung aller eigener Reaktionen sich

1134



mit ihnen férmlich identifizieren. Es ist diese Haltung die wichtigste Voraus-
setzung dafiir, daB der Mensch iiberhaupt mit seiner Erkenntniskraft an
Wahrheiten und Wirklichkeiten heranlange, insbesondere an solche oberhalb
des sinnlich Wahrnehmbaren. Ist mithin der Aufstieg zu hoheren Erkennt-
nissen an diese Voraussetzung der «Kritiklosigkeit» gebunden, so liBt sich
einsehen, daBl es sich dabei nicht um Abgewo6hnung des Urteilsvermdgens
handeln kann, sondern lediglich um ein bewufites Abschalten jener, die klare
Sicht verbauenden, gleichsam vorgegebenen subjektiven Kriterien, diewirauch
im Alltagsleben (bezeichnenderweise gern: «blinde») I7or-Urteile nennen.
Hingegen wird in einem weiteren Stadium der Erkenntnis die richtige Orien-
tierung innerhalb der etlebten Wirklichkeiten erst recht wieder ein geiibtes
Unterscheidungsvermogen, geschirfte Utrteilskraft erfordern. Vielleicht darf
man es so ausdriicken: um Wirklichkeit erleben zu konnen, mull man erst die
Kritik zum Schweigen bringen; um das Erlebte erkennen (und das heilit auch:
bewerten) zu kénnen, mull man das kritische BewuBtsein aufrufen. In letzter
Instanz ist natiirlich Erkenntnis, als «Synthese von Wahrnehmung und Be-
griff», ohne Mitwirkung des unterscheidenden, urteilenden, «kritischen» Ele-
mentes nicht denkbar, schon weil Begriffsbildung selbst ein Akt der Unter-
scheidung ist. Nur wird eben Kiritik, die auch zu schweigen gelernt hat, reiferer
Entscheidungen fihig sein, als solche, die sich selbst vorlaut gleich an die Stelle
des Objektes setzt und die dadurch das Paradoxon einer «Erkenntnis ohne
Kenntnis» (der Sache nimlich) darstellt.

In der Sprache des Rudolf Steiner der Dramaturgie und auf der Ebene der
dortigen Belange spiegelt sich das Verhiltnis der beiden Funktionen der
Kritik — der negativen und der positiven — zueinander so:

«Es ist, seit es eine Kunstwissenschaft gibt, immer von Forderungen der
echten Kunst gesprochen worden. Der Kiinstler miisse dies oder jenes so oder
so machen, wurde gesagt. Es sitzt den Herren im Blute, und selbst die modern-
sten Geister konnen sich davon nicht losmachen. Ein Mensch, der plétzlich
vor sie hintrite und sagte: diese Rose ist nicht richtig, die soll anders sein,
den hielten sie fiir einen Tollhdusler. Aber dem Kiinstler wagen sie es alle
Tage zu sagen: Du muflt so oder so sein.

Oh, nun hére ich die Ganz-Gescheiten schon wieder einwenden: ja, dann
miiBte der Kritiker zu allem Ja und Amen sagen, dann miiBte er alles gelten
lassen. O nein, ihr Herren! Wenn einer mit einem ,Theaterstiick® kommt,
das gar nicht in die Kategorie der ,Theaterstiicke’ gehort, dann behandle
ich ihn ebenso wie einen Menschen, der mir ein greuliches Ding aus Papier-
maché fir eine wirkliche Rose anpreisen will. »

Durch das ganze Buch 148t sich verfolgen, wie Steiner im Sinne dieser Zwei-
seitigkeit verfihrt: wie er immer wieder zunichst den Standpunkt der /dentifi-
kation einnimmt oder einzunehmen bemiiht ist und dadurch zu positiven Fest-
stellungen gelangt, deren Objektivitit besonders augenfillig wird, wenn auf

1135



der Hand liegt, wie fern ihre Inhalte dem Wesen und Denken des Kritikers
liegen. Kommt am Ende dennoch ein negatives Urteil heraus, so geschieht es
gewissermaflen vom Inneren der Sache her, kraft Unterscheidung von Idee und
Verwirklichung, Absicht und Ergebnis, Wollen und Vollbringen. Der heutige
Leser kann sonach in diesem Buche abermals Anlisse genug aufspieBen fiir
den «Nachweis» von Meinungen und Gesinnungen wihrend jener Jahre, die
der spitere Rudolf Steiner nie und nimmer vertreten haben wiirde. Nun, er
hat sie auch damals nicht «vertreten»; er hat sie nur auseinandergesetzt und
dargestellt; freilich so vollig im Geiste des betreffenden Dichters oder der
betreflenden Dichtung, dal3 es bisweilen scheinen konnte, als stimme er damit
tberein. Aber wie auch der oben zitierte lingere Passus aus dem Aufsatz
Publikum, Kritiker und Theater zeigt, hielt Steiner es durchaus nicht fiir die
Aufgabe des Kiritikers, seine eigene Personlichkeit zwischen die Aussage des
Werkschopfers und diejenigen, an welche diese Aussage gerichtet sein will,
zu schieben. Und das ist eine Vorstellung von Kritikertum, die allerdings
allen neuzeitlichen Gepflogenheiten widerspricht, die dessen ungeachtet aber
als vorbildlich anerkannt werden sollte. Ubrigens bestitigt sich das « Mehr»
des Kritikers Steiner gegeniiber der zeit- und landesiiblichen Fachkritiker-
schaft nicht zuletzt auch darin, daB er gerade «die Kritik» selbst des ofteren
kritisch unter die Lupe nahm. Man hort in den betroffenen Kreisen derartige
Sitze heute gar nicht gern, wie sie unter dem Titel Wissenschaft und Kritik zu
lesen sind; etwa «...ein unproduktiver Kopf wird niemals iiber einen pro-
duktiven etwas zu sagen haben»; oder: «Einen Kritiker, der nichts weiter ist
als ein Kritiker, betrachte ich als eine tiberfliissige Persénlichkeit»; oder «Kri-
tik sollte im Grunde Nebenbeschiftigung sein» oder gar: «Wenn ein Journa-
list, der nie etwas Selbstindiges hervorgebracht hat, dem ich einen Kunstwert
beilegen kann, iiber ein Theaterstiick schreibt, so hat das nicht mehr Wert, als
wenn eine geistreiche Dame in einem Salon ihre Meinung iiber dieses Werk
zum besten gibt.» Das riihrt freilich an den Existenzkern einer groflen und
heute iiberaus michtigen Zunft. Aber es findet seine Parallele in den AuBetun-
gen nahezu aller schopferischen Geister iberragenden Formats. Meinungsver-
schiedenheiten in diesem Punkte gab es eigentlich von jeher nur unter den
verschiedenen geistigen Ringen. — Den Journalismus iiberhaupt gehen, neben
den Artikeln Gber die Kritik insbesondere, auch Abhandlungen an wie die
uber Stilkorruption durch die Presse und Zur Psychologie der Phrase. Allein, wie
iberall bei Steiner, geht auch bei diesen, zum Teil recht aggressiven, Polemi-
ken das absprechende Urteil Hand in Hand mit anregenden und aufbauenden
Gedanken. Indessen hat sich in den behandelten Angelegenheiten seither
Grundsitzliches kaum geindert, so daB3 die Steinersche «Kritik der Kritik»
bis heute ihre Aktualitit bewahrte. Mit ihrem Verfasser freilich steht es da
wesentlich anders. Fiir ihn lag die tiefere Bedeutung dieser gesamten Titigkeit,
einschlieBlich verwandter Publikationen der gleichen Jahre, vermutlich darin,

1136



dal er damit sozusagen das Pensum einer bestimmten Entwicklungsstufe ab-
solvierte und zugleich — von spiteren Ausnahmefillen abgesehen — das Sta-
dium der 6ffentlichen Kritikiibung wie der polemischen Auseinandersetzungen
iiberhaupt endgiiltig hinter sich brachte.

Doch nicht nur jene Vorstéfe gegen den Kunstjournalismus haben ihre
Aktualitit behalten; in viel hoherem MaBe gilt das von vielen dsthetischen Er-
Orterungen, die teils im Rahmen selbstindiger Thematik, teils in Ankniipfung
an einzelne Theaterbesprechungen ausgesponnen werden. Hier wird erst so
recht die innige und keinesfalls dilettantische Beziehung Rudolf Steiners zur
Kunst spiirbar, vor allem auch in der Argumentationsweise seiner Darlegungen
am konkreten Beispiel. Wie tief leuchtet er in das Geheimnis schoépferischer
Genialitit hinein, wenn er anliBlich einer Auffuhrung des Kithchens von Heil-
bronn im Deutschen Theater schreibt: «Das Vermogen Kleists, komplizierteste
Charaktere zu zeichnen, ist ein unbegrenztes. Es gibt wenige Gestalten der
Dichtung, die so wahr vor uns stehen wie Kithchens Vater, Theobald Friede-
born. Eine unermeBliche dichterische Kraft gehort dazu, einen Menschen dar-
zustellen, in dessen Irrtum eine solche GroBe liegt. Dieser Theobald koénnte
die banalsten, diimmsten Dinge sagen: wir wiirden von ihnen gefesselt sein
wie von hochsten Wahrheiten.» Und wie wohltuend wird die menschliche Ur-
spriinglichkeit dieser Art von Kunstrichtertum sichtbar in den Worten: «Wenn
ich der Meinung wire, ein Kritiker miisse sich schimen, wenn er einmal zum
Schwirmer wird, so miilte ich ganz rot werden iiber das, was ich eben iiber
Das Kithchen von Heilbronn niedergeschrieben habe»; worauf er verspricht,
sich «auch gleich wieder ganz zusammenzunehmen und ganz vernunftig zu
sein», um {iber ein anderes Schauspiel zu sprechen, in welchem «nichts ist, was
Veranlassung zur Schwirmerei gibt». Nicht minder lichtvoll wie mit der Be-
merkung Uber Kleists «unermeBliche dichterische Kraft» dringt Steiner auf
den Grund der menschlich-kiinstlerischen Schaffensproblematik, wo er die
Verdnderlichkeit des Einflusses dramatischer Kunstwerke in der Zeit untersucht. Er
geht dabei von dem Wirkungsriickgang der Schillerschen Werke und der
Dauerwirkung der Shakespeareschen Dramen aus, um fortzufahren: «Ich
glaube, man muf} auf die Grundursachen der Wirkungen von Kunstwerken
eingehen, wenn man die eben beriihrte Frage 16sen will. In unserer Zeit ist
das nicht leicht. Denn in dem Zweige menschlichen Denkens, den man heute
Asthetik nennt, herrscht eine Fiille von Vorurteilen, die eine Verstindigung
unter unseren Zeitgenossen iber gewisse Grundfragen der Kunst geradezu
ausschlieBen. Vor allen Dingen denke ich, indem ich dieses sage, an gewisse
Klritiker, auf die alles, was innerhalb der Kunstbetrachtung nach Weltanschau-
ung oder Philosophie aussieht, wie auf den Stier ein rotes Tuch wirkt. Wie
der Dichter iiber die Dinge denkt, die den Inhalt zu seinen Werken abgeben,
das soll ganz gleichgiiltig sein. Ja, diese Kritiker sind sogar der Ansicht, daf3
der Kinstler um so groBer ist, je weniger er tiberhaupt denkt.» Steiner weist

1137



nun die weltanschaulichen Quellen des kiinstlerischen Schaffens bei verschie-
denen Dichtern nach und resiimiert: «Wer sich diese Wahrheiten gegenwirtig
hilt, wird einsehen, daBl Goethe, Schiller, Ibsen, Maeterlinck nur auf einen
bestimmten Kreis von Menschen wirken konnen, auf diejenigen, welche sich
in die Weltanschauung dieser Dichter einleben kénnen, welche denken und
empfinden kénnen wie sie. Daher rithrt es, dal die Wirkung dieser Kiinstler
Grenzen haben muB.» Demgegeniiber wird nun Shakespeare geschildert als
einer, dessen «Weltanschauung» am passendsten ausgedriickt werde, wenn
man sage: «Die Welt ist ihm ein Schauspiel.» Und weil er sich daher «fiir
keine Finseitigkeit engagiert habe», darum sei er auch «der wirksamste Dra-
matiker». Der ganze Essay (Auch ein Shakespeare-Geheimnis) ist nach Idee, An-
lage und Durchfithrung groBartig; wer ihn gelesen hat, wird sich um manche
Erkenntnis bereichert fithlen und gelernt haben, die Ursachen auch scheinbar
peripherischer Erscheinungen — wie hier der schwankenden oder bleibenden
Popularitit anspruchsvoller Theaterdichtungen — in tieferen Wirklichkeits-
schichten zu suchen als etwa im bloBen modischen «Geschmackswechsel»
oder dhnlichen Oberflichenbewegungen.

In jenem Essay war auch von Maurice Maeterlinck die Rede. Dieser Dichter
ist noch mehrfach Gegenstand besonderer Beachtung. Sobald von ihm ge-
sprochen wird, merkt man, trotz aller auch hier strikt gewahrten Objektivitit
und keineswegs zuriickgehaltener Kritik, daB Steiner Dinge beriihrt, die nahe
an seine eigene Gedankenwelt grenzen — ohne im Munde des Dichters jemals
die Klarheit zu gewinnen, um die es dem Denker zu tun ist, zu welcher er viel-
leicht gerade um die Zeit der Begegnung mit dem literarischen Phinomen
Maeterlinck durchbricht. Er schreibt da: « Maeterlinck ist nicht in erster Linie
eine kiinstlerische Natur. Die Kunstmittel, deren er sich bedient, sind unvoll-
kommen, fast kindlich. Wer nach der vollkommenen Kunst verlangt, kann
aus Maeterlincks Dichtungen keine Befriedigung empfangen. Er ist eine reli-
giose Natur. Er glaubt, daB3 es unendliche Tiefen der Menschenseele gibt und
daB3 der Mensch hinuntersteigen kann in diese unendlichen Tiefen. Dann findet
er in sich selbst Krifte, die ihn befihigen, das grofle Unbekannte zu umfassen,
das alle Zeiten als ein Gottliches verehrt haben. Wer diese Seelenkraft in sich
erweckt, fiir den gewinnen die alltiglichsten Dinge des Lebens einen geheim-
nisvollen, einen gottlichen Sinn.» In diesem Sinne geht es weiter; man konnte
meinen, es sei gar nicht mehr von Maeterlinck die Rede, sondern der «Kriti-
ker» habe sich unversehens in einen, ihn selbst gerade in jener «kritischen »
Epoche hochsteigen angehenden Monolog verloren. Allein so ist es nicht.
Vielmehr trifft hier eben einmal ein Sachliches mit Tief-Persénlichem zusam-
men; ibrigens ohnehin auf vollig objektivem, rein ideellem Niveau. Immer-
hin: von Rudolf Steiners Werdegang her gesehen, 1iB3t sich verstehen, wenn
ein etwas simpler Leser bei solchen Auslassungen in dem Dafiirhalten bestirkt
wird, aus Steiners Darlegungen spriche — stets und grundsitzlich — er selbst

1138



und seine unverriickbare, starr systematisierte Meinung. Wie muf} es indessen
diesen « Uberzeugungs »-Witterer verwirren, wenn er jene Maeterlinck-Inter-
pretation in frischer Erinnerung hat und hundertzwanzig Seiten weiter in der
Besprechung eines Dramas von Max Halbe liest: «Der menschliche Geist hat
jahrtausendelang nach dem ,leitenden Zweck® gesucht. Die naturwissenschaft-
liche Ansicht der Gegenwart setzt die mechanische Notwendigkeit dahin, wo
dieser Geist die weise Leitung vermutet hat. Der gesunde, freie Geist wird ge-
rade in dieser ,Losung des Weltritsels‘ seine schonste Befriedung finden. .. »
Das aber wurde im Jahre 1900 geschrieben, zwei Jahre #ach dem Maeterlinck-
Essay! Wiren die Steiner-Detektive mit ihrer Zitaten-Diagnostik auf dem rech-
ten Wege, so miilten sie mittels Gegeniiberstellung dieser beiden Schriftdo-
kumente beweisen konnen, dall Rudolf Steiner zwischen 1898 und 1900 sich
aus einem tieflotenden Spiritualisten in einen platten Materialisten gewandelt
habe. Das wire also die genaue Umkehrung der These von den «zwei» einan-
der widersprechenden Steinern — dem fritheren Materialisten und dem spi-
teren Spiritualisten —, zu deren Untermauerung so viele andere Zitate strapa-
ziert werden. ..

Es sind jedoch andere als weltanschauliche, philosophische oder auch nur
eigentlich «intellektuelle» Interessen, die ein Buch dramaturgischen und thea-
tergeschichtlichen Inhalts fiir Menschen mit entsprechenden Neigungen lesens-
wert machen. Solchen potentiellen Lesern sei gesagt, daB3 ihnen hier nicht zu-
gemutet wird, sich anstatt auf der schonen, grinen Weide buntfarbiger Ein-
driicke und Erlebnisse auf der diirren Heide blasser Spekulationen herumfiih-
ren zu lassen. Weder ermangeln die hier wiederholt in den Vordergrund ge-
riickten unentbehrlichen ideellen Darlegungen sprithender Lebendigkeit,
noch erdriicken sie etwa quantitativ den rein gegenstindlichen Lesestoff. Eine
derartige Sammlung von Niederschriften, die einmal unmittelbare Reflexe
greifbarer Lebenswirklichkeit waren, hat ja so etwas wie Memoirencharakter:
bei ihrer Lektiire steigen Ereignisse und Gestalten im Gedichtnis auf, die ein-
mal blutvolle Gegenwart waren. Mogen daher fiir Anthroposophen Abhand-
lungen wie diejenigen iiber Vorfragskanst insonderheit wertvoll sein, da sie die
Entwicklungsfiden sichtbar machen, die von Steiners damaligem «Drinnen-
stehen in dem Leben der dramatischen Kunst» zu seinem nachmaligen sprach-
kiinstlerischen Wirken fithren; alle anderen Leser werden darum nicht weniger
auf ihre Kosten kommen: sie finden neben den zahlreichen, wahrhaft kurz-
weilig unterrichtenden Ausfithrungen iiber damalige lokale Theaterverhilt-
nisse und uber Einzelheiten der Spielleitung wie der Darstellungskunst eine
Menge kritischer Berichte tiber Werke, Autoren und Schauspieler, denen wie-
derzubegegnen und sie fiir einen Augenblick zu lebendiger Gegenwirtigkeit
auferstehen zu lassen jedem Theaterfreunde und Literaturbeflissenen Vergnii-
gen bereiten wird. Die Anschaulichkeit der Steinerschen Schilderung und die
Frische seiner Diktion bewirken eben jene Vergegenwirtigung des Lingstver-

1139



gangenen, die niemals das Empfinden aufkommen l4Bt, es mit lingst Uber-
holtem, Veraltetem oder Abgestandenem zu tun zu haben. Im Gegenteil: sogar
das wirklich lingst Verjihrte lebt beim Lesen wieder auf, so dafB} begreiflich
wird, wieso es einmal Aktualitit besall. Unmoglich, die Namen der Autoren
und die Titel der Stiicke aufzuzihlen, die da, einst Eintags- oder Serien-
erfolge, inzwischen im Abgrunde der Jahrzehnte versunken, noch einmal
wie Traumbilder dem riickschauenden BewuBtsein voriiberschweben. Was
der Kritiker ihnen an Zuspruch oder Zurechtweisung angedeihen lieB, ist
freilich heute nicht mehr von Belang. Um so fesselnder jedoch, nachzulesen,
wie Rudolf Steiner iiber Novititen urteilte, die damals so manchen Bildungs-
bilirger schockierten, die jeder aufrechte «Idealist» mit Abscheu quittierte,
und die dennoch nicht nur von eminenter «ZeitgemiBheit» waren, sondern
auch den ehrenvollen Platz, den sie sich in der Geschichte der dramatischen
Dichtung erobern konnten, fir die Zukunft behaupteten. Es sei nur — an-
stelle einer Reihe dhnlicher Fille, die der Leser selbst entdecken moge — die
Wiirdigung von Gerhart Hauptmanns Fubrmann Henschel erwihnt; eines
Stiickes, das gewil3 zu jener Zeit nicht viele so einsichtsvolle und warmherzige
Beurteilungen erfahren hat. Von den Meinungen der Majoritit weicht Rudolf
Steiner iiberhaupt hiufig genug weit ab — und das wird hoffentlich niemanden
verwundern. Allein es lohnt sich allemal, auch und gerade solche — wie es
im Jargon unseres gleichgeschalteten modernen Journalismus heillt —
«schiefliegenden» Urteile und ihre Begriindungen aufmerksam zu studieren.
Meistens springt ein Gewinn dabei heraus. SchlieBlich handelte es sich hier
auch hinsichtlich des Theaters selbst um eine «kritische Epochey; nimlich
um die Zeit des Einbruchs der naturalistischen Stromung in die stehenden
Gewisser romantisierter idealistischer Tradition. So mancher Autorenname
bedeutete da ein Programm; so mancher Werktitel einen Aufruf.

Leichter als Autorennamen und Werktitel lassen sich, wenn auch nicht
liickenlos, die Namen der berithmten Mimen herzihlen, die in den Blittern
der Sammlung wieder Gestalt anzunehmen scheinen: Ferdinand Bonn, Louise
Dumont, Eleonore Duse, Willy Frobose, Max Grube, Arthur KrauBneck,
Adalbert Matkowsky, Emanuel Reicher, Adele Sandrock, Marie Seebach,
Adolf Sonnenthal, Agnes Sorma, Guido Thielscher, Alwine Wiecke, Paul
Wiecke, Charlotte Wolter und Ludwig Wiillner. Von dem, was jenerzeit gut
und teuer war, fehlt nicht viel.

Sei abschlieBend nochmals zusammengefal3t: es ist ein Buch, das Anspruch
darauf hat, als Anthologie kulturkritischer und kunstphilosophischer Studien,
zum mindesten aber als theatergeschichtliche Dokumentation neben den nam-
haftesten Erscheinungen verwandter Art zu rangieren; und dies zwar vollig
unabhingig davon, was es in der geistigen Entwicklung seines Autors einmal
bedeutet hat und aus diesem Grunde Schiilern und Verehrern Rudolf Steiners
stets bedeuten wird.

1140



	Rudolf Steiners Schriften zum Theater

