
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 12

Artikel: Rudolf Steiners Schriften zum Theater

Autor: Abendroth, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rudolf Steiners Schriften zum Theater

WALTER ABENDROTH

Wenn Rudolf Steiner weiter nichts geschrieben und hinterlassen hätte als seine

Theaterkritiken nebst den einschlägigen Aufsätzen und Vorträgen, so würden
diese genügt haben, seinen Namen in der gebildeten Welt lebendig zu erhalten.
Da aber dieser Name im Bewußtsein der Öffentlichkeit mit einer ungeheuer
reichen Lebensleistung scheinbar völbg andrer Art verbunden ist, in welcher
die genannten Arbeiten dem oberflächlichen Hinblick fast wie Fremdkörper,
jedenfalls wie kaum erwähnenswerte Nebendinge vorkommen mögen, so

gingen sie in diesem Reichtum einfach unter. Es war ihnen beschieden, auf
der einen Seite den Ressentiments gegen die Sache Steiners ohnehin, auf der
andern Seite einer gewissen Unterschätzung des Steinerschen Frühwerkes
überhaupt zum Opfer zu fallen. Sie haben infolgedessen bis heute die Würdigung

nicht erfahren, die ihnen gebührt. Um es noch deutlicher zu sagen : die
grundsätzlichen Gegner Rudolf Steiners werden bei ihm solche Publikationen
weder vermuten noch, wenn sie schon davon wissen, sich bemüßigt fühlen,
davon Kenntnis zu nehmen; die Mehrzahl der Anhänger wiederum wird es

schwer haben, ihnen den Rang im Gesamtwerke des großen Lehrers
einzuräumen, den sie tatsächlich beanspruchen können. Das eine ist so bedauerlich
wie das andere. Denn von Rechts wegen gehörten die Gesammelten Aufsätze
Zur Dramaturgie, wie sie in einem umfangreichen Bande der Rudolf Steiner-

Gesamtausgabe (Verlag der NachlaßVerwaltung ; Herausgeber Edwin Fro-
böse und Werner Teichert) erschienen sind, in die Bibliothek jedes
Theaterfreundes; nein: jedes kulturhistorisch Interessierten, gleichviel, welcher
weltanschaulichen Richtung er huldigt. Sie bilden einen gewichtigen Bestandteil
der theaterwissenschaftlichen Literatur und ergänzen die vorhandenen ähnlichen

Veröffentlichungen unterschiedlicher Bedeutung um eine Stimme, die
dem Chorus der akkreditierten Fachschriftsteller einen besonderen Klang von
geistiger Fülle hinzufügt. Damit soll aber beileibe kein Gegensatzverhältnis
statuiert werden. Der dramaturgische Autor Steiner ist alles andre als ein di-
lettierender Außenseiter; er kennt die fundamentalen Bedingungen der
dramatischen Dichtung so gut, wie Weite und Grenze der darsteUenden

Kunst, wie das theatralische Handwerk alltäglicher Bühnenpraxis. Was ihn
dennoch von dem Begriffeines «Fachmannes» abhebt, ist kein Weniger,
sondern ein Mehr: die universale Weite des Horizontes. Sein Blick ist nicht von
der Umzäunung eines abgezirkelten «Gebietes» beengt, wie der des Spezialisten

(der darum, nach Heimito von Doderers barscher Formulierung,
«notwendig ein Dummkopf» ist); er schaut vielmehr stets auf das Ganze der
menschlichen Existenz und ihres doppelbödigen Lebensraumes. Daß sich aus

1132



solcher Perspektive nicht selten Divergenzen zwischen dem rein fachlichen und
dem übergeordneten geistigen Befund ergeben können — Divergenzen, die
eben den bloßen Fachmann nicht zu beunruhigen pflegen — versteht sich von
selbst. Gerade in diesen divergierenden Aspekten aber hegt die Problematik
aller Kunstkritik begründet; gerade bei ihrer Bewältigung fängt die Kritik
erst an, fruchtbar zu werden.

Rudolf Steiners dramaturgische Schriften und Theaterkritiken faUen in die
Jahre 1889 bis 1900. Drei Jahre vorher hatte er die Grundlinien einer Erkenntnistheorie

der Goetheschen Weltanschauung geschrieben ; während des genannten
Zeitraumes arbeitete er weiter an den Einleitungen zu Goethes naturwissenschaftlichen

Schriften, verfaßte er Wahrheit und Wissenschaft, Friedrich Nietzsche, ein

Kämpfer gegen seine Zeit, und Goethes Weltanschauung; das Jahr 1900 brachte die
Schrift Haeckel und seine Gegner; nach 1900 folgten bald Die Mystik im

Aufgange des neuzeitlichen Geisteslebens und Das Christentum als mystische Tatsache. Es
handelt sich um eine Epoche in Steiners Leben, die man selbst als « kritisch »

bezeichnen könnte, wenn man sie mit den Augen jener Zeitgenossen sehen

wollte, denen hinter dem Anschein einer umwälzenden Wesensveränderung
die Kontinuität und tiefe Logik seiner Entwicklung verborgen bheb. Allein
die « Krise » war nicht durch eine Ungewißheit über das Ziel gegeben, sondern

nur durch eine solche über den Weg. Darauf des näheren einzugehen, ist hier
nicht der Ort. Doch darf man den dramaturgischen Schriften und der Tätigkeit,

aus welcher sie hervorgingen, in der angedeuteten Situation Rudolf
Steiners eine ganz bestimmte Rolle für die Meisterung eben jener «kritischen»
Situation zubiUigen; wobei das Wort kritisch in seinem Doppelsinn zur
Geltung kommen mag. Besagt doch, wie Kritik «Urteil», «Entscheidung», so
Krise einen Zustand, der auf Entscheidung drängt; und demgemäß kritisch
sowohl «urteilend» wie «in — oder vor — einer Entscheidung stehend». Alle
diese Wortinhalte treffen auf jene Situation des dreißig- bis vierzigjährigen
Steiner und eben auf einen beträchtlichen Teil der dramaturgischen Schriften

zu; so sehr, daß «kritische» Beobachter — vor allem solche, denen es auf
Unwahrheit und falsches Zeugnis nicht ankommt — behaupten, es habe zwei
Rudolf Steiner gegeben, von denen der zweite alles das verkündet habe, was
der erste ablehnte und bekämpfte. Daß dem nicht so ist, weiß jeder wirkliche
Sachkenner. Der weiß aber auch, wie leicht sich Nichtkennern das Unzutreffende

«beweisen» läßt. Nämhch mit Zitaten. Genau so, wie man mit
herausgegriffenen Zitaten auch beweisen kann, daß die Bibel ein pornographisches
Buch ist, Goethe ein gesinnungsloser Zyniker und Mozart ein Zotenreißer war.
Es ist mit Zitaten als corporibus delicti nicht anders als mit statistischen Zahlen :

zu ihrer richtigen Deutung gehört die Kenntnis aUer Faktoren, von denen
sie abstrahiert sind. Bezüglich Steiners und seines behaupteten profunden
Anschauungswechsels vom radikalen Materialismus zum extremen Spiritualismus
genügt es schon, die deutsche Sprache zu beherrschen und exakt lesen zu können.

1133



Jene Jahre zwischen 1889 und 1900 waren für Rudolf Steiner bewegte auch
durch den zweimaligen Ortswechsel: 1889 von Wien nach Weimar, 1897 von
Weimar nach Berlin. An aUen drei Orten beschäftigte sich Steiner neben seinen
wissenschaftlichen und philosophischen Arbeiten intensiv mit hterarischen und
theatralischen Angelegenheiten. Seine Berichte und Essays erschienen in der
Deutschen Post (Berlin), den Nationalen Blättern (Wien), dem Literarischen
Merkur und der Zeitschrift Deutschland (Weimar) sowie im Magazin für Literatur

(Berlin) und in den Dramaturgischen Blättern (Berlin und Wien). Für das

Magazin für Literatur zeichnete Steiner seit seiner Übersiedlung nach Berhn,
in Gemeinschaft mit Otto Erich Hardeben (von 1898 an dazu Moriz Zitter)
als Herausgeber, außerdem als verantwortlicher Redakteur. Dem Magazin
stand die «Freie literarische GeseUschaft» nahe, die es sich unter anderm zur
Aufgabe gemacht hatte, moderne Dramen, die sich noch nicht durchzusetzen
vermochten, als Studioaufführungen herauszubringen. An diesen Aufführungen

beteiligte sich Rudolf Steiner mit Hartleben zusammen mehrfach auch als

Regisseur, öfter hielt er hier einführende Vorträge. Zu einer «Dramatischen

GeseUschaft» bestanden ebenfaUs Beziehungen, die sich jedoch weniger
lebendig auswirkten. Das war also der historische äußere Rahmen zu dem
Bilde des Theaterwissenschaftlers, dramaturgischen Essayisten und Kritikers
Rudolf Steiner.

Es ist nun an der Zeit, auf den Kern der Sache zu kommen. Steiners
Einstellung zur Kritik ganz aUgemein hat ihren sehr bestimmten Ausdruck in
zwei grundsätzlichen Erklärungen gefunden, die er, in den verschiedensten

Zusammenhängen, immer einmal wiederholte. Auch sie sind so geartet, daß,

wer nicht verstehen will, aus ihnen einen unlösbaren Widerspruch herauslesen
kann. Wir woUen indessen hier die «Lösung» gleich vorwegnehmen, indem
wir an eine andere oft wiederholte Bemerkung Steiners erinnern, derzufolge
jeder Gegenstand seine wahre Beschaffenheit erst erkennen lasse, wenn man
ihn von allen Seiten betrachtet habe. Auch die beiden Erklärungen zur Kritik
zeigen sozusagen zwei Seiten derselben MedaiUe. Und es ist nicht schwer
einzusehen, daß diese beiden Seiten zusammengehören, daß sie beide zusammen
erst die ganze «MedaiUe» und ihre unantastbare Gültigkeit ausmachen.

Die erste Erklärung trifft die Kritik als Hindernis wahrer Erkenntnis, die
zweite erweist sie als deren unerläßliche Voraussetzung. Und es wird sich zeigen,
daß den beiden gegensätzhchen «Ansichten» auch gegensätzliche Wirkungsweisen,

ja, gegensätzliche Eigenschaften der Kritik und des kritischen Verhaltens

entsprechen. Die gegensätzlichen Aspekte lassen sich wie folgt umschreiben

: Will der Mensch das wahre Wesen eines anderen Menschen, einer anderen

Meinung oder einer fremden Leistung — etwa eines Kunstwerkes — erkennen,
so darf er ihnen nicht von vorneherein mit kritischen Vorbehalten begegnen,
nicht gleich mit Urteilsbereitschaft an sie herantreten, sondern er muß sich

völlig in sie hineinversetzen, unter Ausschaltung aber eigener Reaktionen sich

1134



mit ihnen förmlich identifizieren. Es ist diese Haltung die wichtigste Voraussetzung

dafür, daß der Mensch überhaupt mit seiner Erkenntniskraft an
Wahrheiten und Wirklichkeiten heranlange, insbesondere an solche oberhalb
des sinnlich Wahrnehmbaren. Ist mithin der Aufstieg zu höheren Erkenntnissen

an diese Voraussetzung der «Kritiklosigkeit» gebunden, so läßt sich

einsehen, daß es sich dabei nicht um Abgewöhnung des Urteilsvermögens
handeln kann, sondern lediglich um ein bewußtes Abschalten jener, die klare
Sicht verbauenden, gleichsam vorgegebenen subjektiven Kriterien, diewir auch

im Alltagsleben (bezeichnenderweise gern: «blinde») Kor-Urteile nennen.
Hingegen wird in einem weiteren Stadium der Erkenntnis die richtige
Orientierung innerhalb der erlebten Wirklichkeiten erst recht wieder ein geübtes
Unterscheidungsvermögen, geschärfte Urteilskraft erfordern. Vielleicht darf
man es so ausdrücken: um Wirklichkeit erleben zu können, muß man erst die
Kritik zum Schweigen bringen; um das Erlebte erkennen (und das heißt auch:

bewerten) zu können, muß man das kritische Bewußtsein aufrufen. In letzter
Instanz ist natürhch Erkenntnis, als «Synthese von Wahrnehmung und
Begriff», ohne Mitwirkung des unterscheidenden, urteilenden, «kritischen»
Elementes nicht denkbar, schon weil Begriffsbildung selbst ein Akt der
Unterscheidung ist. Nur wird eben Kritik, die auch zu schweigen gelernt hat, reiferer
Entscheidungen fähig sein, als solche, die sich selbst vorlaut gleich an die Stelle
des Objektes setzt und die dadurch das Paradoxon einer «Erkenntnis ohne
Kenntnis » (der Sache nämlich) darsteUt.

In der Sprache des Rudolf Steiner der Dramaturgie und auf der Ebene der

dortigen Belange spiegelt sich das Verhältnis der beiden Funktionen der

Kritik — der negativen und der positiven — zueinander so :

«Es ist, seit es eine Kunstwissenschaft gibt, immer von Forderungen der
echten Kunst gesprochen worden. Der Künstler müsse dies oder jenes so oder

so machen, wurde gesagt. Es sitzt den Herren im Blute, und selbst die modernsten

Geister können sich davon nicht losmachen. Ein Mensch, der plötzlich
vor sie hinträte und sagte: diese Rose ist nicht richtig, die soll anders sein,
den hielten sie für einen Tollhäusler. Aber dem Künstler wagen sie es alle

Tage zu sagen: Du mußt so oder so sein.

Oh, nun höre ich die Ganz-Gescheiten schon wieder einwenden: ja, dann
müßte der Kritiker zu aUem Ja und Amen sagen, dann müßte er alles gelten
lassen. O nein, ihr Herren! Wenn einer mit einem ,Theaterstück' kommt,
das gar nicht in die Kategorie der ,Theaterstücke' gehört, dann behandle
ich ihn ebenso wie einen Menschen, der mir ein greuliches Ding aus Papiermache

für eine wirkliche Rose anpreisen will. »

Durch das ganze Buch läßt sich verfolgen, wie Steiner im Sinne dieser
Zweiseitigkeit verfährt : wie er immer wieder zunächst den Standpunkt der Identifikation

einnimmt oder einzunehmen bemüht ist und dadurch zu positiven
Feststellungen gelangt, deren Objektivität besonders augenfäUig wird, wenn auf

"35



der Hand liegt, wie fern ihre Inhalte dem Wesen und Denken des Kritikers
liegen. Kommt am Ende dennoch ein negatives Urteil heraus, so geschieht es

gewissermaßen vom Inneren der Sache her, kraft Unterscheidung von Idee und

Verwirklichung, Absicht und Ergebnis, Wollen und Vollbringen. Der heutige
Leser kann sonach in diesem Buche abermals Anlässe genug aufspießen für
den «Nachweis» von Meinungen und Gesinnungen während jener Jahre, die
der spätere Rudolf Steiner nie und nimmer vertreten haben würde. Nun, er
hat sie auch damals nicht «vertreten»; er hat sie nur auseinandergesetzt und
dargestellt; freilich so vöUig im Geiste des betreffenden Dichters oder der
betreffenden Dichtung, daß es bisweilen scheinen könnte, als stimme er damit
überein. Aber wie auch der oben zitierte längere Passus aus dem Aufsatz
Publikum, Kritiker und Theater zeigt, hielt Steiner es durchaus nicht für die

Aufgabe des Kritikers, seine eigene Persönhchkeit zwischen die Aussage des

Werkschöpfers und diejenigen, an welche diese Aussage gerichtet sein will,
zu schieben. Und das ist eine Vorstellung von Kritikertum, die allerdings
allen neuzeitlichen Gepflogenheiten widerspricht, die dessen ungeachtet aber
als vorbildlich anerkannt werden sollte. Übrigens bestätigt sich das «Mehr»
des Kritikers Steiner gegenüber der zeit- und landesüblichen Fachkritikerschaft

nicht zuletzt auch darin, daß er gerade «die Kritik» selbst des öfteren
kritisch unter die Lupe nahm. Man hört in den betroffenen Kreisen derartige
Sätze heute gar nicht gern, wie sie unter dem Titel Wissenschaft und Kritik zu
lesen sind ; etwa «... ein unproduktiver Kopf wird niemals über einen
produktiven etwas zu sagen haben » ; oder : « Einen Kritiker, der nichts weiter ist
als ein Kritiker, betrachte ich als eine überflüssige Persönlichkeit»; oder «Kritik

sollte im Grunde Nebenbeschäftigung sein» oder gar: «Wenn ein Journalist,

der nie etwas Selbständiges hervorgebracht hat, dem ich einen Kunstwert
beilegen kann, über ein Theaterstück schreibt, so hat das nicht mehr Wert, als

wenn eine geistreiche Dame in einem Salon ihre Meinung über dieses Werk
zum besten gibt. » Das rührt freilich an den Existenzkern einer großen und
heute überaus mächtigen Zunft. Aber es findet seine Parallele in den Äußerungen

nahezu aller schöpferischen Geister überragenden Formats.
Meinungsverschiedenheiten in diesem Punkte gab es eigentlich von jeher nur unter den
verschiedenen geistigen Rängen. — Den Journalismus überhaupt gehen, neben
den Artikeln über die Kritik insbesondere, auch Abhandlungen an wie die
über Stilkorruption durch die Presse und Zur Psychologie der Phrase. Allein, wie
überall bei Steiner, geht auch bei diesen, zum Teil recht aggressiven, Polemiken

das absprechende Urteil Hand in Hand mit anregenden und aufbauenden
Gedanken. Indessen hat sich in den behandelten Angelegenheiten seither
Grundsätzliches kaum geändert, so daß die Steinersche «Kritik der Kritik»
bis heute ihre Aktualität bewahrte. Mit ihrem Verfasser freilich steht es da

wesenthch anders. Für ihn lag die tiefere Bedeutung dieser gesamten Tätigkeit,
einschließlich verwandter Publikationen der gleichen Jahre, vermutlich darin,

1136



daß er damit sozusagen das Pensum einer bestimmten Entwicklungsstufe
absolvierte und zugleich — von späteren Ausnahmefällen abgesehen — das
Stadium der öffentbchen Kritikübung wie der polemischen Auseinandersetzungen
überhaupt endgültig hinter sich brachte.

Doch nicht nur jene Vorstöße gegen den Kunstjournalismus haben ihre
Aktualität behalten; in viel höherem Maße gilt das von vielen ästhetischen

Erörterungen, die teils im Rahmen selbständiger Thematik, teils in Anknüpfung
an einzelne Theaterbesprechungen ausgesponnen werden. Hier wird erst so
recht die innige und keinesfalls dilettantische Beziehung Rudolf Steiners zur
Kunst spürbar, vor allem auch in der Argumentationsweise seiner Darlegungen
am konkreten Beispiel. Wie tief leuchtet er in das Geheimnis schöpferischer
Genialität hinein, wenn er anläßlich einer Aufführung des Käthchens von Heilbronn

im Deutschen Theater schreibt: «Das Vermögen Kleists, komplizierteste
Charaktere zu zeichnen, ist ein unbegrenztes. Es gibt wenige Gestalten der

Dichtung, die so wahr vor uns stehen wie Käthchens Vater, Theobald Friedeborn.

Eine unermeßliche dichterische Kraft gehört dazu, einen Menschen
darzustellen, in dessen Irrtum eine solche Größe liegt. Dieser Theobald könnte
die banalsten, dümmsten Dinge sagen: wir würden von ihnen gefesselt sein

wie von höchsten Wahrheiten. » Und wie wohltuend wird die menschliche
Ursprünglichkeit dieser Art von Kunstrichtertum sichtbar in den Worten : «Wenn
ich der Meinung wäre, ein Kritiker müsse sich schämen, wenn er einmal zum
Schwärmer wird, so müßte ich ganz rot werden über das, was ich eben über
Das Käthchen von Heilbronn niedergeschrieben habe»; worauf er verspricht,
sich «auch gleich wieder ganz zusammenzunehmen und ganz vernünftig zu
sein », um über ein anderes Schauspiel zu sprechen, in welchem « nichts ist, was
Veranlassung zur Schwärmerei gibt ». Nicht minder lichtvoll wie mit der
Bemerkung über Kleists «unermeßliche dichterische Kraft» dringt Steiner auf
den Grund der menschhch-künstlerischen Schaffensproblematik, wo er die
Veränderlichkeit des Einflusses dramatischer Kunstwerke in der Zeit untersucht. Er
geht dabei von dem Wirkungsrückgang der Schillerschen Werke und der

Dauerwirkung der Shakespeareschen Dramen aus, um fortzufahren: «Ich
glaube, man muß auf die Grundursachen der Wirkungen von Kunstwerken
eingehen, wenn man die eben berührte Frage lösen will. In unserer Zeit ist
das nicht leicht. Denn in dem Zweige menschlichen Denkens, den man heute
Ästhetik nennt, herrscht eine Fülle von Vorurteilen, die eine Verständigung
unter unseren Zeitgenossen über gewisse Grundfragen der Kunst geradezu
ausschließen. Vor allen Dingen denke ich, indem ich dieses sage, an gewisse
Kritiker, auf die alles, was innerhalb der Kunstbetrachtung nach Weltanschauung

oder Philosophie aussieht, wie auf den Stier ein rotes Tuch wirkt. Wie
der Dichter über die Dinge denkt, die den Inhalt zu seinen Werken abgeben,
das soll ganz gleichgültig sein. Ja, diese Kritiker sind sogar der Ansicht, daß

der Künsder um so größer ist, je weniger er überhaupt denkt. » Steiner weist

1137



nun die weltanschaubchen Quellen des künsderischen Schaffens bei verschiedenen

Dichtern nach und resümiert : «Wer sich diese Wahrheiten gegenwärtig
hält, wird einsehen, daß Goethe, SchiUer, Ibsen, Maeterhnck nur auf einen
bestimmten Kreis von Menschen wirken können, auf diejenigen, welche sich
in die Weltanschauung dieser Dichter einleben können, welche denken und
empfinden können wie sie. Daher rührt es, daß die Wirkung dieser Künstler
Grenzen haben muß.» Demgegenüber wird nun Shakespeare geschildert als

einer, dessen «Weltanschauung» am passendsten ausgedrückt werde, wenn
man sage: «Die Welt ist ihm ein Schauspiel.» Und weil er sich daher «für
keine Einseitigkeit engagiert habe», darum sei er auch «der wirksamste
Dramatiker». Der ganze Essay (Auch ein Shakespeare-Geheimnis) ist nach Idee,
Anlage und Durchführung großartig ; wer ihn gelesen hat, wird sich um manche
Erkenntnis bereichert fühlen und gelernt haben, die Ursachen auch scheinbar

peripherischer Erscheinungen — wie hier der schwankenden oder bleibenden
Popularität anspruchsvoUer Theaterdichtungen — in tieferen Wirklichkeitsschichten

zu suchen als etwa im bloßen modischen «Geschmackswechsel»
oder ähnlichen Oberflächenbewegungen.

In jenem Essay war auch von Maurice Maeterlinck die Rede. Dieser Dichter
ist noch mehrfach Gegenstand besonderer Beachtung. Sobald von ihm
gesprochen wird, merkt man, trotz aUer auch hier strikt gewahrten Objektivität
und keineswegs zurückgehaltener Kritik, daß Steiner Dinge berührt, die nahe

an seine eigene Gedankenwelt grenzen — ohne im Munde des Dichters jemals
die Klarheit zu gewinnen, um die es dem Denker zu tun ist, zu welcher er
vielleicht gerade um die Zeit der Begegnung mit dem literarischen Phänomen
Maeterlinck durchbricht. Er schreibt da: «Maeterlinck ist nicht in erster Linie
eine künstlerische Natur. Die Kunstmittel, deren er sich bedient, sind
unvollkommen, fast kindlich. Wer nach der vollkommenen Kunst verlangt, kann
aus Maeterlincks Dichtungen keine Befriedigung empfangen. Er ist eine
rehgiöse Natur. Er glaubt, daß es unendliche Tiefen der Menschenseele gibt und
daß der Mensch hinuntersteigen kann in diese unendlichen Tiefen. Dann findet
er in sich selbst Kräfte, die ihn befähigen, das große Unbekannte zu umfassen,
das alle Zeiten als ein Göttliches verehrt haben. Wer diese Seelenkraft in sich

erweckt, für den gewinnen die alltäglichsten Dinge des Lebens einen
geheimnisvollen, einen göttlichen Sinn.» In diesem Sinne geht es weiter; man könnte
meinen, es sei gar nicht mehr von Maeterlinck die Rede, sondern der «Kritiker»

habe sich unversehens in einen, ihn selbst gerade in jener «kritischen»
Epoche höchsteigen angehenden Monolog verloren. AUein so ist es nicht.
Vielmehr trifft hier eben einmal ein Sachhches mit Tief-Persönlichem zusammen;

übrigens ohnehin auf völlig objektivem, rein ideeUem Niveau. Immerhin:

von Rudolf Steiners Werdegang her gesehen, läßt sich verstehen, wenn
ein etwas simpler Leser bei solchen Auslassungen in dem Dafürhalten bestärkt
wird, aus Steiners Darlegungen spräche — stets und grundsätzlich — er selbst

1138



und seine unverrückbare, starr systematisierte Meinung. Wie muß es indessen
diesen «Überzeugungs »-Witterer verwirren, wenn er jene Maeterlinck-Interpretation

in frischer Erinnerung hat und hundertzwanzig Seiten weiter in der

Besprechung eines Dramas von Max Halbe best : « Der menschliche Geist hat

jahrtausendelang nach dem .leitenden Zweck' gesucht. Die naturwissenschaftliche

Ansicht der Gegenwart setzt die mechanische Notwendigkeit dahin, wo
dieser Geist die weise Leitung vermutet hat. Der gesunde, freie Geist wird
gerade in dieser ,Lösung des Welträtsels' seine schönste Befriedung finden...»
Das aber wurde im Jahre 1900 geschrieben, zwei Jahre nach dem Maeterlinck-
Essay! Wären die Steiner-Detektive mit ihrer Zitaten-Diagnostik auf dem rechten

Wege, so müßten sie mittels Gegenüberstellung dieser beiden Schriftdokumente

beweisen können, daß Rudolf Steiner zwischen 1898 und 1900 sich

aus einem tieflotenden Spiritualisten in einen platten Materialisten gewandelt
habe. Das wäre also die genaue Umkehrung der These von den «zwei» einander

widersprechenden Steinern — dem früheren Materialisten und dem
späteren Spiritualisten —, zu deren Untermauerung so viele andere Zitate strapaziert

werden...
Es sind jedoch andere als weltanschauliche, philosophische oder auch nur

eigentlich «intellektuelle» Interessen, die ein Buch dramaturgischen und
theatergeschichtlichen Inhalts für Menschen mit entsprechenden Neigungen lesenswert

machen. Solchen potentiellen Lesern sei gesagt, daß ihnen hier nicht
zugemutet wird, sich anstatt auf der schönen, grünen Weide buntfarbiger
Eindrücke und Erlebnisse auf der dürren Heide blasser Spekulationen herumführen

zu lassen. Weder ermangeln die hier wiederholt in den Vordergrund
gerückten unentbehrlichen ideellen Darlegungen sprühender Lebendigkeit,
noch erdrücken sie etwa quantitativ den rein gegenständlichen Lesestoff. Eine
derartige Sammlung von Niederschriften, die einmal unmittelbare Reflexe

greifbarer Lebenswirklichkeit waren, hat ja so etwas wie Memoirencharakter:
bei ihrer Lektüre steigen Ereignisse und Gestalten im Gedächtnis auf, die einmal

blutvoUe Gegenwart waren. Mögen daher für Anthroposophen Abhandlungen

wie diejenigen über Vortragskunst insonderheit wertvoll sein, da sie die

Entwicklungsfäden sichtbar machen, die von Steiners damaligem «Drinnen-
stehen in dem Leben der dramatischen Kunst » zu seinem nachmahgen
sprachkünstlerischen Wirken führen; alle anderen Leser werden darum nicht weniger
auf ihre Kosten kommen : sie finden neben den zahlreichen, wahrhaft
kurzweilig unterrichtenden Ausführungen über damalige lokale Theaterverhältnisse

und über Einzelheiten der SpieUeitung wie der Darstellungskunst eine

Menge kritischer Berichte über Werke, Autoren und Schauspieler, denen wie-
derzubegegnen und sie für einen Augenblick zu lebendiger Gegenwärtigkeit
auferstehen zu lassen jedem Theaterfreunde und Literaturbeflissenen Vergnügen

bereiten wird. Die Anschaulichkeit der Steinerschen Schilderung und die
Frische seiner Diktion bewirken eben jene Vergegenwärtigung des Längstver-

1139



gangenen, die niemals das Empfinden aufkommen läßt, es mit längst
Überholtem, Veraltetem oder Abgestandenem zu tun zu haben. Im Gegenteil: sogar
das wirklich längst Verjährte lebt beim Lesen wieder auf, so daß begreiflich
wird, wieso es einmal Aktualität besaß. Unmöglich, die Namen der Autoren
und die Titel der Stücke aufzuzählen, die da, einst Eintags- oder
Serienerfolge, inzwischen im Abgrunde der Jahrzehnte versunken, noch einmal
wie Traumbilder dem rückschauenden Bewußtsein vorüberschweben. Was
der Kritiker ihnen an Zuspruch oder Zurechtweisung angedeihen ließ, ist
freilich heute nicht mehr von Belang. Um so fesselnder jedoch, nachzulesen,
wie Rudolf Steiner über Novitäten urteilte, die damals so manchen Bildungsbürger

schockierten, die jeder aufrechte «Idealist» mit Abscheu quittierte,
und die dennoch nicht nur von eminenter «Zeitgemäßheit» waren, sondern
auch den ehrenvollen Platz, den sie sich in der Geschichte der dramatischen

Dichtung erobern konnten, für die Zukunft behaupteten. Es sei nur —
anstelle einer Reihe ähnlicher Fälle, die der Leser selbst entdecken möge — die

Würdigung von Gerhart Hauptmanns Fuhrmann Henschel erwähnt; eines

Stückes, das gewiß zu jener Zeit nicht viele so einsichtsvolle und warmherzige
Beurteilungen erfahren hat. Von den Meinungen der Majorität weicht Rudolf
Steiner überhaupt häufig genug weit ab — und das wird hoffentlich niemanden
verwundern. Allein es lohnt sich allemal, auch und gerade solche — wie es

im Jargon unseres gleichgeschalteten modernen Journalismus heißt —
«schiefliegenden» Urteile und ihre Begründungen aufmerksam zu studieren.
Meistens springt ein Gewinn dabei heraus. Schheßlich handelte es sich hier
auch hinsichtbch des Theaters selbst um eine «kritische Epoche»; nämhch

um die Zeit des Einbruchs der naturalistischen Strömung in die stehenden
Gewässer romantisierter idealistischer Tradition. So mancher Autorenname
bedeutete da ein Programm; so mancher Werktitel einen Aufruf.

Leichter als Autorennamen und Werktitel lassen sich, wenn auch nicht
lückenlos, die Namen der berühmten Mimen herzählen, die in den Blättern
der Sammlung wieder Gestalt anzunehmen scheinen: Ferdinand Bonn, Louise
Dumont, Eleonore Duse, WiUy Froböse, Max Grube, Arthur Kraußneck,
Adalbert Matkowsky, Emanuel Reicher, Adele Sandrock, Marie Seebach,

Adolf Sonnenthal, Agnes Sorma, Guido Thielscher, Alwine Wiecke, Paul
Wiecke, Charlotte Wolter und Ludwig Wüllner. Von dem, was jenerzeit gut
und teuer war, fehlt nicht viel.

Sei abschließend nochmals zusammengefaßt: es ist ein Buch, das Anspruch
darauf hat, als Anthologie kulturkritischer und kunstphilosophischer Studien,
zum mindesten aber als theatergeschichtliche Dokumentation neben den
namhaftesten Erscheinungen verwandter Art zu rangieren; und dies zwar völlig
unabhängig davon, was es in der geistigen Entwicklung seines Autors einmal
bedeutet hat und aus diesem Grunde Schülern und Verehrern Rudolf Steiners

stets bedeuten wird.

1140


	Rudolf Steiners Schriften zum Theater

