Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 11

Buchbesprechung: Bucher
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHER

FRIEDRICH SCHLEGELS SPRACHTHEORIE

Eine der wichtigsten Unternehmungen in
der gegenwirtigen Germanistik ist die kri-
tische Herausgabe der Wetke Friedtich
Schlegels, des romantischen Ideenspenders
und Anregers. DaBl dieser Bemiihung um
die Integritit der Texte jene andere nicht
minder wichtige nebenherliuft, dutch
welche Schlegels Anschauungen historisch
und literarisch fixiett und erkannt werden,
nimlich die eigentlich literarhistorische Be-
mithung um Schlegels geistesgeschichtlichen
Stellenwert in der romantischen Bewegung,
ist nicht nur natiirlich, sondern etrfordert.
Niisses Arbeit: «Die Sprachtheotie Fried-
rich Schlegels» setzt hier nicht nur gewis-
sermaBen einen Anfang, sondern auch gleich
einen MaBstab®.

Entgegen landliufiger Ansicht enthalten
Friedrich Schlegels Dtesdener Votlesungen
nicht Schlegels Sprachphilosophie. Mit die-
ser Einsicht begriindet Niisse seinen beim
Gesamtwerk einsetzenden Versuch iiber
Schlegels «Sprachtheorie ». Niisse stellt sich
folgende Aufgabe: «Die Aussagen, die nicht
eine bestimmte Etscheinung der Sprache be-
treffen, sondetn ihr Wesen und ihre Bedeu-
tung im menschlichen Dasein, sollen ge-
sammelt und interpretiert werden » (12). Der
werkinterne Zusammenhang det die Sprache
betreffenden Aussagen Schlegels steht also
im Vordergrund. Das bedingt ein Zusam-
mengehen historischer und systematischer
Gesichtspunkte, was Nisse dadurch zuwege-
bringt, daB et in sciner Arbeit das Systema-
tische weitgehend biographisch aufzuschliis-
seln versteht. — Als ein Gliick ist es zu wet-
ten, daB der im Hetbst 1955 in det Gorres-
Gesellschaft  aufgefundene  Schlegelsche
NachlaB von Niisse noch im Manuskript ein-
gesehen werden konnte. Insofern stellt diese
Arbeit ein Novum dar: zum ersten Mal sind
hier unter weitergreifenden, Schlegels ganzes
Wirtken einbeziehenden Gesichtspunkten die
Akten tiber Friedrich Schlegel neu gedfinet
worden.

Am Anfang der Reflexion iiber die
Sprache des Menschen steht zumeist der Ge-
danke an die tietische «Sprache». Sie stellt
in gewissem Sinn die Grundlage der Sprache
dar, Der Gedanke iiber die tierische Sprache
ist ambivalent: er erfaBt einerseits den Ab-
stand zwischen tierischen ILauten und
menschlichem Sptrechen als absolute Diffe-
renz, artikuliert diese Differenz anderseits als
paradoxe Analogie (Schlegel: «Sprache als
Gipfel der Tierheit»). Mit diesem Analogie-
denken beginnt auch Schlegel sein Philoso-
phieten iiber die Sprache, insofern als er den
gerichteten tierischen Art-Laut als Grund-
lage seines Denkens iiber die Sprache nimmt.

Diese Schlegelsche Analogie ist aber kei-
neswegs diffetenzblind. Der Gerichtetheit
des tierischen Vetlautens steht die «unbe-
stimmte Bestimmbatkeit» des menschlichen
Sprechens gegeniiber. Niisse bringt diesen
Gedanken bestechend in Zusammenhang mit
Gehlens «biologisch » ansetzender Sprachbe-
trachtung, in welcher der Mensch als fiktives
Tier betrachtet wird. Ein sonst immer nur
behaupteter progressiver Zug in Schlegels
Denken wird so historisch dutchschaubar.

Der Sinn, der die Sinnlichkeit der ver-
lautenden Sprache wahtnimmt, ist das Ge-
hor. Dieser scheinbar im Materiellen verblei-
benden Erkenntnis Schlegels wohnt ein Gei-
stiges inne, da Sinnliches wahrnehmen simul-
tan das Geistige datin finden heif}t. Damit
riickt der «matetielle» Schall an sich unter
das Schibboleth der menschlichen Freiheit,
weshalb sich Schlegel konsequenterweise
einen Taubstummen nicht mehr als einen
eigentlichen Menschen vorstellen kann, da
bei ihm das Gehdér — Symbol der innetren
Zusammengehorigkeit von Geistigem und
Sinnlichem — fehlt.

Schlegels entscheidende Aussagen iiber
das Wesen der Spracke finden sich in seinen
Kolner Votlesungen und sind im Konnex
mit seinen philosophischen Grundanschau-
ungen zu verstehen. Am Schlisselbegriff

1067



«Schein» gelingt es Niisse, ganz iibertra-
schend Schlegels Anschauung iiber das We-
sen der Sprache zu etliutern. Unter « Schein»
versteht Schlegel idealistisch die Art und
Weise, wie dem Ich etwas vorkommt, oder
einfach: den Gegenstand, das Ding in seiner
essentiellen Zuhandenheit fiirs Subjekt. Aber
fiir Schlegel gibt es leeren Schein nicht als
idealistische Entleerung der Dingwelt.
Schein ist ihm immer identisch mit «Bedeu-
tung »; Bedeutung ist sinnhabender Schein.
Selbst Naturerscheinungen sind fiir ihn daher
Worte, sinnhabender Schein, der als Erschei-
nung auf ein Erscheinendes zuriickweist. Et-
kenntnis kommt also nicht dadurch zustande,
daB sich ein Ich fichtisch ein Nicht-Ich ge-
geniiberstellt, indem es dieses dutrch absolute
Subjektivitit relativiert, sondern dadurch,
daB zwischen Ich und Nicht-Ich durch Mit-
teilung des Ichs ein Sinnzusammenhang ge-
stiftet wird. Objektivitit beruht fiir Schlegel
auf Intersubjektivitit. So wird fiir ihn
die Sprache — als Medium der Intersubjek-
tivitit — Ansatzpunkt seiner Kritik an Fichte
und Kant. Von der Sprache her, deren We-
sen die Moglichkeit und Wirklichkeit der
Intersubjektivitit selbst ist, verurteilt Schle-
gel den absoluten Idealismus im Sinn eines
kritischen Realismus, der einzig fihig ist, die
Sprache spekulativ zu bewiltigen. Sprache
ist weder ganz dem Subjekt noch ganz der
Dingwelt zuzuweisen; fiit Schlegel «widet-
steht (Sprache) in der Mitte» (29).

Es ist fiir Schlegel naheliegend, daf3 so
alles Erscheinende zum «Du des Gegen-
standes» oder zum «Wort des Gegenstan-
des» werden kann, Das Verhiltnis zwischen
Ich und Gegenstand charakterisiert Niisse
als «Vereinbarung des Ich mit dem ,Du des
Gegenstandes®» (31). Das Dialogische wird
so (in eindriicklicher Vorwegnahme von
Ebners und Bubers Einsichten) als Grund-
situation des Menschen statuiert.

Im dialogischen Verhiltnis aber wird fiir
den Menschen die Freiheit virulent, denn die
Sprache «vermittelt fiir das Ich die Freiheit
vom Ding» (32). In der Feststellung, daB der
Mensch in det Sprache vom Ding «entlastet »
wird, werden wiederum Parallelen zu Geh-
lens Sprachauffassung frei. Niisse definiert
die Sprache nach Schlegels Konzeption fol-

1068

gendermaBBen: «Die Sprache ist eine durch
,Gemeinschaft® (das heilit Intersubjektivi-
tit) systematisch gewordene Anweisung, Bil-
der nicht nach der Ordnung ihtres Zufallens,
sondern gemill der willentlichen Otdnung
einer Subjektivitit... hetvorzubtingen»
(34). Damit wird die Erkenntnis von Schle-
gels subtiler Mittelstellung anschaulich:
Schlegel glaubt weder idealistisch an sich
selbst noch dogmatisch an die Dinge, son-
dern an ein Drittes: «Nicht an die Dinge
diirfen und sollen wir glauben, wohl aber an
die Signatur der Dinge, an die Offenbarung
des Bildnisses, an das Wort» (Zit. 36).

Die durch Humboldt und vor allem
Schleiermacher aufgewotfene Problematik
der Pluralitit der Sprachen ist bei Schlegel im-
plizit, nicht explizit behandelt. Nisse
kommt auf Schlegels Wirkung auf die zeit-
genossische Linguistik zu sprechen, die von
seinem Werk: «Uber die Sprache und Weis-
heit der Indier» ausgegangen ist. Nicht dal3
Schlegel darin die Fundamente einet neuen
Wissenschaft gelegt hitte; vielmeht hat er
einen Plan zu einer neuen Wissenschaft kon-
zipiert. Vier Anregungen sicherten — nach
Niisse — Schlegels Werk die grofle Wirkung,
Einmal propagierte er damit in Deutschland
erstmals das Sanskrit-Studium und begtiin-
dete von einet philosophischen «Welt-
anschauungskritik » her eine «vergleichende
Grammatik» und erschloB damit sowohl
philosophisch wie philologisch noch unbe-
kanntes Neuland. Die Programmierung
einer vergleichenden Grammatik, die Ein-
fithrung des (von Humboldt erstmals ent-
worfenen) Organismus-Begriffes in die
Sprachtheorie und der daraus resultierende
Klassifikationsversuch detr Sprachen (der bis
heute in modifiziertet Form weiterwitkt)
sind Schlegels weitere Verdienste um die
moderne Sprachwissenschaft.

Hinsichtlich der Frage nach dem Ursprung
der Spracke steht Schlegel in einem Zwiespalt
zwischen historischen und metaphysischen
Gesichtspunkten. Die Ursprungsfrage ist fiir
ihn keine einsinnige. Niisse faltet die det Ro-
mantik von der Aufklirung her iiberkom-
mene Frage in formaler Analyse in dreifacher
Weise aus; entsprechend der Mehrdeutigkeit
der Ursprungsfrage bei Schlegel frigt er 1.



nach dem Woraus des Entsptingens, 2. nach
dem Wie des Entspringens und 3. nach dem
Entsprungenen selbst, nach det Utsprache.

Uber das Wie des Entspringens der
menschlichen Sprache trigt Schlegel eine
«intuitionistische Theotie» vor, die sich
vollig mit Humboldts Auffassung decke,
wonach die Sprache «nicht andets als auf
einmal entstehen kann, odet um es genauer
auszudriicken, sie muB in jedem Augenblick
ihres Daseins dasjenige besitzen, was sie zu
einem Ganzen macht» (Zit, §5).

Die Sprachtheorien vor Schlegel vettreten
drei mogliche Antworten auf die Frage nach
dem Woraus des Entspringens der Sprache:
Ursprungaus dem Tier (Condillac), Ursprung
aus dem Menschen (Herder), Ursprung aus
Gott (Hamann). Die Polemik tiber gottlichen
oder menschlichen Ursprung det Sprache fand
in Schlegels Werk seltsamerweise keinen Nie-
derschlag. Schlegel zieht einen anthropolo-
gisch-metaphysischen Utrsprung nicht in Be-
tracht, er stellt nur die theologische Ut-
sprungsfrage. Vor der Frage nach der Ut-
sprache scheint Schlegel zunichst zu resignie-
ten. Doch finden sich im Nachlaf} Stellen, die
nahelegen, daBB Schlegel wenigstens in typi-
sierender Weise eine denkbare Utsprache an-
genommen hat,

Die Thematik von Lant und Buchstaben
(Schrift) gibt Nisse AnlaB zu einer eindring-
lichen Klitung von Schlegels Verhiltnis zur
Schrift. Det Buchstabe ist ihm «als einziges
echtes Vehikel der Mitteilung sehr ehrwiir-
dig» (Zit. 68). Zunichst steht « Buchstabe »
als Pats-pro-toto-Wendung einfachhin fiir
Schrift. Dariibetr hinaus impliziert «Buch-
stabe» auch einen Gegensatz zu gesproche-
ner Rede. Fur Schlegel gehort die Entste-
hung der Schrift in die Anfinge det Sprache
iibethaupt. Allerdings nur die Lautzeichen-
schrift; die «sinnbildernde», ideographische
Schrift, in der ein Bild fiir ein Wort eingesetzt
wird, ist fiir ihn eine Angelegenheit der me-
chanischen Sprache. Bilderschrift kann nur
einzelnes nachahmen, die Buchstabenschrift
hat es mit dem Allgemeinen zu tun und ver-
mag es auch darzustellen. Das besagt eine
hohere Nihe zu Geistigem.

Eine terminologische Klirung dessen,
was fiir Schlegel eigentlich «Buchstabe» ge-

nauer bedeutet, bietet Niisse Gelegenheit fiir
eine grundsitzliche Richtigstellung. «Buch-
stabe » 4Bt sich weder mit «Laut» noch mit
«Schriftzeichen» gleichsetzen, sondern er
meint ein Mittletes, welches das Gegensatz-
paar (wie es in der Phonetik erscheint) in eins
faB3t. Niisse riickt es in die Nihe dessen, was
man heute als «Phonem» (=funktionaler
Lautwert) bezeichnet.

Die Doppelung von Laut und Buchsta-
ben setzt sich fort auf hoherer Stufe in einer
Polaritit zwischen Gespréich wund Buchstabe.
Schrift steht in Gegensatz zum Gesprich:
Schrift versteht sich monologisch in sich
selbst, Gespriich ist dialogisch auf zwei oder
mehrere Sprechende bezogen.

Die von Bohme iibernommene Polaritit:
Geist und Buchstabe gibt Niisse Anlal}, das
schon angeschlagene Thema nun auf héch-
ster Stufe abzuwandeln. « Buchstabe ist fixier-
ter Geist» (Zit. 89). In diesem Satz Schlegels
ist ein ganzer ProzeB mitenthalten: «Der
Geist entfremdet sich von sich selbst, wenn
et sich mit der Sptrache einliBt» (9o). Der
Buchstabe ist also einerseits fiir Schlegel ein
einschrinkendes Prinzip, da er den Geist
immer nur «unvollendet» fat. Anderseits
aber ist der Buchstabe positiv Vermittler des
endlichen und unendlichen Geistes. Er ist
Signatur und Bewahter des Ewigen, ja er be-
sitzt mystische Qualititen: «Der Buchstabe
ist der wahre Zauberstab» (Zit. 91).

In einem letzten Kapitel schlieBlich wen-
det sich Niisse dem Gegensatz zwischen
Philosophie und Philologie zu. Schlegel war
seht an einer «Philosophie der Philologie»
gelegen. Gleichzeitig betont et unermiidlich,
wie sehr gerade das Geschift des Philologen
von dessen Neigung abhingig ist (das «phi-
lein» im Wort «Philologie» als dessen Be-
stimmendes!).

Det Gegenstand der Philologie ist histo-
risch bedingtes Wissen, im Gegensatz zut
Philosophie, deren Gegenstand das unbe-
dingte Wissen ist. Darin unterscheiden sich
die beiden Disziplinen. Hingegen stimmen
sie darin iiberein, daf} in beiden ein je eigenes
Wechselspiel zwischen Geist und Buchstabe
statthat, Der Philolog soll daher, da sein
Fotschen auf den geistbeinhaltenden Buch-
staben gerichtet ist, auch philosophieren,

1069



will er nicht im historisch Disparaten sich
verlieren: «Alle Philologie ist notwendig
philosophisch, sic mag wollen oder nicht;
sie mags wissen oder nicht» (Zit. 103). Dem
Philosophen ist anderseits die Nebenaufgabe
des Philologierens gestellt, soll ihn nicht das
unbedingte Wissen verzehren,

Es ist schwierig, Niisses Leistung adiquat
zu wiirdigen. Wit bezichen uns auf die unser
Résumé einleitende Behauptung, daB Niisse
mit seiner Arbeit nicht nur einen Anfang,
sondern auch gleich einen MaBstab gesetzt
habe. Zunichst scheint uns, dall Niisse in
dieser Arbeit — vom Methodischen het be-
trachtet — jene schon viel geforderte Ver-
mittlung von Interpretation, werkinterner
Analyse und geistesgeschichtlicher Durch-
sicht in ausgezeichneter Weise bewiltigt hat,
eine Forderung, die zumeist im Vorfeld eines
Postulats der hermeneutischen Vernunft ein
bloB hypothetisches Dasein fristen mufte.
Indem Niisse sich einerseits der Paraphrasie-
rung enthilt und konsequent am Leitfaden
lickenlos und vollstindig fiir Schlegels
Sprachtheorie beigebrachter Originalzitate
das Thema ausfaltet, versagt er sich ander-
seits nicht, in prignanten historischen Hin-
weisen und Exkursen zum Beispiel den gan-
zen Wandel der Sprachideen von Humboldt
zu Herder oder Schlegels gedankliche Ana-
logien zu den Sprachauffassungen eines
Schleiermacher oder eines Schelling nachzu-
zeichnen. Gerade fiir die Grundlagenfor-
schung der modernen Stilkritik diirften diese
Exkurse von hochstem Belang sein. Da-
mit ist aber noch nicht alles gesagt. Niis-

DIE FRAGEN DER ROMANTIK

Es gilt, sieben Biicher zu besprechen, die sich
alle zumindest zum Teil mit der literarischen
Romantik beschiftigen, die simtliche in den
letzten Jahren erschienen sind oder neu auf-
gelegt wurden und die sich doch im Stil und
in der Methode, in der Thematik und Proble-
matik in einer Weise unterscheiden, die weit

1070

ses historisches Interesse zieht die Pro-
bleme der gegenwirtigen Sprachphilosophie
in die Betrachtung mit ein. Wie sehr die
Sprachtheorien eines Arnold Gehlen, Karl
Biihler, eines de Saussure oder Trubetzkoy
gerade fiir Schlegels ins noch Unetforschte
vorprellende Sprachgedanken virulent wer-
den konnen, haben wir — wenigstens fiir
Gehlen — angemerkt. Niisses bahnbrechende
Leistung fiir spitere Forschung diirfte gerade
in dieser luziden Vermittlung verschiedenster
Gesichtspunkte und Sichtweisen zu sehen
sein, Womit seiner Arbeit allerdings in keiner
Weise ein Synkretismus angekreidet werden
soll, der in einer historischen Arbeit durchaus
fehl am Platz wire. Hingegen ist darauf hin-
zuweisen, daB Niisse mit seinet Arbeit den
Beweis erbracht hat, daB} intensivste histori-
sche Bemiihung sich nicht mit der Tautologie
reinet Werkimmanenz zufrieden zu geben
hat, sondern in wirklicher Ubersicht iiber die
geisteswissenschaftlichen Fakten deren zu-
kunftige, historisch ja erst witksame Tenden-
zen mitberticksichtigen mufl, Vom Methodo-
logischen her ist Niisses Atrbeit daher ein
MaBstab. Und man muB hinzufiigen: auch
von der Diktion her, deren sich Niisse be-
dient. Seine Untersuchung iiber Friedrich
Schlegels Sprachtheorie ist in einem makel-
losen Deutsch geschrieben, das fiir einmal
der dunklen Stellen schlechterdings entbehrt.

Alois Haas

1Heinrich Niisse: Die Sprachtheorie
Friedrich Schlegels, Carl Winter, Universi-
titsverlag, Heidelberg 1962.

iiber den normalen Spielraum literarhistori-
scher Unterschiedlichkeit hinausgeht.

Die Utrsache dieser Differenzen ist leicht
zu erkliren. Schon im Bereich der Germa-
nistik umschlieBt der Begriff «Romantik»
viele Vorstellungen. Der Bogen spannt sich
von Schlegels Athendumsfragmenten bis zu



Eichendorffs Gedichten. In der europiischen
Literaturgeschichte rechnet man Chateau-
briand, den Denker der franzosischen Re-
stauration, ebenso zur Romantik wie Adam
Mickiewicz, den Verkiinder franzosischer
Freiheitssehnsucht. Der Motivgeschichtler
findet in der Romantik den Drang zu kiinst-
lichen Paradiesen ausgeprigt, zu jenen by-
zantinischen Phantasien, die der Rausch und
das Opium schaffen. Die gleiche Romantik
wurde berithmt durch die Popularisierung
der Rousseauschen Naturschwirmerei.

Dazu kommt, dal3 unser Verhiltnis zu
der Romantik nicht mehr so einfach und un-
getriibt ist, wie es in vergangenen Jahrzehn-
ten der Fall gewesen sein mag. Die naive
Lust an Waldeinsamkeit und Hérnerklang ist
untergegangen. Die Sehnsucht nach der al-
ten, von Kronenwichtern gehiiteten Staufer-
krone wurde suspekt. Um so interessanter
wirkt auf uns heute die Struktur von Tiecks
Mirchen (ich erinnere in diesem Zusammen-
hang nur an die ausgezeichnete Interpreta-
tion des Blonden Eckbert durch Etnst Bloch).
Tiecks Dramenstil spricht die Zeitgenossen
Jonescos und Audibertis an. Achim von Ar-
nims labyrinthische Romane verlangen nach
einer neuen Erklirung.

*

Ist es ein Zufall, daBl in dem germanistisch so
attraktiven Sammelband Formékrifie der
dentschen Dichtung vom Barock bis gur Gegen-
wart die Zeit der Klassik und Romantik
eigentlich zu kurz kommt!? Ich glaube
kaum.

Das Buch fafit eine Reihe von Vortrigen
zusammen, die dreizehn deutsche Hoch-
schulgermanisten und iht franzosischer
Gastgeber Claude David im deutschen Haus
der Pariser Cité Internationale hielten. Es ist
verstindlich, da3 hier besonders jene Epo-
chen, die bisher oft genug im Schatten der
Goethezeit standen, in ihrer Eigenart betont
wurden.

Die Kunst des Barocks am Anfang, die
Kunst der Moderne am Ende der Reihe dat-
gestellt, bilden besonders geschlossene
Blocke. Friedrich-Wilhelm Wentzlaff-Egge-
bert behandelt das Drama des Barocks von

einem geistesgeschichtlichen Standpunkt
aus, zeigt die Bedeutung, die schon im Werke
Lohensteins die Vernunft hat. Richard Ale-
wyn formuliert die Spannungen des barocken
Romans, beschreibt elegant das Gegenspiel
von Rimischer Octavia und Simplicins Simpli-
cissimus. Friedrich BeiBiner fiihrt in die Werk-
statt der Germanistik ein; man erfihrt, was
Barocklyrik ist und wie man sie verstehen
kann.

Auch die Modetne ist nach der Dreiheit
der Gattungen aufgeteilt: Wilhelm Emrich
dringt bis zur jingsten Romankunst vor und
findet in Uwe Johnson einen Romancier nach
seinem Sinn, wihrend Benno von Wiese den
Bogen des Dramas von Hofmannsthal aus-
gehen und nach einer Betrachtung von
Hauptmann, Georg Kaiser und Brecht zu
jenem zuriickkehren liBt. Karl Ludwig
Schneider beschrinkt sich auf den Expres-
sionismus, hier sogar auf die Lyrik des
«Neuen Clubs », dies zum Vorteil einer Inter-
pretation, die auf typische Einzelziige und
Bildelemente (etwa die Mondmetaphern)
eingehen kann.

Die Geschlossenheit dieser Gruppen
wirkt sich aus: auf Heinrich Otto Burgers
Aufsatz iiber das Widerspiel von Barock,
Aufklirung und Neubarock, der diesen Zeit-
abschnitt aus der Spannung zur kommenden
Klassik 16st. (Und auf die grofle Bedeutung
der Philosophie, zum Beispiel des Thoma-
sius, hinweist).

Die Zeit der Klassik und Romantik wird
nur durch zwei Vortrige dargestellt: sie bil-
det keinen Schwetpunkt, wiewohl Wolf-
dietrich Raschs Untersuchung iiber Goethes
klassische Erzihlkunst zu interessanten De-
tailerkenntnissen fithrt. Hans Steffens Auf-
satz, der die Mirchendichtung der Aufkli-
rung mit jener der Romantik vergleicht,
bleibt ein etwas summarischer Uberblick, der
zudem weit ehet Wielands Prinz Biribinker
als Brentanos Miiller Radlauf gerecht wird.

Eine groBere Rolle spielt die Romantik
in den Reden von Friedrich Sengle und Paul
Béckmann, die meines Erachtens die inter-
essantesten Partien des Buches bilden. In
beiden Fillen geht es um eine Entwicklung,
die von der Romantik wegfiihrt. Sengle be-
handelt die Literatur der Biedermeierzeit, die

1071



littérature engagée, die nach dem Ende der
«Kunstperiode» (Heine) einsetzt. Er ge-
winnt dsthetische Kategorien, die Heinrich
Heine und — im gleichen Satz — Jeremias
Gotthelf gerecht wetden.

Paul Bockmann untersucht die deutsche
Lyrik des 19. Jahrhunderts; et weist gewis-
sermallen eine Entlyrisierung des Gedichts
nach. Der Strukturwandel fiihrt vom Stim-
mungsgedicht der klassisch-romantischen
Zeit zur «sich etschlieBenden Sprachfigur »
Gottfried Kellers und C. F. Meyets.

Der Vollstindigkeit halber sei noch auf
Klaus Zieglers Untersuchung des Dramas
des 19. Jahrhunderts, eine etwas apologeti-
sche Behandlung des poetischen Realismus
durch Wolfgang Preisedanz und Claude Da-
vids einleuchtende Darlegungen von Stefan
Georges Verhiltnis zum Jugendstil hinge-
wiesen.

Es wire zweifellos falsch, aus dieser An-
ordnung eine zentrifugale Tendenz det heu-
tigen Germanistik herauszulesen: Benno von
Wiese hiitte mindestens ebensogut iber
Schiller sprechen kénnen. Dennoch wird be-
sonders bei Sengle der Versuch deutlich, die
nichtklassische Zeit mit nichtklassischen
Kriterien zu messen. Ich glaube, daB eine
solche Behandlung nicht allein gegeniiber
Heine und Gotthelf anzuwenden ist, sondern
daB auch die Romantik aus dem Schatten des
Terminus «Goethezeit» erlost zu werden
verdient.

%

Erfiilllt Marianne Thalmann diese Forde-
rung? Diese Frage ist nach der Lektiire ihres
Buches Romantik und Manierismus zu beja-
hen?. — Schon der Titel deutet den Zu-
sammenhang an, in den Frau Thalmann die
groflen Fragen der Romantik stellt: es geht
um den gesamteuropdischen Rahmen des
Manierismus, der im Sinne von Ernst Robert
Curtius als ein dauerndes Gegenspiel zur
Klassik verstanden witd.

Der Gegensatz zur Aufklirung und ihrer
Vernunft, der unklassische, ja antiklassische
Zug im Leben und Werk der Romantiker
postulieren geradezu die Untersuchung, in-
wieweit Elemente des Manierismus im
Schaffen dieser Zeit anzutreffen sind. Die

1072

Ausbeute von Frau Thalmann ist reich.
E.T.A. Hoffmanns «Traummonstrosititen»
erinnern an Arcimboldos heterogene Ge-
schopfe. Von den Musikern des 16. und 17.
Jahrhunderts, den Musiciens maudits, spannt
sich der Bogen hin zu Joseph Berglinger,
diesem gedichteten Idealmusiker Wacken-
roders. Die Asthetik von Giordano Bruno
entwickelte eine «aggressive Genielehre », die
Friedrich Schlegels Ansichten nicht ferne
steht. Die Gegenspieler des klassischen Apoll
sind hiet wie dort, im Manierismus und in
der Romantik, Dionysos, der Gott des Rau-
sches, und Daidalos, der Schopfer des Laby-
rinths.

Die Verwandtschaften der Ideen und To-
poi sind einleuchtend; stilistische Ahnlich-
keiten (Vorliebe fiir das Groteske, die Tra-
gikomodie) untetstreichen die Parallelen.
Frau Thalmann wire freilich nicht die gewis-
senhafte Literarhistorikerin, die sie gerade
auch in ihrer impressionistischen Darstel-
lungsweise ist, wenn sie nicht die Verwandt-
schaft durch Abhingigkeiten stiitzen wiirde.
Manche vulgirmanieristischen Motive, die
sich in der Trivialliteratur erhalten hatten,
wurden von der Romantik wieder in die
grofle Kunst aufgenommen.

DaB es sich bei alldem nicht um FEinzel-
ziige handelt, beweist die Autorin durch eine
hervorragende Interpretation von Tiecks
Genoveva-Drama, die ihre Thesen stimmig
deckt.

Der Bogen witd freilich auch in die Zu-
kunft geschlagen. Die Romantik erscheint
als Anbeginn und Vorwegnahme der moder-
nen Literatur. Wieder ist die Romantik
«Kunstperiode », doch eine, die den L’art-
pour-l'art-Standpunkt schafft. Der Weg
filhrt zu Mallarmé, zu Gottfried Benn.

Die Konstante des Manierismus bildet
sich im Artistischen aus, in der Lyrik Benns
wie in der Dramatik Ludwig Tiecks. Zuge-
geben!, doch die Verallgemeinerung ist nicht
richtig: in der Modetne wie in der Romantik,

Die Romantik hatte wohl ein Stiick Ma-
nierismus, der sich in verwandter Weise in
det Moderne ausprigt. Aber dies Stiick ist
keineswegs die ganze Romantik.

Ich mochte als Beispiel Marianne Thal-
manns Interpretation der Romantik als er-



ster GroBstadtdichtung herausgreifen; sie
schreibt: «...der Stoff ist buirgerlich, aber
iber ihm blinkt das Neonlicht der Stidte
auf.» — Gewill waren viele romantische
Dichter, Tieck wie Hoffmann, dem stidti-
schen Lebensgefiihl verbunden. Aber das
Berlin, in dem sie lebten, umschloB nicht nur
den Alexandetplatz, der spiter einer GrofB3-
stadtdichtung den Titel gab; es umschlof3
auch die Sperlingsgasse, deren Chronist Wil-
helm Raabe meilenweit von der GroBstadt
entfernt ist. Unbildlich gesprochen: die Ro-
mantik ist ambivalent. Sie fiihtt zur Dichtung
der Grofstadt der Moderne, sie bringt die
schopferische Finbildungskraft hervor. Sie
ist aber gleichzeitig die Ahnin der kleinbiir-
gerlichen antimodernistischen Ideologie. Die
kleinbiirgerliche Tendenz zur Idylle und Le-
bensflucht gehdrt nicht minder zur Wir-
kungsgeschichte der Romantik.

*

Marianne Thalmann hat zur Erliduterung des
romantischen Denkens den Satz von Martin
Heidegger zitiert: «Das Denken beginnt
erst dann, wenn wir erfahren haben, daB3 die
seit Jahrhunderten verherrlichte Vernunft
die hartnickigste Widersacherin des Denkens
ist.» Georg Lukiécs hitte diesen Heidegger-
satz im gleichen Zusammenhang zitieren
konnen; freilich zu anderem Zweck. Denn
gerade die Nachbarschaft zu einem solchen
Wort macht ihm die deutsche Romantik
suspekt. Dies geht aus seiner Skizze einer Ge-
schichte der neueren dentschen Literatur sehr klar
hervor?3,

Lukécs’ Standpunkt ist von philosophi-
schen Primissen bestimmt, von dem Postu-
lat nach einer realititsbezogenen Kunst, die
einer liberal-marxistischen Kritik der Ideo-
logie standhilt. Im hellen Licht erscheint bei
ihm die deutsche Aufklirung, deren Einheit
(auch die Einheit von Gefithl und Verstand)
festgestellt wird, deten Grenzen durch die
Misere der Verhiltnisse, der deutschen Klein-
staaterei, des mangelnden Rahmens fiir den
neuen Biirgersinn usw., bestimmt sind. Lu-
kics vermag wie wenige Lessing zu interpre-
tieren. Er zeigt wichtige, zu wenig beachtete
Ziige im Werk der Klassiker, im Werther so-

wohl wie im Wilhelm Meister; selbst die
Diskussion um die poetischen Gattungen,
die Goethe mit Schiller fithrte, wird von ihm
als eine Auseinandersetzung um die Aufar-
beitung der Wirklichkeit verstanden. Das
Bild Holderlins erscheint auf dem Hinter-
grund jener Franzosischen Revolution, an
der sich fiir Lukics die Geister scheiden.

Nach dem Untergang der «Kunstperio-
de» sind es Citoyen-Gestalten wie der Publi-
zist Borne, die seine Vernunftlinie fortsetzen.
Er erklirt die Notwendigkeit der istheti-
schen Kategorien, durch die sich Heines Ly-
rik deuten liBt. Lukécs spiirt den Zwiespalt,
aber auch die Bedeutung Hebbels und Ri-
chard Wagners, den Abstand zwischen ihrem
neuzeitlichen Gehalt und den «mystifizierend
alten Formtraditionen». Er versucht, die
Weltflucht, die fiir ihn Morikes Dichtung be-
deutet, zu motivieren (es sei nur am Rande
bemerkt, daBl er durchaus die Formvollen-
dung der Lyrik anerkennt). Fontanes Bild
erscheint; wir verdanken Lukics einen inter-
pretatorisch vollendeten Hinweis auf dessen
zu Unrecht wenig beachtete Erzihlung
«Schach von Wuthenow ». Bei der Behand-
lung des imperialistischen Zeitalters setzt
Lukacs scharfe Akzente: gegen einen ideellen
Aspekt der Lyrik Rilkes und Georges, gegen
die «machtgeschiitzte Innerlichkeit», wie
Thomas Mann dies Phinomen nannte.

Ich habe versucht, die groB3e Linie von
Lukécs’ Literaturbetrachtung grob nachzu-
zeichnen. DaB3 Lukics gegen einen extremen
Naturalismus sich ebenso wendet wie gegen
die groteske Darstellungsweise des Expres-
sionismus, entspricht seiner Dichtungstheo-
rie. Seine Sympathie gehort dem grollen rea-
listischen Roman, gehort Balzac und Tolstoi
— fiir sie gibt es im deutschen Bereich keine
Parallelen. Sie gehort aber nicht minder
Goethe und der deutschen Klassik. Und Lu-
kécs’ Liebe neigt zur Einseitigkeit, sie wird
zur Vorliebe.

So liegt der Schatten Goethes schwer auf
der deutschen Romantik. Ich mochte als Bei-
spiel auf die Beurteilung eines nicht roman-
tischen deutschen Dichters der Goethezeit
hinweisen: Jean Paul. Thematisch und ge-
danklich miiBite er einem Marxisten sehr ent-
gegenkommen, soziales Mitleid und utopi-

1073



scher Entwutf zeichnen sein Werk aus. Doch
Lukécs hat ihn rasch abgetan: Goethes und
Schillers  «aristokratisch-dsthetische Hal-
tung» erscheinen «sachlich radikaler, enet-
gischer und zukunftstrichtiger als Jean Pauls
volkstiimlicher Humot ».

Die Romantik ist fiir Lukdcs vollends ein
«Zwitterwesen» (Heine). Thte ideologischen
Hintergriinde sind zudem duBlerst fragwiit-
dig. Feudale Uberreste werden in eine biir-
getlich-reaktionire Ordnung hineingenom-
men. Die Sehnsucht zur Nacht ist die Nega-
tion der sonnenihnlichen Vernunft. Was im
Sturm und Drang noch moglich wat, schein-
bater Irrationalismus, der nur die Grenzen
einer engen, festgefahrenen Ideologie zu
neuer Ratio hin sprengte, ist jetzt unmoglich.
Auch die artistischen Effekte retten das Bild
nicht: sieht Lukdcs in der gefithlsbetonten
Romantik das Abrutschen ins SpieBbiirger-
tum, das es gab, schon als Wesen der Sache
selbst an, so erkennt et in Friedrich Schlegels
Theorien lediglich die raffinierte Unverbind-
lichkeit bloBer «Kunst»-Ausiibung. Soweit
Lukics Positives gelten lillt — er begriilBt
eine «echte volksliedhafte Wiederaufnahme
der dichterischen Bestrebungen des jungen
Goethe » —, wird die Begriindung auBethalb
der romantischen Theotie gesucht. Es han-
delt sich um einen allgemeinen Zeitgeist, det
auch den nichtromantischen Hebel be-
stimmte.

Die Romantiker haben sich — besondets
in den Freiheitskriegen — gegen die Franzo-
sische Revolution gestellt, sie haben sich —
so zum Beispiel Novalis in seiner Wilhelm-
Meister-Kritik — gegen Goethe gestellt. In
beiden Momenten wurde ein Stiick Fragwiit-
digkeit evident. Und wenn wir auch keines-
wegs gewillt sind, das Romantikbild von
Lukics zu iibetnehmen, so werden dutch
seine Einwinde doch genau jene Punkte
sichtbar, die das Abrutschen der Romantik
in kleinbiirgerlichen Nationalismus einet-
seits, in irreale Spintisieretei andererseits et-
moglichten.

Georg Lukiécs’ Studie gehort zu jenen we-
nigen Biichern, deten Bedeutung durch die
offensichtlichen Schwichen nicht vermindert
wird. Er weist auf die Verantwortung des
Schriftstellers fiir seine Ideen vor der Gesell-

1074

schaft hin; er kennt die Notwendigkeit der
Realititsbezogenheit der Dichtung. Dariiber
hinaus wird sein Werk von einer philoso-
phischen Klarheit bestimmt, die wenige Lite-
rarhistoriker auszeichnet.

*

Es geht Lukédcs um die grof3e Linie, die mit-
unter den Rahmen der Literaturwissenschaft
sprengt, Das gleiche liB3t sich von Ferdinand
Lion sagen. Seine Arbeit Romantik als deut-
sches Schicksal ist freilich nicht ohne Hinweis
auf das Entstehungsjahr zu verstehen®. Lion
schrieb das Buch 1946, gleich nach dem Zu-
sammenbruch des Naziregimes, in einer Zeit,
als man darum rang, das jiingst Geschehene
wenigstens notdiirftig zu deuten. Die Frage
nach dem Wesen des « Deutschtums» stellte
sich neu angesichts der Spontaneitit der
deutschen Geschichte, die im Jahre 1933 die
Nation aus ihrem abendlindischen Zusam-
menhang ri}. Man fragte bei Goethe und
Novalis an in Unkenntnis dariibet, daf3 hier
die Antwort nicht moglich war, nicht mog-
lich ist. — Es ist Ferdinand Lion hoch anzu-
rechnen, dal} er die gestrigen Mittel, mit de-
nen er auf eine heutige Frage eine Antwort
suchte, vollkommen beherrscht. Seine Inter-
pretation der romantischen Phinomene, der
Naturliebe wie der sehnsiichtigen Schwir-
mereien, der BewuBtseinsvervielfachung wie
der Sehnsucht zur Nacht, ist so mustergiiltig,
wie auch seine Reduktion der historischen
Michte des 19. Jahrhunderts auf gewisse
menschliche Grundformen einleuchtend et-
scheint.

Seine Romantik ist ambivalent — wie das
deutsche Schicksal, dessen Entwutf sich in
der Romantik kundtut. Einmal witd die Ro-
mantik zur Gefahr, zur widerverniinftigen
Barbarei. Hier verbindet sie sich mit dem
PreuBentum, mit dessen karger Niichtern-
heit. Und was fiir Lion in einer Gestalt wie
der Heinrich von Kleists vorweggenommen
ist, wird spiter im zweiten Kaiserreich zur
Wirklichkeit: Gewalttitigkeit. Mit dem Zu-
sammenbruch 1918 werden neue Michte be-
deutsam: das Widerspiel zwischen Kultur
und Zivilisation setzt ein, Die Zusammen-
arbeit einer dumpfen Masse mit einer nega-



tiven Elite, katilinatischen Outsidern, fiihrt
zum Nazireich und zur endgiiltigen Kata-
strophe. Das, wonach die Nacht der Roman-
tik verlangte, war nur trigerisch gegliickt:
cine kurze, falsche Scheinhelle war iiber das
Volk gekommen, der bald eine tiefe Nacht,
die Nacht der Not und Verzweiflung folgte.
Hier, in diesem Moment fordert Lion eine
andere Vermihlung der Nacht mit dem
Licht: die Verbindung, die Goethe darstellte:
der romantische Faust schreitet zur Hochzeit
mit Helena — «so schon, so formvollendet,
so ruhig selbstsicher wie noch nie».

Lions Linien sind klar, doch die Ge-
schichte der letzten 150 Jahre ist es nicht. In
ihr 4Bt sich nicht Thema gegen Thema set-
zen. Das Leben ist keine Violinsonate, Und
sowohl das zweite Kaiserreich wie in noch
weitaus stirkerem MaBe das Naziregime be-
deuten eine Zerstorung der ideellen Konti-
nuitit. Die Barbarei, die iiber alles MaB hin-
ausgeht, brach in die Geschichte ein — und
es ist letztlich ein nutzloses Unternehmen,
alte Vorstellungen in der Weise, wie es Lion
tut, als geschichtsprigend zu interpretieren.

*

René Welleks Aufsitze, die unter dem Titel
Konfrontationen. Vergleichende Studien gur Ro-
mantik erschienen sind, fithren in literarhisto-
rische Bereiche zuriick®. Sie machen gleich-
zeitig die Vorteile eines Forschungsstils deut-
lich, der von den kleinen Bausteinen ausgeht
und die groflen Linien nur zogernd zieht.
Die Komparatistik Welleks basiett auf einer
Kleinarbeit, die dennoch oder gerade wegen
ihrer minutiésen Sachlichkeit zu enorm ein-
leuchtenden Erkenntnissen fithrt. In diesem
Bindchen vergleicht Wellek Themen und
Motive der deutschen und englischen Ro-
mantik. Er geht den seht spirlichen person-
lichen Beziehungen nach, vergleicht das Ver-
hiltnis zur Franzosischen Revolution, zur
Musik. Es gibt Verwandtschaften und Un-
terschiede. Die Englinder kennen jene typi-
schen kiinstlerisch-artistischen Momente
nicht, die Ausformungen der romantischen
Ironie darstellen. Die Vortliebe fiir das Mit-
telalter setzt bei ihnen viel spiter, erst mit
Carlyle und Ruskin, ein.

Aus diesen und noch manchen andeten
kleinen Momenten formt sich ein Bild der
Ubereinstimmungen und der Diskrepanz,
das so deutlich vor unseren Augen steht wie
die Gestalt Carlyles nach der Lektiire der
Aufsitze iibet sein Verhiltnis zur deutschen
Romantik und zur Geschichtsphilosophie.
Ein Nebenumstand, etwa Catlyles Beurtei-
lung der Konversion des Zacharias Wetner,
zeigt uns das Wesen seines unerschiitterli-
chen Puritanertums.

Mit stoffbedingten Einschrinkungen 148t
sich das gleiche Urteil tiber die abschlieBen-
den Studien Welleks abgeben, die das Ver-
hiltnis Emersons und des amerikanischen
Transzendentalismus zur deutschen Philoso-
phie behandeln: nur die exakte Kenntnis
macht es moglich, geistesgeschichtliche Zu-
sammenhinge zu interpretieren.

*

Detailkenntnisse zeichnen in geradezu ein-
schiichterndem MalB das Buch von Mario
Praz Liehe, Tod und Teufel. Die schwarze Ro-
mantik aus®. Doch frappiert nicht allein der
philologische Flei3, den der italienische Ang-
list und hervorragende Kenner der franzosi-
schen Literatur auf sein Thema verwandte.
Zuerst schockiert die Darstellung einer an-
deren Romantik, die sich weitab von der
mondbeglinzten Zaubernacht abspielt. Es ist
die Romantik der schwarzen Messen, der vet-
fluchten und fluchenswerten Schonheiten,
der fleischlichen Phantasien und petvertier-
ten Wunschtriume, Die Romantik als Heim-
statt der erotischen Manietrismen.

Die Linie beginnt bei der «Schonheit der
Medusa », die es Shelley angetan hat, die bei
Baudelaite ihre schaurigen Effekte erreicht.
Sie fithrt zu den erotischen Dimonisierungen
der beiden Geschlechter. Zuerst wird det
Mann zum bleichen Vampir, zum Luzifer,
hinter dessen Bild Miltons Dichtung fiihlbar
erscheint. Er ist der Schone, Verfiihrerische,
der die arme Unschuld bedroht und ins Ver-
derben fiihrt. Die Faszination des Gezeich-
neten ist in den Helden Byrons und Chateau-
briands spiirbar.

Das spite Gegenstiick, la belle dame sans
merci, hat viele Namen: Cleopatra, Helena,
Herodias, Maria Stuart (auf deutsch wite es

1075



die Loteley). Der Englinder Swinburne wird
zum Dichter dieser unbarmherzigen, ent-
menschten Schonheit, Sehnsuchtsgebilde ei-
nes krankhaften Unterwerfungstriebes. Da-
hinter steht das Utbild aller schwatrzen Ro-
mantiker: Marquis de Sade; kein groBer
Dichter, kein grofler Philosoph, doch ein
Anreger sondergleichen. Bessere Geister
nehmen seine Motive auf. Praz liBt in dem
Reigen die besten Namen mittanzen: Flau-
bert, Baudelaire, Lautréamont, spiiter in den
Zeiten der Décadence folgen als Nachklang
d’Annunzio und Oscar Wilde, der Dichter
der «Salome».

Mario Praz schuf eine motivgeschicht-
liche Monographie in groBem AusmalB: er
leitet die Exotismen und die byzantinischen
Ausschweifungen, die sich der miide Spit-
ling vorstellt, schlissig von det Romantik
ab. Der Weg fihrt nicht in die Klause des
Eremiten, sondern nach Sodom und Gomotz-
tha. Und er hat in vielem recht. Freilich
bleibt die Frage: wozu dies alles, welchen
Sinn hat diese maBlos gesteigerte Sinnlich-
keit? Praz bietet ein paar Ansitze zu einer
Deutung, doch scine Etklirungen bleiben
im Herko6mmlichen stecken. Doch ohne eine
neue Deutung des Gesamtkomplexes bleibt
die groBe Masse der Hinweise cin Zettelka-
sten der persdnlichen und literarischen Ab-
artigkeiten der Dichter des 19. Jahthundetts.

*

Wie viel bedeutender nimmt sich ein Motiv
der schwatrzen Romantik aus, wenn es in
eine Interpretation eingebaut ist! Sie findet
sich in dem Aufsatz «Tannhiduser und die
kiinstlichen Paradiese»; Hans Mayer befal3t
sich hier mit der Oper Richard Wagners, et-
klirt die geistigen Grundlagen des paradis
artificiel, das Venusberg heilit. Er fragt nach
der musikalischen Substanz, die hier die bei-
den Romantiken besitzen und entdeckt die
Superioritit der schwarzen iiber die innige
Romantik, der Venus iiber Wolfram. Die
Musik steht wider die Handlung. Nach der
Lektiire eines solchen Artikels mochte man
Praz noch einmal lesen, um das ein wenig zu
erkennen, dessen Symptome Praz aufzihlt,

Nun mag freilich der Vergleich mit Hans
Mayer auch einem bessern Literaturwissen-

1076

schaftler nicht gerade gut bekommen. Denn
wo findet sich andets eine solche Vereini-
gung von bewuBter Literaturtheorie mit
auBerstem interpretatorischem Feingefiihl,
von Schirfe des kritischen Verstandes mit
einer Sprache, die einleuchtende Bilder in
formal bestechenden Sitzen wiedergibt? Wo
gibt es eine solche Uberfiille von Kenntnis-
sen, die den fachlichen Rahmen sprengen
zum Vorteil des Fachgebiets? Hans Mayets
jiingstes Buch, die Essaysammlung Zur deut-
schen Klassik und Romantik, machen diese Vor-
ziige evident?,

Das Buch beginnt mit dem Faust, doch
nicht mit Goethe. Die geistesgeschichtliche
Position des Doctor Faustus in der Renais-
sance wird dargestellt; die Tabus sind be-
handelt. In det Aufklirung, vor Goethe, be-
lastete der Volksbuchcharakter, spiter das
Dichtwetk Goethes den Stoff. Lessings
Faust-Vetsuch steht im Mittelpunkt und gibt
Mayers Aufsatz seinen Platz. An Thomas
Mann, den Faustus-Dichter unseres Jaht-
hunderts, mahnt auch der Aufsatz iiber Wie-
lands Oberon-Epos. Dies Werk des Rokoko
wird von einem dhnlichen Geist der Spitzeit-
lichkeit, der ironischen Adaption eines Mi-
lieus bestimmt wie Manns Roman «Der Et-
wihlte». Mayer spiirt die Spannung der
Dichtung: Ironie, Distanz ecinerseits — das
Ernstnehmen der Humanitit, der Lichtge-
stalt des Obeton auf der andern Seite.

Was in diesem Vorspiel der Aufklirung
sich kundtat, vollendet sich in detr Klassik:
Goethes «Italienische Reise», die Schichten
alten und neuen Erlebens, werden darge-
stellt: Das Suchen nach den « Grundgesetzen
des Daseins » in Urpflanze, Stilform und na-
tionalen Sitten, die Reise wird «eine Zuriick-
nahme der Sturm-und-Drang-Position ».
Doch Mayer bleibt nicht bei der iiblichen
Goethe-Betrachtung; er stellt in der Nach-
folge Wolfflins Stendhals italienischen Be-
richt gegen Goethes beriihmtes Buch, deutet
die historischen Krifte an, die Stendhals
Buch im Gegensatz zu jenem Goethes be-
wegen.

Nicht minder intetessant zu lesen sind
die weitern Studien iiber Goethes Werke, die
Epen und «Dichtung und Wahrheit», eben-
so klug geschrieben sind die Aufsitze zu



Schiller. Dennoch sind die Glanzpunkte des
Buches anderswo zu suchen: der grofle Essay
iiber Heinrich von Kleist bildet zweifellos
den Hohepunkt. Kleists Spannung zwischen
ideellem Rousseauismus und seinen Ein-
driicken von den Zustinden in Frankteich
bilden den Ausgangspunkt. («Er war nach
Frankreich gekommen, um den ,Citoyen‘ zu
finden, und fand den Bourgeois.») Nicht
minder bedeutsam Kleists Verhiltnis zur
Klassik: statt der klassischen Antithetik
«Sein — Schein» kennt Kleist den Gegen-
satz « Natur — Verderbnis ». Von diesen bio-
graphischen Einzelheiten, diesen philosophi-
schen und gesellschaftlichen Kenntnissen her
wird die Dichtung transparent. Der Schei-
ternde schafft das gliicklich endende Kunst-
werk; den «Prinzen von Homburg» (die
Entgegensetzung zum Dichter des Werthets
ist so richtig wie typisch). Das poetische
Werk wird «zur ersten biirgerlichen Dich-
tung der Krise». Der Bogen spannt sich hin
zum «Brief des Lord Chandos»; er spannt
sich auch zu den kleistisch formulierten Er-
zihlungen der Anna Seghers. Die Kunst der
Novellen, die momentane, gleich wieder ge-
fihrdete Synthese des «Prinzen von Hom-
burg», deren poetische Wirkung stets emp-
funden ist, werden hier so vollig im erkliren-
den Wort geborgen, daf3 die Differenz zwi-
schen Kunstwerk und Interpretation aufge-
hoben erscheint, und dies gerade weil die
Erklirung aus der blofen Deutung zu dem
Entwicklungsprozel des Geistes und der
Geschichte transzendiert.

In kleinerem Rahmen gilt das gleiche fiir
Mayers Studie iiber Biichners «Leonce und
Lena»: die Komédie als Parodie angelegt,
in die sich der Ernst des Dichters eindringt.
Das ist einleuchtend und 16st manche Schwie-
rigkeiten.

Dall Mayer nicht allein das dichterische
Wort erkliren mag, daBl es ihm um die Ge-
schichte der Literatur in ihren Hohen und
Tiefen geht, beweisen seine Aufsitze, die
sich mit Schillers und Jean Pauls Nachruhm
auseinandersetzen. Auch das Bild, das man
sich in der wilhelminischen Zeit von Schiller
machte, gehort zu Schiller. Bei Jean Paul
freilich habe ich einen Einwand. Im wohl-
tuenden Gegensatz zu der iiblichen seraphi-

schen Jean-Paul-Interpretation beruft sich
Mayer auf den Humoristen, stellt die Komik
Jean Pauls gegen «die beschwerlichen,
wenngleich moglicherweise himmlischen
Lingen»; abet et reilt das Steuer zu stark
herum. Der utopische Gehalt der groBen
Szenen ginge bei seiner Festlegung vollig
verloren.

Und die Romantik? Ich habe zu Beginn
ein Buch besprochen, in dem wenig Roman-
tisches zu finden war. Schliefle sich denn der
Kreis! Mayer geht dem Nachklang der deut-
schen Romantik im Werk Richard Wagners
nach. Ich wies darauf hin. Neben dem «Tann-
hiuser » wird der «Fliegende Hollinder» be-
handelt; schlieBlich «Tristans Schweigen»:
die Kunst, die zum Nichtsein vorstoBt, das
heifit zum Verstummen,

Fiir die eigentliche Romantikforschung
liefert Mayer nur ein Postulat: er spricht tiber
deren Fragen. Er polemisiert gegen Rudolf
Hayms und Georg Lukics’ Einseitigkeiten.
Am Ende seiner Auseinandersetzung wird
eine Perspektive gegeben: die Romantik eine
«Bewegung der manifesten Widerspriiche »,
deren Gegenspiel neu zu verstehen ist.

Elisabeth Endres

1Formkrifte der deutschen Dichtung
vom Barock bis zur Gegenwart. Vortrige,
gehalten im Deutschen Haus, Paris. Verlag
Vandenhoeck & Rupprecht, Gottingen
1963. Kleine Vandenhoeck-Reihe, Sonder-
band 1. 2Marianne Thalmann: Romantik und
Manierismus. Verlag W. Kohlhammer,
Stuttgart 1963. Reihe: Sprache und Litera-
tur 7. 3Georg Lukdcs: Skizze einer Ge-
schichte der neueren deutschen Literatur.
Verlag Luchterhand, Neuwied am Rhein und
Berlin 1963. 4Ferdinand Lion: Romantik als
deutsches Schicksal. Verlag W. Kohlhammer,
Stuttgart 1963. 5 René Wellek: Konfrontatio-
nen. Vergleichende Studien zur Romantik.
Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1964,
edition suhrkamp 82. ®Mario Praz: Liebe,
Tod und Teufel. Die schwatze Romantik.
Aus dem Italienischen von Lisa Riidiger.
Verlag Carl Hanser, Miinchen o. J. "Hans
Mayer: Zur deutschen Klassik und Roman-
tik. Verlag Giinther Neske, Pfullingen 1963.

1077



UBER KRITIK
Blick auf die Reibe «Klassiker der Kritik»

Die These, wonach Kritik ohne ein System
von Prinzipien und Normen aufhore, Kritik
zu sein, hat viel fiit sich. Aber es hilt schwer,
zum Beweis dafiir das Werk bedeutender
Kritiker der neueren Zeit heranzuziehen.
Emil Staiger hat in der Einleitung zu einet
Auswahl aus den kritischen Schriften von
Auwugust Wilbelm Schlegel* auf die eigentiim-
liche Zweideutigkeit hingewiesen, «mit der
die Kritiker ihr Geschift bis auf den heu-
tigen Tag betreiben: Einerseits sind sie
historisch gebildet und iiberzeugt von dem
Wort, dall in unseres Vaters Haus viele
Wohnungen sind, also bereit, jeden Dich-
ter auf seine Fasson selig werden zu las-
sen. Andrerseits sagen sie Ja und Nein und
rihmen und schmihen und zucken die Ach-
seln, wie wenn sie sich noch auf ein festes
Koordinatensystem berufen konnten. Wie
beides nebeneinander moglich sei, bleibt
ihnen dunkel, und sie scheinen nicht einmal
ein Bediirfnis zu haben, dariiber ins klare zu
kommen». Das ist der Sachverhalt. Das Sy-
stem von Prinzipien und Normen ist seit der
Aufklirung nicht mehr gewagt wotden.
Abet Beispiele bedeutender Kritik aus dem
neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert
wiren nicht wenige anzufiihren. Die Reihe
Klassiker der Kritik, von der bis jetzt vier
Binde vorliegen, wird diesen Tatbestand be-
stitigen. Am Neuen, das noch nicht aner-
kannt ist, muB sich die Kritik bewihren. Sie
ist weniger Lehtre als personlicher Einsatz.
Sie sucht Distanz, Objektivitit und gerechtes
Urteil; aber sie steht nicht auflethalb, son-
dern sieht sich immer wiedet gezwungen,
Partei zu etgreifen.

Spezialisierte Literatur- und Kunstkritik
gibt es erst seit dem 18. Jahrhundert. Vorher
versah ihr Amt das Publikum, Die Utteile
bildeten sich in dem Kreise, der an den
kiinstlerischen und literarischen Ereignissen
lebendigen Anteil nahm. Erst die allgemeine
Verbreitung literarischer Werke iiber den
iiberblickbaren Kreis der Gebildeten oder
des Hofadels hinaus machte das Amt des
Kritikers notwendig. Die unmittelbare Aus-

1078

einandersetzung mit dem Werk eines Schrift-
stellers, die vorher im Gesprich der Gesell-
schaft hinreichend gewihrleistet war, wurde
mehr und mehr eine Aufgabe fiir Speziali-
sten, die ihre Wahrnehmungen und Meinun-
gen zu formulieren und zu begriinden wis-
sen.

Die Wiirde der kritischen Gattung und
ihre Bedeutung fiir das geistige und kiinst-
lerische Leben ist im deutschen Kulturbe-
teich lange nicht etkannt wotden. Was fiir
den Tag geschrieben wurde und in Zeitun-
gen oder Zeitschriften seine Leser erteichte,
wurde bald auch wieder vergessen. (Lessings
kritische Schriften, eine der groBten Leistun-
gen in diesem Fach, iibetlebten dank dem
Umstand, daBl ihr Verfasser als Dichter ge-
feiert wurde.) Es ist darum verdienstvoll, da3
in unserer Zeit verschiedene Bemiihungen
eingesetzt haben, das vielfach zerstreute kri-
tische Schrifttum zu sichten, zu sammeln und
in Neuausgaben zuginglich zu machen. Ein
vielversprechendes Unternehmen dieser Art,
das bereits vier gewichtige Binde in muster-
giiltiger Edition hervorgebracht hat, ist die
Reihe Klassiker der Kritik.

Was in der Kritik klassisch sei, ist nicht
leicht zu sagen. Dichte man, was an und fiir
sich nahelige, an Normen, an einen Kanon
von Kriterien etwa, so miifite man in der
deutschen Literaturgeschichte bei den Gott-
schedianern suchen. Aber klassisch kann
man die schwachen und farblosen Versuche
nicht nennen, die Fiille der literarischen Ex-
scheinungen daraufhin zu uiberpriifen, ob sie
mit den klassizistischen Regeln iibetein-
stimmten. Emil Staiger hat die von ihm als
Herausgeber betreute Reihe mit einer von
ihm selbst bearbeiteten Auswahl aus den
kritischen Schriften des Romantikers August
Wilhelm Schlegel eroffnet, also gerade eines
Autors, der weder ecinem philosophischen
System noch einer strengen Asthetik aus-
schlieBlich verpflichtet war. Die Schitze der
Vergangenheit, Shakespeare, die Literaturen
der Volker, die ganze Fiille von Moglichkei-
ten der Poesie und der Prosa lagen diesem



historisch gebildeten und spontan reagieren-
den Literaten vor. Einen normativen Kriti-
ker hitten sie in Verwirrung gebracht. Schle-
gel aber, der Romantiker, suchte mit den
Methoden der literarischen Charakteristik
und mit dem Instrumentarium des Philolo-
gen den verschiedensten Schopfungen ge-
recht zu werden und dennoch klate Utteile
zu fillen, Ariost und Cervantes, die Frau von
Staél und Ludwig Tieck, vor allem aber
Goethe und Shakespeare erscheinen im
Spiegel seines Geistes. Am schonsten be-
wihrt er sich da, wo es gilt, in Neuland ein-
zudringen oder vergessene Schonheit aufzu-
schlieBen. Die Begabung des Ubersetzers,
auf sein Original einzugehen, bewihrt sich
aufs gliicklichste auch in den kritischen
Schriften.

Bei aller Bedeutung, die dabei detr Objek-
tivitit, der Gerechtigkeit und selbst der Vot-
urteilslosigkeit zukommt, wird uns bei der
Lektiire dieser Arbeiten bewul3t, daB3 es die
Personlichkeit und das schriftstellerische Ta-
lent des Kritikers sind, die ihn zum Klassiker
machen. Sein Rang entscheidet sich da, wo
die Lernbarkeit seiner Kunst endet und die
Intuition einsetzt. Gelehrsamkeit ist ihm eine
groBe Hilfe, ist unerliBlich im Hinblick dar-
auf, daB er sein Objekt in einem grdBeren
Zusammenhang sehen muB. Er soll vet-
gleichen kénnen, und er soll auBerdem die
historischen Voraussetzungen kennen. Ent-
scheidend bleibt seine personliche Teilnahme,
sein Engagement. Kritik ist nicht Wissen-
schaft. Von dieser ist sie gleich weit entfernt
wie von dem unreflektierten Kunsterlebnis
des Publikums. Zwar muf} der Kritiker ein
Mann vom Fach sein, eingeweiht in die Ein-
zelheiten des Handwerks und darum in der
Lage, seinen Gegenstand sachkundig zu prii-
fen. Aber er muB sich auch die Fahigkeit be-
wahrt haben, sich zu begeistern und sich zu
entriisten. Und dazu kommt als weitere Be-
dingung die Fihigkeit zu differenziertem und
lebendigem Ausdruck. Die schriftstelletische
Begabung ist um so wichtiger, als ja das kri-
tische Urteil niemals die unumstoBliche Ge-
wiBheit einer wissenschaftlichen Aussage ha-
ben kann. Klassiker der Kritik sind Schrift-
steller, die alle diese Voraussetzungen erfiil-
len.

Mit Ausnahme des Literarhistorikers
Rudolf Haym?®, aus dessen Schriften zur deut-
schen Philosophie und Literatur Ernst Ho-
wald jene Stellen ausgewihlt hat, die Kritik
enthalten, sind es nicht Gelehrte oder Pro-
fessoren, sondern Journalisten und Literaten
— keine Historiker, sondern Publizisten, die
in das aktuelle Gesprich eingreifen, Haym ist
im deutschen Kulturbereich wahrscheinlich
die Ausnahme, die diese Regel bestitigt: ein
akademischer Lehrer, der als Politiker und
Kritiker begann und erst im Laufe seines Le-
bens zum Historiker wurde. Der Weg, den
er ging, wird in dieser Richtung fast so wenig
beschritten wie vollends der von der Historie
zuriick zur Kritik. Rudolf Haym also ging
von leidenschaftlicher Polemik aus, von
Selbstiiberschitzung, die in der Lust an ef-
fektvollen Formulietungen zu Ungerechtig-
keiten vetleitet. Seine Hauptwerke, die grof3e
Gesamtschau « Die romantische Schule » und
das Buch «Herder nach seinem Leben und
seinen Werken », lassen kaum erkennen, wie
sehr in diesem Fall Reife und Meisterschaft
sich gegen ein polemisches Talent durchzu-
setzen hatten. Eine der frithen, umfangrei-
chen Rezensionen Hayms, von der uns Ernst
Howald eine Probe gibt, gilt den Tagebii-
chern Varnhagens. Der Rezensent bemerkt
in Anspiclung auf die Behauptung der Her-
ausgeberin, diese Tagebiicher enthielten eine
vollstindige Darstellung der Geschichte
PreuBlens: «Eine vollstindige Darstellung!
Denn aller Hof- und Residenzklatsch ist ja
hier nach Méglichkeit auf einen Haufen zu-
sammengekehrt. » Das ist nicht der Ton eines
deutschen Professors. Rudolf Haym hat mit
seiner schneidenden Abtrechnung, die zwei-
fellos durch politische Motive beeinfluf3t ist,
das Ansehen Varnhagen von Enses schwer
angeschlagen, zu Unrecht, wie wir heute sa-
gen miissen. Doch vibriert in der Heftigkeit
dieses Angriffs zugleich auch die echte kriti-
sche Leidenschaft. Selbstverstindlich muBte
sich Haym auf dem Weg zu seinen bleiben-
den Leistungen um hohere Gerechtigkeit
und abwigendes Utrteil bemiihen. Unver-
kennbar aber ist, daB seine innere Beteiligung
ihn zu diesen Leistungen erst befidhigt hat.
Man muBl zum Beispiel im «Herder» jene
Stellen nachlesen, in denen er beschreibt, wie

1079



Kants Rezension der Ideen zur Philosophie
der Geschichte in der Jenaer Literaturzeitung
auf Herder gewirkt hat, muB} die spannende
Wiedergabe der kritischen Fehde verfolgen,
die nun einsetzt, um zu erkennen, wie sehr
Rudolf Haym, der Literaturhistoriker, das
Streitgesprich als Lebenselement empfindet.
Er will nicht unbeteiligt iiber Fakten referie-
ren, sondern wie ein Kritiker, der ins Ge-
sprich eingreift.

Uber die sehr verschiedenen Erschei-
nungsformen des kritischen Engagements
lassen sich aufschluBiteiche Beobachtungen
anstellen am Beispiel von Ludwig Speidel® und
Ot#to Brabm*. Denn diese beiden Journalisten
und Theaterkritiker sind zwei hochst gegen-
sitzliche Naturen. Brahm (1856—1922), des-
sen Lebenswerk kritische Publizistik, bio-
graphische Studien, Regie und Theatetlei-
tung vereinigt, ist ein Aktivist. Er will auf
sein Zeitalter, auf die Entwicklung der Kunst
einwirken, und darum iibernimmt er im
Jahre 1889 die Leitung der Freien Biihne in
Berlin. Im Theaterleben dieser Stadt ist er
sowohl als mafBgebender Kritiker wie als
Theatermann eine treibende Kraft. Der
Durchbruch Ibsens und der naturalistischen
Bewegung ist mit seinem Namen untrennbar
verbunden. Dagegen erscheint Ludwig Spei-
del (1830—1906), geboren in Ulm und ein
Leben lang als Feuilletonist in Wien titig,
als ein stiller Chronist des kulturellen Lebens
dieser Stadt. Er ist der Meister des Wiener
Feuilletons, und besonders seine Schauspie-
lerportrits zeigen ihn als unbestechlichen,
mit feinem Stift arbeitenden Konner. Aus-
ladende Essays hat er kaum je geschrieben,
und einer Sammlung seiner kleinen kriti-
schen Schriften hat er sich widersetzt. Aber
obgleich er sich in dieser Weise ausschlieBlich
dem Tagesjournalismus verschrieb, haben
wir bei der Lektiire seiner Feuilletons das
Gefiihl det Ruhe und der Besonnenheit.
Speidel scheint, auch in seinem Leben und in
seinen Gewohnheiten, Zuriickhaltung und
Selbstbeherrschung in  ausgesprochenem
MaBe geiibt zu haben. DaB er nicht die Lauf-
bahn eines Gelehrten betrat, verwundert uns
eigentlich.

Die Zeit, in der diese beiden Kritiker in
Berlin und in Wien wirkten, ist gekennzeich-

1080

net durch den Durchbruch des naturalisti-
schen Dramas. Ibsen und Hauptmann traten
auf den Plan, in Berlin zuerst, in Wien mit
einiger Verspitung. Es war Aufgabe der
Kritik, mit diesen neuen Erscheinungen ins
klare zu kommen. Der Kritiker in Wien hatte
sich dabei wohl mit groBeren Widerstinden
— sei es, daB sie in den stitkeren Traditionen
der Stadt, sei es, daB3 sie in seinem eigenen
Wesen begriindet waren — als der Theater-
mann in Berlin auseinanderzusetzen. Ubrti-
gens hat Brahm von Speidels Wirken Kennt-
nis genommen. AnliBlich eines Gastspiels
des gefeierten Burgschauspielers Adolf Son-
nenthal in Betlin kommt er auch auf das
Burgtheater zu sprechen und notiert, als
kiirzlich ein modernes Werk von gemiBigter
Haltung, Fuldas «Verlorenes Paradies », iiber
diese Biihne gegangen sei, habe Speidel
griesgrimig vermerkt, solche Werke dar-
stellen heiBe die Burg von ihrer modernen
Hohe herabziehen. Offensichtlich blickt hier
ein Sprecher der avantgardistischen Theater-
stadt Berlin auf die altviterischen Wiener
herab. Vielleicht aber sieht er in der modez-
nen dramatischen Kunst etwas zu sehr nur
die Richtung; Speidel dagegen, seiner Natur
gehorchend eher skeptisch, sah auf Qualitit.
Und falls etwa Brahm mit seiner Bemerkung
sagen wollte, seinem Wiener Kollegen gehe
der Sinn fiir das Neue ab, so li8t sich das mit
einem iiberzeugenden Beispiel abwigender
Theatetkritik, mit Speidels Bericht iiber die
Auffithrung von Ibsens Drama «Gespen-
ster », widetlegen.

DafB Otto Brahm Ibsen in Berlin fordette,
seine Werke in begeisterten Rezensionen be-
griiite und die Auffithrung der Dramen tat-
kriftig unterstiitzte, versteht sich aus seiner
leidenschaftlichen Patteinahme fiir den natu-
ralistischen Stil. Als das Residenztheatet im
Jahre 1887 «Gespenster» in einer Separat-
vorstellung herausbrachte — die Polizei
hatte die Aufnahme in den reguliren Spiel-
plan verboten —, erdflnete Brahm seine Be-
sprechung in der «Frankfurter Zeitung» mit
Sitzen, in denen er «die kithne GroBe des
Wutfs» feierte, die Lebendigkeit der Cha-
raktere und die Kunst der Komposition
pties. Dem Vorwutf, der sowohl in Berlin
wie in Wien gegen das Schauspiel erhoben



wurde, nimlich daB Ibsen darin gegen den
guten Geschmack verstoBle, weil er Fragen
der Vererbung und gar den Zerfall der Pet-
sonlichkeit und die Gehirnerweichung auf
die Biihne bringe, setzt Brahm das istheti-
sche Glaubensbekenntnis entgegen, daB in
der ganzen weiten Welt nichts zu finden sei,
was einer kiinstletischen Behandlung nicht
unterzogen werden konnte. Auch in einer
zweiten Besprechung wehrt sich Brahm mit
Leidenschaft gegen den deutschen Doktri-
narismus, det da dekretiere, was die Kunst
solle und nicht solle. Aristoteles und Lessing,
auf die sich die Gegner Ibsens damals betie-
fen, hitten nicht fiir alle Ewigkeit feststellen
wollen, was Kunst sei. Es ist, was wir da le-
sen, ein flammendes Plidoyer fiir die Freiheit
der Kunst, Und es ist ferner ein Plidoyer fiir
die offene Auseinandersetzung, die nicht
durch die Berufung auf isthetische Gesetze
verhindert werden darf. Brahm schlieBt seine
Kritik mit einem Hinweis auf das ablehnende
Urteil, das Goethes Freund Karl Philipp
Moritz iiber «Kabale und Liebe» gefillt
hatte, und fihrt dann fort: «Es ist also kei-
neswegs die Absicht, mit dieset kleinen lite-
rarischen Reminiszenz denjenigen, welche
, Gespenster® so unbedingt abgelehnt haben,
zu nahe zu treten; nur daBl Kunstwerke von
solcher Art nicht zu jeder Zeit in ihrem gan-
zen Wert erfalit werden und daB vielleicht
ein willigeres Eingehen auf die tieferen In-
tentionen des Dichters, dessen GréBe nicht
zweifelhaft sein kann, zu anderen Resultaten
fihren wiirde, wiinschte ich anzudeuten.
Das entscheidende Wort iiber ,Gespenster*
hat noch niemand gesagt; und am allerwe-
nigstens maBe ich mir an, dies letzte Wort
hier sprechen zu wollen. »

Falls Otto Brahm zur Kenntnis nahm,
was in Wien Ludwig Speidel schrieb, als
«Gespenster» drei Jahre spiter im Deut-
schen Volkstheater gespielt wurde, mufBite
er seine Vorstellungen von dem grimlichen
Hertn revidieren. GewiB, Speidel feiert den
nordischen Dramatiker nicht enthusiastisch
wie sein Betliner Kollege. Er macht kein
Hehl dataus, daf3 es ihn Miihe und Anstren-
gung kostet, diese neuartige Kunst in ihrem
wahren Rang zu etkennen. Er geht von der
klaren Feststellung aus, die Wirkung dieses

Schauspiels sei unangenehm. Aber, so figt
er bei, «man sagt verzweifelt wenig von ei-
nem Kunstwerke, wenn man nichts von ihm
sagt, als daB es unangenechm wirke». Und da
nun setzt er ein, resiimiert den Gang det
Handlung, erwigt die Verteilung der Ge-
wichte, die Prizision der dramatischen Fii-
gung und die analytische Kunst Ibsens und
tastet sich bis zu der zustimmenden Zusam-
menfassung vor, dafl — gemil Frau Alvings
spater Einsicht — «der sittliche Mensch sich
sein Geschick, ohne Riicksicht auf irgend-
welche Autoritit, aus seiner eigenen Natur
heraus und mit seinen eigenen Kriften zim-
mert». — Ich glaube nicht, dal3 Speidel diese
Lehren und die revolutionire dramatische
Kunst Ibsens, die sie verkiindete, so spontan
begrii3t hat wie Brahm, Aber so wie Brahm
seinem Enthusiasmus Ziigel anlegte und Di-
stanz zu gewinnen suchte, arbeitete sich
Speidel aus seiner gefiihlsmiBigen Distanz
immer niher an diese fiit ihn fremde Kunst
heran und suchte ihr getecht zu werden. Es
ist bezeichnend, daB er, den Psychiater Forel
zitierend, mit sicherem Blick auf die unech-
ten Krankheitssymptome Oswalds hinweist
und feststellt, daB es sich bei Oswalds Krank-
heit um «Theaterblodsinn» handle. Er
macht, einmal darauf eingestellt, mit den
Fordetungen des Naturalismus ernst.

Dal} Ludwig Speidel die neue Kunst nur
mit Zogern anerkennt, verdunkelt sein siche-
res Urteil nicht. Sein Engagement gilt, wie
das Engagement jedes echten Kritikers, dem

Jollkommenen in jeder Gestalt, nicht aber
einer histotischen Richtung oder einer dsthe-
tischen Norm. Vor Hauptmanns «Hannele»
faBit er seinen Eindruck folgendermaBen zu-
sammen: «Verschiedene mogen verschieden
empfinden. Ich personlich glaube einen Kna-
ben vor mir zu sehen, der ein Kliimpchen
StraBenkot durch den Sonnenschein witft,
wo es einen Augenblick aufglinzt und fun-
kelt, um dann im Schatten wieder als echter
Kot niederzufallen.» Auch in diesem Fall
hindert ihn seine Distanz nicht daran, auf
Hauptmanns Kunst einzugehen und ihr ge-
recht zu werden. Einmal, in seinem Nekrolog
fiir den franzosischen Kunstkritiker Gustave
Planche, findet er fiir das kritische Amt
Worte, die man sich wohl metken datf, Die

1081



Kritik, so sagt er da, sei freilich nicht pro-
duktiv in dem Sinne, daB sie, wie Kunst und
Dichtung, aus dem Utrspriinglichen heraus
arbeite: «Ihr Zweck ist vielmehr das Be-
greifen des Werkes, ihr Organ der Verstand,
die Form ihrer AuBerung das Urteil. Allein
als ein Hilfsmittel der Produktion wird man
sie wohl miissen gelten lassen. Aber auch an
und fiir sich ist die Kritik produktiv. Botnes
Theaterkritiken stehen manchmal als Pro-
duktion hoher als die Theaterstiicke, die sie
behandeln. »
Anton Krdttli

In den ndchsten Heften lesen Sie

Franz Kappeler
Olof Gigon

Erich Gruner
Arnold Niederer
Woalter Ryser
Otto Palmer
Woalter Abendroth
Willy HeB

Rolf Urs Ringger

1082

1A. W. Schlegel: Kritische Schriften.
Ausgewihlt, eingeleitet und erliutert von
Emil Staiger. 2Rudolf Haym: Zur deutschen
Philosophie und Literatur. Ausgewihlt, ein-
geleitet und erliutert von Ernst Howald.
$Ludwig Speidel: Kritische Schriften. Aus-
gewihlt, eingeleitet und etliutert von Julius
Riitsch. #Otto Brahm: Kritiken und Essays.
Ausgewihlt, eingeleitet und erliutert von
Fritz Martini. Alle vier Binde in der Reihe
«Klassiker der Kritik », herausgegeben von
Emil Staiger, im Artemis-Verlag, Ziirich
1962 bis 1964.

Siidafrika ist anders als die Welt glaubt

Soziologie als Erbin der Ethik?

Gedanken iiber die politische Elite im Bundesstaat seit 1848

Kulturelle Probleme unserer Bergbevolkerung

Bevolkerungsprobleme des Berggebietes

Von der Denkweise Rudolf Steiners

Rudolf Steiners dramaturgische und theaterkritische Schriften

Der Werdegang von Beethoovens «Fidelio»

Tschaikowskys « Pathétique» und das Spdtbiirgerliche



	Bücher

