
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 11

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

FRIEDRICH SCHLEGELS SPRACHTHEORIE

Eine der wichtigsten Unternehmungen in
der gegenwärtigen Germanistik ist die
kritische Herausgabe der Werke Friedrich
Schlegels, des romantischen Ideenspenders
und Anregers. Daß dieser Bemühung um
die Integrität der Texte jene andere nicht
minder wichtige nebenherläuft, durch
welche Schlegels Anschauungen historisch
und Uterarisch fixiert und erkannt werden,
nämUch die eigentUch literarhistorische
Bemühung um Schlegels geistesgeschichtlichen
SteUenwert in der romantischen Bewegung,
ist nicht nur natürUch, sondern erfordert.
Nüsses Arbeit: «Die Sprachtheorie Friedrich

Schlegels» setzt hier nicht nur
gewissermaßen einen Anfang, sondern auch gleich
einen Maßstab1.

Entgegen landläufiger Ansicht enthalten
Friedrich Schlegels Dresdener Vorlesungen
nicht Schlegels Sprachphilosophie. Mit dieser

Einsicht begründet Nüsse seinen beim
Gesamtwerk einsetzenden Versuch über
Schlegels «Sprachtheorie». Nüsse steht sich
folgende Aufgabe: «Die Aussagen, die nicht
eine bestimmte Erscheinung der Sprache
betreffen, sondern ihr Wesen und ihre Bedeutung

im menschlichen Dasein, sollen
gesammelt und interpretiert werden» (12). Der
werkinterne Zusammenhang der die Sprache
betreffenden Aussagen Schlegels steht also
im Vordergrund. Das bedingt ein
Zusammengehen historischer und systematischer
Gesichtspunkte, was Nüsse dadurch zuwegebringt,

daß er in seiner Arbeit das Systematische

weitgehend biographisch aufzuschlüsseln

versteht. — Als ein Glück ist es zu werten,

daß der im Herbst 1955 in der Görres-
GeseUschaft aufgefundene Schlegelsche
Nachlaß von Nüsse noch im Manuskript
eingesehen werden konnte. Insofern stellt diese
Arbeit ein Novum dar : zum ersten Mal sind
hier unter weitergreifenden, Schlegels ganzes
Wirken einbeziehenden Gesichtspunkten die
Akten über Friedrich Schlegel neu geöffnet
worden.

Am Anfang der Reflexion über die
Sprache des Menschen steht zumeist der
Gedanke an die tierische «Sprache». Sie steht
in gewissem Sinn die Grundlage der Sprache

dar. Der Gedanke über die tierische Sprache
ist ambivalent: er erfaßt einerseits den
Abstand zwischen tierischen Lauten und
menschüchem Sprechen als absolute Differenz,

artikuliert diese Differenz anderseits als

paradoxe Analogie (Schlegel: «Sprache als

Gipfel der Tierheit»). Mit diesem Analogiedenken

beginnt auch Schlegel sein Philosophieren

über die Sprache, insofern als er den

gerichteten tierischen Art-Laut als Grundlage

seines Denkens über die Sprache nimmt.
Diese Schlegelsche Analogie ist aber

keineswegs differenzblind. Der Gerichtetheit
des tierischen Verlautens steht die
«unbestimmte Bestimmbarkeit» des menschUchen

Sprechens gegenüber. Nüsse bringt diesen
Gedanken bestechend in Zusammenhang mit
Gehlens «biologisch» ansetzender
Sprachbetrachtung, in welcher der Mensch als fiktives
Tier betrachtet wird. Ein sonst immer nur
behaupteter progressiver Zug in Schlegels
Denken wird so historisch durchschaubar.

Der Sinn, der die Sinnlichkeit der
verlautenden Sprache wahrnimmt, ist das
Gehör. Dieser scheinbar im MaterieUen verbleibenden

Erkenntnis Schlegels wohnt ein
Geistiges inne, da Sinnliches wahrnehmen simultan

das Geistige darin finden heißt. Damit
rückt der «materieUe» Schau an sich unter
das Schibboleth der menschlichen Freiheit,
weshalb sich Schlegel konsequenterweise
einen Taubstummen nicht mehr als einen

eigentlichen Menschen vorstellen kann, da

bei ihm das Gehör — Symbol der inneren
Zusammengehörigkeit von Geistigem und
Sinnlichem — fehlt.

Schlegels entscheidende Aussagen über
das Wesen der Sprache finden sich in seinen
Kölner Vorlesungen und sind im Konnex
mit seinen philosophischen Grundanschauungen

zu verstehen. Am Schlüsselbegriff

1067



«Schein» gehngt es Nüsse, ganz überraschend

Schlegels Anschauung über das Wesen

der Sprache zu erläutern. Unter « Schein »

versteht Schlegel idealistisch die Art und
Weise, wie dem Ich etwas vorkommt, oder
einfach : den Gegenstand, das Ding in seiner
essentieUen Zuhandenheit fürs Subjekt. Aber
für Schlegel gibt es leeren Schein nicht als
idealistische Entleerung der Dingwelt.
Schein ist ihm immer identisch mit «Bedeutung»;

Bedeutung ist sinnhabender Schein.
Selbst Naturerscheinungen sind für ihn daher
Worte, sinnhabender Schein, der als Erscheinung

auf ein Erscheinendes zurückweist.
Erkenntnis kommt also nicht dadurch zustande,
daß sich ein Ich fichtisch ein Nicht-Ich ge-
genübersteUt, indem es dieses durch absolute
Subjektivität relativiert, sondern dadurch,
daß zwischen Ich und Nicht-Ich durch
Mitteilung des Ichs ein Sinnzusammenhang
gestiftet wüd. Objektivität beruht für Schlegel
auf Intersubjektivität. So wird für ihn
die Sprache — als Medium der Intersubjektivität

— Ansatzpunkt seiner Kritik an Fichte
und Kant. Von der Sprache her, deren Wesen

die Möglichkeit und Wirklichkeit der
Intersubjektivität selbst ist, verurteilt Schlegel

den absoluten Idealismus im Sinn eines
kritischen Realismus, der einzig fähig ist, die
Sprache spekulativ zu bewältigen. Sprache
ist weder ganz dem Subjekt noch ganz der
Dingwelt zuzuweisen; für Schlegel «widersteht

(Sprache) in der Mitte» (29).
Es ist für Schlegel naheliegend, daß so

alles Erscheinende zum «Du des
Gegenstandes» oder zum «Wort des Gegenstandes

» werden kann. Das Verhältnis zwischen
Ich und Gegenstand charakterisiert Nüsse
als «Vereinbarung des Ich mit dem ,Du des

Gegenstandes'» (31). Das Dialogische wird
so (in eindrücklicher Vorwegnahme von
Ebners und Bubers Einsichten) als
Grundsituation des Menschen statuiert.

Im dialogischen Verhältnis aber wird für
den Menschen die Freiheit virulent, denn die
Sprache «vermittelt für das Ich die Freiheit
vom Ding » (32). In der Feststellung, daß der
Mensch in der Sprache vom Ding «entlastet»
wird, werden wiederum ParaUelen zu Gehlens

Sprachauffassung frei. Nüsse definiert
die Sprache nach Schlegels Konzeption fol¬

gendermaßen: «Die Sprache ist eine durch
.Gemeinschaft' (das heißt Intersubjektivität)

systematisch gewordene Anweisung, Bilder

nicht nach der Ordnung ihres ZufaUens,
sondern gemäß der wiUentüchen Ordnung
einer Subjektivität... hervorzubringen»
(34). Damit wird die Erkenntnis von Schlegels

subtiler Mittelstellung anschaulich:
Schlegel glaubt weder idealistisch an sich
selbst noch dogmatisch an die Dinge,
sondern an ein Drittes: «Nicht an die Dinge
dürfen und soUen wir glauben, wohl aber an
die Signatur der Dinge, an die Offenbarung
des Bildnisses, an das Wort» (Zit. 36).

Die durch Humboldt und vor aUem

Schleiermacher aufgeworfene Problematik
der Pluralität der Sprachen ist bei Schlegel
implizit, nicht explizit behandelt. Nüsse
kommt auf Schlegels Wirkung auf die
zeitgenössische Linguistik zu sprechen, die von
seinem Werk: «Über die Sprache und Weisheit

der Indier » ausgegangen ist. Nicht daß

Schlegel darin die Fundamente einer neuen
Wissenschaft gelegt hätte; vielmehr hat er
einen Plan zu einer neuen Wissenschaft
konzipiert. Vier Anregungen sicherten — nach
Nüsse — Schlegels Werk die große Wirkung.
Einmal propagierte er damit in Deutschland
erstmals das Sanskrit-Studium und begründete

von einer phÜosophischen
«Weltanschauungskritik» her eine «vergleichende
Grammatik» und erschloß damit sowohl
phüosophisch wie philologisch noch
unbekanntes Neuland. Die Programmierung
einer vergleichenden Grammatik, die
Einführung des (von Humboldt erstmals
entworfenen) Organismus-Begriffes in die
Sprachtheorie und der daraus resultierende
Klassifikationsversuch der Sprachen (der bis
heute in modifizierter Form weiterwirkt)
sind Schlegels weitere Verdienste um die
moderne Sprachwissenschaft.

Hinsichtlich der Frage nach dem Ursprung
der Sprache steht Schlegel in einem Zwiespalt
zwischen historischen und metaphysischen
Gesichtspunkten. Die Ursprungsfrage ist für
ihn keine einsinnige. Nüsse faltet die der
Romantik von der Aufklärung her überkommene

Frage in formaler Analyse in dreifacher
Weise aus; entsprechend der Mehrdeutigkeit
der Ursprungsfrage bei Schlegel fragt er 1.

1068



nach dem Woraus des Entspringens, 2. nach
dem Wie des Entspringens und 3. nach dem
Entsprungenen selbst, nach der Ursprache.

Über das Wie des Entspringens der
menschUchen Sprache trägt Schlegel eine
«intuitionistische Theorie» vor, die sich
vöUig mit Humboldts Auffassung deckt,
wonach die Sprache «nicht anders als auf
einmal entstehen kann, oder um es genauer
auszudrücken, sie muß in jedem Augenblick
ihres Daseins dasjenige besitzen, was sie zu
einem Ganzen macht» (Zit. 55).

Die Sprachtheorien vor Schlegel vertreten
drei mögliche Antworten auf die Frage nach
dem Woraus des Entspringens der Sprache :

Ursprung aus dem Tier (Condülac), Ursprung
aus dem Menschen (Herder), Ursprung aus
Gott (Hamann). Die Polemik über göttlichen
oder menschUchen Ursprung der Sprache fand
in Schlegels Werk seltsamerweise keinen
Niederschlag. Schlegel zieht einen
anthropologisch-metaphysischen Ursprung nicht in
Betracht, er stellt nur die theologische
Ursprungsfrage. Vor der Frage nach der
Ursprache scheint Schlegel zunächst zu resignieren.

Doch finden sich im Nachlaß SteUen, die
nahelegen, daß Schlegel wenigstens in
typisierender Weise eine denkbare Ursprache
angenommen hat.

Die Thematik von Laut und Buchstaben

(Schrift) gibt Nüsse Anlaß zu einer eindringlichen

Klärung von Schlegels Verhältnis zur
Schrift. Der Buchstabe ist ihm «als einziges
echtes Vehikel der Mitteilung sehr ehrwürdig»

(Zit. 68). Zunächst steht «Buchstabe»
als Pars-pro-toto-Wendung einfachhin für
Schrift. Darüber hinaus impliziert «Buchstabe»

auch einen Gegensatz zu gesprochener

Rede. Für Schlegel gehört die Entstehung

der Schrift in die Anfänge der Sprache
überhaupt. AUerdings nur die Lautzeichenschrift;

die «sinnbüdernde», ideographische
Schrift, in der ein Büd für ein Wort eingesetzt
wird, ist für ihn eine Angelegenheit der
mechanischen Sprache. Bilderschrift kann nur
einzelnes nachahmen, die Buchstabenschrift
hat es mit dem Allgemeinen zu tun und
vermag es auch darzusteUen. Das besagt eine
höhere Nähe zu Geistigem.

Eine terminologische Klärung dessen,

was für Schlegel eigentlich «Buchstabe» ge¬

nauer bedeutet, bietet Nüsse Gelegenheit für
eine grundsätzUche RichtigsteUung. «Buchstabe»

läßt sich weder mit «Laut» noch mit
«Schriftzeichen» gleichsetzen, sondern er
meint ein Mittleres, welches das Gegensatzpaar

(wie es in der Phonetik erscheint) in eins
faßt. Nüsse rückt es in die Nähe dessen, was
man heute als «Phonem» (=funktionaler
Lautwert) bezeichnet.

Die Doppelung von Laut und Buchstaben

setzt sich fort auf höherer Stufe in einer
Polarität zwischen Gespräch und Buchstabe.

Schrift steht in Gegensatz zum Gespräch:
Schrift versteht sich monologisch in sich

selbst, Gespräch ist dialogisch auf zwei oder
mehrere Sprechende bezogen.

Die von Böhme übernommene Polarität:
Geist und Buchstabe gibt Nüsse Anlaß, das

schon angeschlagene Thema nun auf höchster

Stufe abzuwandeln. «Buchstabe ist fixierter

Geist» (Zit. 89). In diesem Satz Schlegels
ist ein ganzer Prozeß mitenthalten: «Der
Geist entfremdet sich von sich selbst, wenn
er sich mit der Sprache einläßt» (90). Der
Buchstabe ist also einerseits für Schlegel ein
einschränkendes Prinzip, da er den Geist
immer nur «unvoUendet» faßt. Anderseits
aber ist der Buchstabe positiv Vermittler des

endlichen und unendlichen Geistes. Er ist
Signatur und Bewahrer des Ewigen, ja er
besitzt mystische Qualitäten: «Der Buchstabe
ist der wahre Zauberstab» (Zit. 91).

In einem letzten Kapitel schließüch wendet

sich Nüsse dem Gegensatz zwischen
Philosophie und Philologie zu. Schlegel war
sehr an einer «Philosophie der Philologie»
gelegen. Gleichzeitig betont er unermüdlich,
wie sehr gerade das Geschäft des Philologen
von dessen Neigung abhängig ist (das «philein»

im Wort «Philologie» als dessen

Bestimmendes!).

Der Gegenstand der Philologie ist historisch

bedingtes Wissen, im Gegensatz zur
Philosophie, deren Gegenstand das

unbedingte Wissen ist. Darin unterscheiden sich
die beiden Disziplinen. Hingegen stimmen
sie darin überein, daß in beiden ein je eigenes
Wechselspiel zwischen Geist und Buchstabe
statthat. Der Philolog soU daher, da sein
Forschen auf den geistbeinhaltenden
Buchstaben gerichtet ist, auch philosophieren,

1069



will er nicht im historisch Disparaten sich
verüeren: «Alle Philologie ist notwendig
philosophisch, sie mag wollen oder nicht;
sie mags wissen oder nicht» (Zit. 103). Dem
Philosophen ist anderseits die Nebenaufgabe
des Philologierens gestellt, soll ihn nicht das

unbedingte Wissen verzehren.
Es ist schwierig, Nüsses Leistung adäquat

zu würdigen. Wir beziehen uns auf die unser
Résumé einleitende Behauptung, daß Nüsse
mit seiner Arbeit nicht nur einen Anfang,
sondern auch gleich einen Maßstab gesetzt
habe. Zunächst scheint uns, daß Nüsse in
dieser Arbeit — vom Methodischen her
betrachtet — jene schon viel geforderte
Vermittlung von Interpretation, werkinterner
Analyse und geistesgeschichtlicher Durchsicht

in ausgezeichneter Weise bewältigt hat,
eine Forderung, die zumeist im Vorfeld eines
Postulats der hermeneutischen Vernunft ein
bloß hypothetisches Dasein fristen mußte.
Indem Nüsse sich einerseits der Paraphrasie-
rung enthält und konsequent am Leitfaden
lückenlos und vollständig für Schlegels
Sprachtheorie beigebrachter Originalzitate
das Thema ausfaltet, versagt er sich anderseits

nicht, in prägnanten historischen
Hinweisen und Exkursen zum Beispiel den ganzen

Wandel der Sprachideen von Humboldt
zu Herder oder Schlegels gedankliche
Analogien zu den Sprachauffassungen eines
Schleiermacher oder eines ScheUing
nachzuzeichnen. Gerade für die Grundlagenforschung

der modernen Stilkritik dürften diese
Exkurse von höchstem Belang sein. Damit

ist aber noch nicht alles gesagt. Nüs¬

ses historisches Interesse zieht die
Probleme der gegenwärtigen Sprachphilosophie
in die Betrachtung mit ein. Wie sehr die
Sprachtheorien eines Arnold Gehlen, Karl
Bühler, eines de Saussure oder Trubetzkoy
gerade für Schlegels ins noch Unerforschte
vorpreUende Sprachgedanken virulent werden

können, haben wir — wenigstens für
Gehlen — angemerkt. Nüsses bahnbrechende

Leistung für spätere Forschung dürfte gerade
in dieser luziden Vermittlung verschiedenster
Gesichtspunkte und Sichtweisen zu sehen
sein. Womit seiner Arbeit allerdings in keiner
Weise ein Synkretismus angekreidet werden
soU, der in einer historischen Arbeit durchaus
fehl am Platz wäre. Hingegen ist darauf
hinzuweisen, daß Nüsse mit seiner Arbeit den
Beweis erbracht hat, daß intensivste historische

Bemühung sich nicht mit der Tautologie
reiner Werkimmanenz zufrieden zu geben
hat, sondern in wirklicher Übersicht über die
geisteswissenschaftlichen Fakten deren
zukünftige, historisch ja erst wirksame Tendenzen

mitberücksichtigen muß. Vom Methodologischen

her ist Nüsses Arbeit daher ein
Maßstab. Und man muß hinzufügen: auch

von der Diktion her, deren sich Nüsse
bedient. Seine Untersuchung über Friedrich
Schlegels Sprachtheorie ist in einem makellosen

Deutsch geschrieben, das für einmal
der dunklen SteUen schlechterdings entbehrt.

Alois Haas

1 Heinrich Nüsse: Die Sprachtheorie
Friedrich Schlegels, Carl Winter,
Universitätsverlag, Heidelberg 1962.

DIE FRAGEN DER ROMANTIK

Es gilt, sieben Bücher zu besprechen, die sich
alle zumindest zum Teil mit der literarischen
Romantik beschäftigen, die sämtliche in den
letzten Jahren erschienen sind oder neu
aufgelegt wurden und die sich doch im Stil und
in der Methode, in der Thematik und Problematik

in einer Weise unterscheiden, die weit

über den normalen Spiekaum literarhistorischer

Unterschiedüchkeit hinausgeht.
Die Ursache dieser Differenzen ist leicht

zu erklären. Schon im Bereich der Germanistik

umschließt der Begriff «Romantik»
viele VorsteUungen. Der Bogen spannt sich

von Schlegels Athenäumsfragmenten bis zu

1070



Eichendorffs Gedichten. In der europäischen
Literaturgeschichte rechnet man Chateaubriand,

den Denker der französischen
Restauration, ebenso zur Romantik wie Adam
Mickiewicz, den Verkünder französischer
Freiheitssehnsucht. Der Motivgeschichtier
findet in der Romantik den Drang zu künstlichen

Paradiesen ausgeprägt, zu jenen
byzantinischen Phantasien, die der Rausch und
das Opium schaffen. Die gleiche Romantik
wurde berühmt durch die Popularisierung
der Rousseauschen Naturschwärmerei.

Dazu kommt, daß unser Verhältnis zu
der Romantik nicht mehr so einfach und
ungetrübt ist, wie es in vergangenen Jahrzehnten

der FaU gewesen sein mag. Die naive
Lust an Waldeinsamkeit und Hörnerklang ist
untergegangen. Die Sehnsucht nach der
alten, von Kronenwächtern gehüteten Stauferkrone

wurde suspekt. Um so interessanter
wirkt auf uns heute die Struktur von Tiecks
Märchen (ich erinnere in diesem Zusammenhang

nur an die ausgezeichnete Interpretation
des Blonden Eckbert durch Ernst Bloch).

Tiecks Dramenstil spricht die Zeitgenossen
Jonescos und Audibertis an. Achim von
Arnims labyrinthische Romane verlangen nach
einer neuen Erklärung.

Ist es ein ZufaU, daß in dem germanistisch so
attraktiven Sammelband Formkräfte der
deutschen Dichtung vom Barock bis zur Gegenwart

die Zeit der Klassik und Romantik
eigentlich zu kurz kommt1? Ich glaube
kaum.

Das Buch faßt eine Reihe von Vorträgen
zusammen, die dreizehn deutsche
Hochschulgermanisten und ihr französischer
Gastgeber Claude David im deutschen Haus
der Pariser Cité Internationale hielten. Es ist
verständlich, daß hier besonders jene
Epochen, die bisher oft genug im Schatten der
Goethezeit standen, in ihrer Eigenart betont
wurden.

Die Kunst des Barocks am Anfang, die
Kunst der Moderne am Ende der Reihe
dargesteUt, bilden besonders geschlossene
Blöcke. Friedrich-Wilhelm Wentzlaff-Egge-
bert behandelt das Drama des Barocks von

einem geistesgeschichthchen Standpunkt
aus, zeigt die Bedeutung, die schon im Werke
Lohensteins die Vernunft hat. Richard
Alewyn formuliert die Spannungen des barocken
Romans, beschreibt elegant das Gegenspiel
von Römischer Octavia und Simplicius
Simplicissimus. Friedrich Beißner führt in die Werkstatt

der Germanistik ein; man erfährt, was
Barocklyrik ist und wie man sie verstehen
kann.

Auch die Moderne ist nach der Dreiheit
der Gattungen aufgeteilt: Wilhelm Emrich
dringt bis zur jüngsten Romankunst vor und
findet in Uwe Johnson einen Romancier nach
seinem Sinn, während Benno von Wiese den

Bogen des Dramas von Hofmannsthal
ausgehen und nach einer Betrachtung von
Hauptmann, Georg Kaiser und Brecht zu
jenem zurückkehren läßt. Karl Ludwig
Schneider beschränkt sich auf den
Expressionismus, hier sogar auf die Lyrik des

« Neuen Clubs », dies zum Vorteil einer
Interpretation, die auf typische Einzelzüge und
Bildelemente (etwa die Mondmetaphern)
eingehen kann.

Die Geschlossenheit dieser Gruppen
wirkt sich aus: auf Heinrich Otto Burgers
Aufsatz über das Widerspiel von Barock,
Aufklärung und Neubarock, der diesen
Zeitabschnitt aus der Spannung zur kommenden
Klassik löst. (Und auf die große Bedeutung
der Philosophie, zum Beispiel des Thoma-
sius, hinweist).

Die Zeit der Klassik und Romantik wird
nur durch zwei Vorträge dargestellt : sie bildet

keinen Schwerpunkt, wiewohl
Wolfdietrich Raschs Untersuchung über Goethes
klassische Erzählkunst zu interessanten
Detailerkenntnissen führt. Hans Steffens Aufsatz,

der die Märchendichtung der Aufklärung

mit jener der Romantik vergleicht,
bleibt ein etwas summarischer Überblick, der
zudem weit eher Wielands Prinz Biribinker
als Brentanos Müller Radlauf gerecht wird.

Eine größere Rolle spielt die Romantik
in den Reden von Friedrich Sengle und Paul

Böckmann, die meines Erachtens die
interessantesten Partien des Buches bilden. In
beiden FäUen geht es um eine Entwicklung,
die von der Romantik wegführt. Sengle
behandelt die Literatur der Biedermeierzeit, die

1071



littérature engagée, die nach dem Ende der
«Kunstperiode» (Heine) einsetzt. Er
gewinnt ästhetische Kategorien, die Heinrich
Heine und — im gleichen Satz — Jeremias
Gotthelf gerecht werden.

Paul Böckmann untersucht die deutsche

Lyrik des 19. Jahrhunderts; er weist
gewissermaßen eine Entlyrisierung des Gedichts
nach. Der Strukturwandel führt vom
Stimmungsgedicht der klassisch-romantischen
Zeit zur «sich erschließenden Sprachfigur»
Gottfried KeUers und C. F. Meyers.

Der Vollständigkeit halber sei noch auf
Klaus Zieglers Untersuchung des Dramas
des 19. Jahrhunderts, eine etwas apologetische

Behandlung des poetischen Realismus
durch Wolfgang Preisedanz und Claude
Davids einleuchtende Darlegungen von Stefan

Georges Verhältnis zum Jugendstil
hingewiesen.

Es wäre zweifellos falsch, aus dieser
Anordnung eine zentrifugale Tendenz der
heutigen Germanistik herauszulesen : Benno von
Wiese hätte mindestens ebensogut über
SchiUer sprechen können. Dennoch wird
besonders bei Sengle der Versuch deutUch, die
nichtklassische Zeit mit nichtklassischen
Kriterien zu messen. Ich glaube, daß eine
solche Behandlung nicht allein gegenüber
Heine und Gotthelf anzuwenden ist, sondern
daß auch die Romantik aus dem Schatten des

Terminus «Goethezeit» erlöst zu werden
verdient.

ErfüUt Marianne Thalmann diese Forderung?

Diese Frage ist nach der Lektüre ihres
Buches Romantik und Manierismus zu
bejahen2. — Schon der Titel deutet den
Zusammenhang an, in den Frau Thalmann die
großen Fragen der Romantik stellt: es geht
um den gesamteuropäischen Rahmen des

Manierismus, der im Sinne von Ernst Robert
Curtius als ein dauerndes Gegenspiel zur
Klassik verstanden wird.

Der Gegensatz zur Aufklärung und ihrer
Vernunft, der unklassische, ja antiklassische

Zug im Leben und Werk der Romantiker
postulieren geradezu die Untersuchung,
inwieweit Elemente des Manierismus im
Schaffen dieser Zeit anzutreffen sind. Die

Ausbeute von Frau Thalmann ist reich.
E.T.A. Hoffmanns «Traummonstrositäten»
erinnern an Arcimboldos heterogene
Geschöpfe. Von den Musikern des 16. und 17.
Jahrhunderts, den Musiciens maudits, spannt
sich der Bogen hin zu Joseph Bergünger,
diesem gedichteten Idealmusiker Wacken-
roders. Die Ästhetik von Giordano Bruno
entwickelte eine « aggressive Genielehre », die
Friedrich Schlegels Ansichten nicht ferne
steht. Die Gegenspieler des klassischen ApoU
sind hier wie dort, im Manierismus und in
der Romantik, Dionysos, der Gott des

Rausches, und Daidalos, der Schöpfer des
Labyrinths.

Die Verwandtschaften der Ideen und Topoi

sind einleuchtend; stilistische Ähnlichkeiten

(Vorliebe für das Groteske, die
Tragikomödie) unterstreichen die ParaUelen.

Frau Thalmann wäre freüich nicht die
gewissenhafte Literarhistorikerin, die sie gerade
auch in ihrer impressionistischen
Darstellungsweise ist, wenn sie nicht die Verwandtschaft

durch Abhängigkeiten stützen würde.
Manche vulgärmanieristischen Motive, die
sich in der Trivialliteratur erhalten hatten,
wurden von der Romantik wieder in die
große Kunst aufgenommen.

Daß es sich bei alldem nicht um Einzelzüge

handelt, beweist die Autorin durch eine

hervorragende Interpretation von Tiecks
Genoveva-Drama, die ihre Thesen stimmig
deckt.

Der Bogen wird freiUch auch in die
Zukunft geschlagen. Die Romantik erscheint
als Anbeginn und Vorwegnahme der modernen

Literatur. Wieder ist die Romantik
«Kunstperiode», doch eine, die den L'art-
pour-1'art-Standpunkt schafft. Der Weg
führt zu Mallarmé, zu Gottfried Benn.

Die Konstante des Manierismus bildet
sich im Artistischen aus, in der Lyrik Benns
wie in der Dramatik Ludwig Tiecks.
Zugegeben!, doch die Verallgemeinerung ist nicht
richtig: in der Moderne wie in der Romantik.

Die Romantik hatte wohl ein Stück
Manierismus, der sich in verwandter Weise in
der Moderne ausprägt. Aber dies Stück ist
keineswegs die ganze Romantik.

Ich möchte als Beispiel Marianne
Thalmanns Interpretation der Romantik als er

1072



ster Großstadtdichtung herausgreifen; sie
schreibt: «.. .der Stoff ist bürgerüch, aber
über ihm bhnkt das Neonücht der Städte
auf. » — Gewiß waren viele romantische
Dichter, Tieck wie Hoffmann, dem städtischen

Lebensgefühl verbunden. Aber das

Berlin, in dem sie lebten, umschloß nicht nur
den Alexanderplatz, der später einer
Großstadtdichtung den Titel gab; es umschloß
auch die Sperlingsgasse, deren Chronist
Wilhelm Raabe meilenweit von der Großstadt
entfernt ist. Unbildlich gesprochen : die
Romantik ist ambivalent. Sie führt zur Dichtung
der Großstadt der Moderne, sie bringt die
schöpferische Einbildungskraft hervor. Sie
ist aber gleichzeitig die Ahnin der
kleinbürgerlichen antimodernistischen Ideologie. Die
kleinbürgerliche Tendenz zur IdyUe und
Lebensflucht gehört nicht minder zur
Wirkungsgeschichte der Romantik.

Marianne Thalmann hat zur Erläuterung des

romantischen Denkens den Satz von Martin
Heidegger zitiert: «Das Denken beginnt
erst dann, wenn wir erfahren haben, daß die
seit Jahrhunderten verherrüchte Vernunft
die hartnäckigste Widersacherin des Denkens
ist. » Georg Lukâcs hätte diesen Heideggersatz

im gleichen Zusammenhang zitieren
können; freilich zu anderem Zweck. Denn
gerade die Nachbarschaft zu einem solchen
Wort macht ihm die deutsche Romantik
suspekt. Dies geht aus seiner Skizze einer
Geschichte der neueren deutschen Literatur sehr klar
hervor3.

Lukâcs' Standpunkt ist von philosophischen

Prämissen bestimmt, von dem Postulat

nach einer reaütätsbezogenen Kunst, die
einer liberal-marxistischen Kritik der Ideologie

standhält. Im hellen Licht erscheint bei
ihm die deutsche Aufklärung, deren Einheit
(auch die Einheit von Gefühl und Verstand)
festgesteUt wird, deren Grenzen durch die
Misere der Verhältnisse, der deutschen
Kleinstaaterei, des mangelnden Rahmens für den

neuen Bürgersinn usw., bestimmt sind.
Lukâcs vermag wie wenige Lessing zu interpretieren.

Er zeigt wichtige, zu wenig beachtete

Züge im Werk der Klassiker, im Werther so¬

wohl wie im Wilhelm Meister; selbst die
Diskussion um die poetischen Gattungen,
die Goethe mit Schiller führte, wird von ihm
als eine Auseinandersetzung um die
Aufarbeitung der Wirklichkeit verstanden. Das
Bild Hölderlins erscheint auf dem Hintergrund

jener Französischen Revolution, an
der sich für Lukâcs die Geister scheiden.

Nach dem Untergang der «Kunstperiode
» sind es Citoyen-Gestalten wie der Publizist

Börne, die seine Vernunftünie fortsetzen.
Er erklärt die Notwendigkeit der ästhetischen

Kategorien, durch die sich Heines Lyrik

deuten läßt. Lukâcs spürt den Zwiespalt,
aber auch die Bedeutung Hebbels und
Richard Wagners, den Abstand zwischen ihrem
neuzeitlichen Gehalt und den «mystifizierend
alten Formtraditionen». Er versucht, die

Weltflucht, die für ihn Mörikes Dichtung
bedeutet, zu motivieren (es sei nur am Rande

bemerkt, daß er durchaus die FormvoUen-
dung der Lyrik anerkennt). Fontanes Bild
erscheint ; wir verdanken Lukâcs einen inter-
pretatorisch vollendeten Hinweis auf dessen

zu Unrecht wenig beachtete Erzählung
«Schach von Wuthenow». Bei der Behandlung

des imperialistischen Zeitalters setzt
Lukâcs scharfe Akzente : gegen einen ideellen
Aspekt der Lyrik Rilkes und Georges, gegen
die «machtgeschützte Innerlichkeit», wie
Thomas Mann dies Phänomen nannte.

Ich habe versucht, die große Linie von
Lukâcs' Literaturbetrachtung grob
nachzuzeichnen. Daß Lukâcs gegen einen extremen
Naturalismus sich ebenso wendet wie gegen
die groteske Darstellungsweise des

Expressionismus, entspricht seiner Dichtungstheorie.
Seine Sympathie gehört dem großen

realistischen Roman, gehört Balzac und Tolstoi
— für sie gibt es im deutschen Bereich keine
Parallelen. Sie gehört aber nicht minder
Goethe und der deutschen Klassik. Und
Lukâcs' Liebe neigt zur Einseitigkeit, sie wird
zur Vorliebe.

So liegt der Schatten Goethes schwer auf
der deutschen Romantik. Ich möchte als

Beispiel auf die Beurteilung eines nicht romantischen

deutschen Dichters der Goethezeit
hinweisen: Jean Paul. Thematisch und
gedanklich müßte er einem Marxisten sehr

entgegenkommen, soziales Mitleid und utopi-

1073



scher Entwurf zeichnen sein Werk aus. Doch
Lukâcs hat ihn rasch abgetan: Goethes und
SchiUers «aristokratisch-ästhetische
Haltung» erscheinen «sachhch radikaler,
energischer und zukunftsträchtiger als Jean Pauls
volkstümlicher Humor ».

Die Romantik ist für Lukâcs vollends ein
«Zwitterwesen» (Heine). Ihre ideologischen
Hintergründe sind zudem äußerst fragwürdig.

Feudale Überreste werden in eine
bürgerlich-reaktionäre Ordnung hineingenommen.

Die Sehnsucht zur Nacht ist die Negation

der sonnenähnlichen Vernunft. Was im
Sturm und Drang noch möglich war, scheinbarer

Irrationalismus, der nur die Grenzen
einer engen, festgefahrenen Ideologie zu
neuer Ratio hin sprengte, ist jetzt unmöglich.
Auch die artistischen Effekte retten das Bild
nicht: sieht Lukâcs in der gefühlsbetonten
Romantik das Abrutschen ins Spießbürgertum,

das es gab, schon als Wesen der Sache
selbst an, so erkennt er in Friedrich Schlegels
Theorien lediglich die raffinierte Unverbindhchkeit

bloßer « Kunst »-Ausübung. Soweit
Lukâcs Positives gelten läßt — er begrüßt
eine «echte volksliedhafte Wiederaufnahme
der dichterischen Bestrebungen des jungen
Goethe » —, wird die Begründung außerhalb
der romantischen Theorie gesucht. Es handelt

sich um einen allgemeinen Zeitgeist, der
auch den nichtromantischen Hebel
bestimmte.

Die Romantiker haben sich — besonders
in den Freiheitskriegen — gegen die Französische

Revolution gestellt, sie haben sich —
so zum Beispiel Novalis in seiner Wilhelm-
Meister-Kritik — gegen Goethe gestellt. In
beiden Momenten wurde ein Stück Fragwürdigkeit

evident. Und wenn wir auch keineswegs

gewiUt sind, das Romantikbild von
Lukâcs zu übernehmen, so werden durch
seine Einwände doch genau jene Punkte
sichtbar, die das Abrutschen der Romantik
in kleinbürgerlichen Nationahsmus einerseits,

in irreale Spintisiererei andererseits er-
mögüchten.

Georg Lukâcs' Studie gehört zu jenen
wenigen Büchern, deren Bedeutung durch die
offensichtlichen Schwächen nicht vermindert
wüd. Er weist auf die Verantwortung des

SchriftsteUers für seine Ideen vor der GeseU¬

schaft hin; er kennt die Notwendigkeit der

ReaUtätsbezogenheit der Dichtung. Darüber
hinaus wird sein Werk von einer
philosophischen Klarheit bestimmt, die wenige
Literarhistoriker auszeichnet.

Es geht Lukâcs um die große Linie, die
mitunter den Rahmen der Literaturwissenschaft

sprengt. Das gleiche läßt sich von Ferdinand
Lion sagen. Seine Arbeit Romantik als deutsches

Schicksal ist freilich nicht ohne Hinweis
auf das Entstehungsjahr zu verstehen4. Lion
schrieb das Buch 1946, gleich nach dem
Zusammenbruch des Naziregimes, in einer Zeit,
als man darum rang, das jüngst Geschehene

wenigstens notdürftig zu deuten. Die Frage
nach dem Wesen des « Deutschtums » steUte

sich neu angesichts der Spontaneität der
deutschen Geschichte, die im Jahre 1933 die
Nation aus ihrem abendländischen
Zusammenhang riß. Man fragte bei Goethe und
Novalis an in Unkenntnis darüber, daß hier
die Antwort nicht möghch war, nicht möglich

ist. — Es ist Ferdinand Lion hoch
anzurechnen, daß er die gestrigen Mittel, mit
denen er auf eine heutige Frage eine Antwort
suchte, vollkommen beherrscht. Seine

Interpretation der romantischen Phänomene, der
Naturliebe wie der sehnsüchtigen
Schwärmereien, der Bewußtseinsvervielfachung wie
der Sehnsucht zur Nacht, ist so mustergültig,
wie auch seine Reduktion der historischen
Mächte des 19. Jahrhunderts auf gewisse
menschliche Grundformen einleuchtend
erscheint.

Seine Romantik ist ambivalent — wie das

deutsche Schicksal, dessen Entwurf sich in
der Romantik kundtut. Einmal wird die
Romantik zur Gefahr, zur widervernünftigen
Barbarei. Hier verbindet sie sich mit dem
Preußentum, mit dessen karger Nüchternheit.

Und was für Lion in einer Gestalt wie
der Heinrich von Kleists vorweggenommen
ist, wird später im zweiten Kaiserreich zur
Wirklichkeit: Gewalttätigkeit. Mit dem
Zusammenbruch 1918 werden neue Mächte
bedeutsam: das Widerspiel zwischen Kultur
und Zivihsation setzt ein. Die Zusammenarbeit

einer dumpfen Masse mit einer nega-

1074



tiven EUte, katiünarischen Outsidern, führt
zum Nazireich und zur endgültigen
Katastrophe. Das, wonach die Nacht der Romantik

verlangte, war nur trügerisch geglückt:
eine kurze, falsche ScheinheUe war über das

Volk gekommen, der bald eine tiefe Nacht,
die Nacht der Not und Verzweiflung folgte.
Hier, in diesem Moment fordert Lion eine
andere Vermählung der Nacht mit dem
Licht : die Verbindung, die Goethe darsteUte :

der romantische Faust schreitet zur Hochzeit
mit Helena — «so schön, so formvoUendet,
so ruhig selbstsicher wie noch nie».

Lions Linien sind klar, doch die
Geschichte der letzten 150 Jahre ist es nicht. In
ihr läßt sich nicht Thema gegen Thema
setzen. Das Leben ist keine Violinsonate. Und
sowohl das zweite Kaiserreich wie in noch
weitaus stärkerem Maße das Naziregime
bedeuten eine Zerstörung der ideellen Kontinuität.

Die Barbarei, die über alles Maß
hinausgeht, brach in die Geschichte ein — und
es ist letztlich ein nutzloses Unternehmen,
alte VorsteUungen in der Weise, wie es Lion
tut, als geschichtsprägend zu interpretieren.

René WeUeks Aufsätze, die unter dem Titel
Konfrontationen. Vergleichende Studien zur
Romantik erschienen sind, führen in literarhistorische

Bereiche zurück5. Sie machen gleichzeitig

die Vorteile eines Forschungsstils deutlich,

der von den kleinen Bausteinen ausgeht
und die großen Linien nur zögernd zieht.
Die Komparatistik WeUeks basiert auf einer
Kleinarbeit, die dennoch oder gerade wegen
ihrer minutiösen SachUchkeit zu enorm
einleuchtenden Erkenntnissen führt. In diesem
Bändchen vergleicht WeUek Themen und
Motive der deutschen und englischen
Romantik. Er geht den sehr spärlichen persönlichen

Beziehungen nach, vergleicht das
Verhältnis zur Französischen Revolution, zur
Musik. Es gibt Verwandtschaften und
Unterschiede. Die Engländer kennen jene
typischen künstlerisch-artistischen Momente
nicht, die Ausformungen der romantischen
Ironie darstellen. Die Vorliebe für das
Mittelalter setzt bei ihnen viel später, erst mit
Carlyle und Ruskin, ein.

Aus diesen und noch manchen anderen
kleinen Momenten formt sich ein Bild der
Übereinstimmungen und der Diskrepanz,
das so deutlich vor unseren Augen steht wie
die Gestalt Carlyles nach der Lektüre der
Aufsätze über sein Verhältnis zur deutschen
Romantik und zur Geschichtsphilosophie.
Ein Nebenumstand, etwa Carlyles Beurteilung

der Konversion des Zacharias Werner,
zeigt uns das Wesen seines unerschütterlichen

Puritanertums.
Mit stoffbedingten Einschränkungen läßt

sich das gleiche Urteil über die abschließenden

Studien WeUeks abgeben, die das

Verhältnis Emersons und des amerikanischen
Transzendentalismus zur deutschen Philosophie

behandeln: nur die exakte Kenntnis
macht es mögUch, geistesgeschichtliche
Zusammenhänge zu interpretieren.

Detailkenntnisse zeichnen in geradezu
einschüchterndem Maß das Buch von Mario
Praz Liebe, Tod und Teufel. Die schwarze
Romantik aus6. Doch frappiert nicht aUein der
philologische Fleiß, den der italienische Anglist

und hervorragende Kenner der französischen

Literatur auf sein Thema verwandte.
Zuerst schockiert die Darstellung einer
anderen Romantik, die sich weitab von der
mondbeglänzten Zaubernacht abspielt. Es ist
die Romantik der schwarzen Messen, der
verfluchten und fluchenswerten Schönheiten,
der fleischlichen Phantasien und pervertierten

Wunschträume. Die Romantik als Heimstatt

der erotischen Manierismen.
Die Linie beginnt bei der «Schönheit det

Medusa », die es SheUey angetan hat, die bei
Baudelaire ihre schaurigen Effekte erreicht.
Sie führt zu den erotischen Dämonisierungen
der beiden Geschlechter. Zuerst wird der
Mann zum bleichen Vampir, zum Luzifer,
hinter dessen Büd Miltons Dichtung fühlbar
erscheint. Er ist der Schöne, Verführerische,
der die arme Unschuld bedroht und ins
Verderben führt. Die Faszination des Gezeichneten

ist in den Helden Byrons und Chateaubriands

spürbar.
Das späte Gegenstück, la belle dame sans

merci, hat viele Namen: Cleopatra, Helena,
Herodias, Maria Stuart (auf deutsch wäre es

1075



die Loreley). Der Engländer Swinburne wird
zum Dichter dieser unbarmherzigen,
entmenschten Schönheit, Sehnsuchtsgebilde
eines krankhaften Unterwerfungstriebes.
Dahinter steht das Urbild aUer schwarzen
Romantiker: Marquis de Sade; kein großer
Dichter, kein großer Philosoph, doch ein
Anreger sondergleichen. Bessere Geister
nehmen seine Motive auf. Praz läßt in dem
Reigen die besten Namen mittanzen: Flaubert,

Baudelaire, Lautréamont, später in den
Zeiten der Décadence folgen als Nachklang
d'Annunzio und Oscar Wilde, der Dichter
der «Salome».

Mario Praz schuf eine motivgeschichtliche

Monographie in großem Ausmaß: er
leitet die Exotismen und die byzantinischen
Ausschweifungen, die sich der müde Spätling

vorstellt, schlüssig von der Romantik
ab. Der Weg führt nicht in die Klause des

Eremiten, sondern nach Sodom und Gomor-
rha. Und er hat in vielem recht. Freilich
bleibt die Frage: wozu dies aUes, welchen
Sinn hat diese maßlos gesteigerte Sinnlichkeit?

Praz bietet ein paar Ansätze zu einer
Deutung, doch seine Erklärungen bleiben
im Herkömmlichen stecken. Doch ohne eine
neue Deutung des Gesamtkomplexes bleibt
die große Masse der Hinweise ein Zettelkasten

der persönlichen und literarischen Ab-
artigkeiten der Dichter des 19. Jahrhunderts.

Wie viel bedeutender nimmt sich ein Motiv
der schwarzen Romantik aus, wenn es in
eine Interpretation eingebaut ist! Sie findet
sich in dem Aufsatz «Tannhäuser und die
künstlichen Paradiese»; Hans Mayer befaßt
sich hier mit der Oper Richard Wagners,
erklärt die geistigen Grundlagen des paradis
artificiel, das Venusberg heißt. Er fragt nach
der musikalischen Substanz, die hier die beiden

Romantiken besitzen und entdeckt die
Superiorität der schwarzen über die innige
Romantik, der Venus über Wolfram. Die
Musik steht wider die Handlung. Nach der
Lektüre eines solchen Artikels möchte man
Praz noch einmal lesen, um das ein wenig zu
erkennen, dessen Symptome Praz aufzählt.

Nun mag freilich der Vergleich mit Hans
Mayer auch einem bessern Literaturwissen¬

schaftler nicht gerade gut bekommen. Denn
wo findet sich anders eine solche Vereinigung

von bewußter Literaturtheorie mit
äußerstem interpretatorischem Feingefühl,
von Schärfe des kritischen Verstandes mit
einer Sprache, die einleuchtende Bilder in
formal bestechenden Sätzen wiedergibt? Wo
gibt es eine solche ÜberfüUe von Kenntnissen,

die den fachlichen Rahmen sprengen
zum Vorteil des Fachgebiets? Hans Mayers
jüngstes Buch, die EssaySammlung Zur
deutschen Klassik und Romantik, machen diese Vorzüge

evident7.
Das Buch beginnt mit dem Faust, doch

nicht mit Goethe. Die geistesgeschichtliche
Position des Doctor Faustus in der Renaissance

wird dargestellt; die Tabus sind
behandelt. In der Aufklärung, vor Goethe,
belastete der Volksbuchcharakter, später das

Dichtwerk Goethes den Stoff. Lessings
Faust-Versuch steht im Mittelpunkt und gibt
Mayers Aufsatz seinen Platz. An Thomas
Mann, den Faustus-Dichter unseres
Jahrhunderts, mahnt auch der Aufsatz über
Wielands Oberon-Epos. Dies Werk des Rokoko
wird von einem ähnlichen Geist der Spätzeit-
lichkeit, der ironischen Adaption eines
Milieus bestimmt wie Manns Roman «Der
Erwählte». Mayer spürt die Spannung der

Dichtung: Ironie, Distanz einerseits — das

Ernotnehmen der Humanität, der Lichtgestalt

des Oberon auf der andern Seite.
Was in diesem Vorspiel der Aufklärung

sich kundtat, voüendet sich in der Klassik:
Goethes «Italienische Reise», die Schichten
alten und neuen Erlebens, werden dargesteUt

: Das Suchen nach den « Grundgesetzen
des Daseins » in Urpflanze, Stilform und
nationalen Sitten, die Reise wird «eine Zurücknahme

der Sturm-und-Drang-Position ».

Doch Mayer bleibt nicht bei der übUchen

Goethe-Betrachtung; er steUt in der Nachfolge

Wölfflins Stendhals italienischen
Bericht gegen Goethes berühmtes Buch, deutet
die historischen Kräfte an, die Stendhals
Buch im Gegensatz zu jenem Goethes
bewegen.

Nicht minder interessant zu lesen sind
die weitern Studien über Goethes Werke, die
Epen und «Dichtung und Wahrheit», ebenso

klug geschrieben sind die Aufsätze zu

1076



SchiUer. Dennoch sind die Glanzpunkte des
Buches anderswo zu suchen: der große Essay
über Heinrich von Kleist bildet zweifeUos
den Höhepunkt. Kleists Spannung zwischen
ideeUem Rousseauismus und seinen
Eindrücken von den Zuständen in Frankreich
bilden den Ausgangspunkt. («Er war nach
Frankreich gekommen, um den .Citoyen' zu
finden, und fand den Bourgeois.») Nicht
minder bedeutsam Kleists Verhältnis zur
Klassik: statt der klassischen Antithetik
«Sein — Schein» kennt Kleist den Gegensatz

«Natur — Verderbnis ». Von diesen
biographischen Einzelheiten, diesen phÜosophischen

und geseUschafthchen Kenntnissen her
wird die Dichtung transparent. Der
Scheiternde schafft das glücklich endende Kunstwerk;

den «Prinzen von Homburg» (die
Entgegensetzung zum Dichter des Werthers
ist so richtig wie typisch). Das poetische
Werk wird «zur ersten bürgerUchen Dichtung

der Krise ». Der Bogen spannt sich hin
zum «Brief des Lord Chandos»; er spannt
sich auch zu den kleistisch formulierten
Erzählungen der Anna Seghers. Die Kunst der
NoveUen, die momentane, gleich wieder
gefährdete Synthese des «Prinzen von
Homburg», deren poetische Wirkung stets
empfunden ist, werden hier so völlig im erklärenden

Wort geborgen, daß die Differenz
zwischen Kunstwerk und Interpretation
aufgehoben erscheint, und dies gerade weil die
Erklärung aus der bloßen Deutung zu dem
Entwicklungsprozeß des Geistes und der
Geschichte transzendiert.

In kleinerem Rahmen gilt das gleiche für
Mayers Studie über Büchners «Léonce und
Lena»: die Komödie als Parodie angelegt,
in die sich der Ernst des Dichters eindrängt.
Das ist einleuchtend und löst manche
Schwierigkeiten.

Daß Mayer nicht allein das dichterische
Wort erklären mag, daß es ihm um die
Geschichte der Literatur in ihren Höhen und
Tiefen geht, beweisen seine Aufsätze, die
sich mit SchiUers und Jean Pauls Nachruhm
auseinandersetzen. Auch das Bild, das man
sich in der wilhelminischen Zeit von Schüler
machte, gehört zu SchiUer. Bei Jean Paul
freiUch habe ich einen Einwand. Im
wohltuenden Gegensatz zu der üblichen seraphi¬

schen Jean-Paul-Interpretation beruft sich

Mayer auf den Humoristen, steht die Komik
Jean Pauls gegen «die beschwerüchen,
wenngleich möglicherweise himmlischen
Längen»; aber er reißt das Steuer zu stark
herum. Der utopische Gehalt der großen
Szenen ginge bei seiner Festlegung vöUig
verloren.

Und die Romantik? Ich habe zu Beginn
ein Buch besprochen, in dem wenig Romantisches

zu finden war. Schließe sich denn der
Kreis! Mayer geht dem Nachklang der
deutschen Romantik im Werk Richard Wagners
nach. Ich wies daraufhin. Neben dem
«Tannhäuser» wird der «FUegende Holländer»
behandelt; schließhch «Tristans Schweigen»:
die Kunst, die zum Nichtsein vorstößt, das

heißt zum Verstummen.
Für die eigentliche Romantikforschung

liefert Mayer nur ein Postulat : er spricht über
deren Fragen. Er polemisiert gegen Rudolf
Hayms und Georg Lukâcs' Einseitigkeiten.
Am Ende seiner Auseinandersetzung wird
eine Perspektive gegeben : die Romantik eine

«Bewegung der manifesten Widersprüche»,
deren Gegenspiel neu zu verstehen ist.

Elisabeth Endres

1 Formkräfte der deutschen Dichtung
vom Barock bis zur Gegenwart. Vorträge,
gehalten im Deutschen Haus, Paris. Verlag
Vandenhoeck & Rupprecht, Göttingen
1963. Kleine Vandenhoeck-Reihe, Sonderband

1. 2 Marianne Thalmann: Romantik und
Manierismus. Verlag W. Kohlhammer,
Stuttgart 1963. Reihe: Sprache und Literatur

7. 3Georg Lukâcs: Skizze einer
Geschichte der neueren deutschen Literatur.
Verlag Luchterhand, Neuwied am Rhein und
Berlin 1963. 4Ferdinand Lion: Romantik als

deutsches Schicksal. Verlag W. Kohlhammer,
Stuttgart 1963. 6René WeUek: Konfrontationen.

Vergleichende Studien zur Romantik.
Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1964,

edition suhrkamp 82. 6Mario Praz: Liebe,
Tod und Teufel. Die schwarze Romantik.
Aus dem Itahenischen von Lisa Rüdiger.
Verlag Carl Hanser, München o. J. 'Hans
Mayer: Zur deutschen Klassik und Romantik.

Verlag Günther Neske, Pfullingen 1963.

1077



ÜBER KRITIK

Blick auf die Reihe «Klassiker der Kritik»

Die These, wonach Kritik ohne ein System
von Prinzipien und Normen aufhöre, Kritik
zu sein, hat viel für sich. Aber es hält schwer,
zum Beweis dafür das Werk bedeutender
Kritiker der neueren Zeit heranzuziehen.
Emil Staiger hat in der Einleitung zu einer
Auswahl aus den kritischen Schriften von
August Wilhelm Schlegel1 auf die eigentümliche

Zweideutigkeit hingewiesen, «mit der
die Kritiker ihr Geschäft bis auf den
heutigen Tag betreiben: Einerseits sind sie

historisch gebildet und überzeugt von dem
Wort, daß in unseres Vaters Haus viele
Wohnungen sind, also bereit, jeden Dichter

auf seine Fasson selig werden zu
lassen. Andrerseits sagen sie Ja und Nein und
rühmen und schmähen und zucken die Achseln,

wie wenn sie sich noch auf ein festes

Koordinatensystem berufen könnten. Wie
beides nebeneinander möglich sei, bleibt
ihnen dunkel, und sie scheinen nicht einmal
ein Bedürfnis zu haben, darüber ins klare zu
kommen». Das ist der Sachverhalt. Das
System von Prinzipien und Normen ist seit der
Aufklärung nicht mehr gewagt worden.
Aber Beispiele bedeutender Kritik aus dem
neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert
wären nicht wenige anzuführen. Die Reihe
Klassiker der Kritik, von der bis jetzt vier
Bände vorliegen, wird diesen Tatbestand
bestätigen. Am Neuen, das noch nicht
anerkannt ist, muß sich die Kritik bewähren. Sie

ist weniger Lehre als persönlicher Einsatz.
Sie sucht Distanz, Objektivität und gerechtes
Urteil; aber sie steht nicht außerhalb,
sondern sieht sich immer wieder gezwungen,
Partei zu ergreifen.

Spezialisierte Literatur- und Kunstkritik
gibt es erst seit dem 18. Jahrhundert. Vorher
versah ihr Amt das Publikum. Die Urteüe
büdeten sich in dem Kreise, der an den
künstlerischen und literarischen Ereignissen
lebendigen Anteil nahm. Erst die allgemeine
Verbreitung literarischer Werke über den
überbückbaren Kreis der Gebildeten oder
des Hofadels hinaus machte das Amt des

Kritikers notwendig. Die unmittelbare Aus¬

einandersetzung mit dem Werk eines
SchriftsteUers, die vorher im Gespräch der GeseUschaft

hinreichend gewährleistet war, wurde
mehr und mehr eine Aufgabe für Spezialisten,

die ihre Wahrnehmungen und Meinungen

zu formulieren und zu begründen wissen.

Die Würde der kritischen Gattung und
ihre Bedeutung für das geistige und
künstlerische Leben ist im deutschen Kulturbereich

lange nicht erkannt worden. Was für
den Tag geschrieben wurde und in Zeitungen

oder Zeitschriften seine Leser erreichte,
wurde bald auch wieder vergessen. (Lessings
kritische Schriften, eine der größten Leistungen

in diesem Fach, überlebten dank dem
Umstand, daß ihr Verfasser als Dichter
gefeiert wurde.) Es ist darum verdienstvoU, daß

in unserer Zeit verschiedene Bemühungen
eingesetzt haben, das vielfach zerstreute
kritische Schrifttum zu sichten, zu sammeln und
in Neuausgaben zugänglich zu machen. Ein
vielversprechendes Unternehmen dieser Art,
das bereits vier gewichtige Bände in
mustergültiger Edition hervorgebracht hat, ist die
Reihe Klassiker der Kritik.

Was in der Kritik klassisch sei, ist nicht
leicht zu sagen. Dächte man, was an und für
sich naheläge, an Normen, an einen Kanon
von Kriterien etwa, so müßte man in der
deutschen Literaturgeschichte bei den Gott-
schedianern suchen. Aber klassisch kann
man die schwachen und farblosen Versuche
nicht nennen, die FüUe der literarischen
Erscheinungen daraufhin zu überprüfen, ob sie

mit den klassizistischen Regeln
übereinstimmten. Emil Staiger hat die von ihm als

Herausgeber betreute Reihe mit einer von
ihm selbst bearbeiteten Auswahl aus den
kritischen Schriften des Romantikers August
Wilhelm Schlegel eröffnet, also gerade eines

Autors, der weder einem philosophischen
System noch einer strengen Ästhetik
ausschheßUch verpflichtet war. Die Schätze der
Vergangenheit, Shakespeare, die Literaturen
der Völker, die ganze Fülle von Möglichkeiten

der Poesie und der Prosa lagen diesem

1078



historisch gebüdeten und spontan reagierenden

Literaten vor. Einen normativen Kritiker

hätten sie in Verwirrung gebracht. Schlegel

aber, der Romantiker, suchte mit den
Methoden der üterarischen Charakteristik
und mit dem Instrumentarium des Philologen

den verschiedensten Schöpfungen
gerecht zu werden und dennoch klare Urteile
zu fällen. Ariost und Cervantes, die Frau von
Staël und Ludwig Tieck, vor aUem aber
Goethe und Shakespeare erscheinen im
Spiegel seines Geistes. Am schönsten
bewährt er sich da, wo es gilt, in Neuland
einzudringen oder vergessene Schönheit aufzu-
schüeßen. Die Begabung des Übersetzers,
auf sein Original einzugehen, bewährt sich
aufs glücklichste auch in den kritischen
Schriften.

Bei aUer Bedeutung, die dabei der Objektivität,

der Gerechtigkeit und selbst der Vor-
urteüslosigkeit zukommt, wüd uns bei der
Lektüre dieser Arbeiten bewußt, daß es die
PersönUchkeit und das schriftsteUerische
Talent des Kritikers sind, die ihn zum Klassiker
machen. Sein Rang entscheidet sich da, wo
die Lernbarkeit seiner Kunst endet und die
Intuition einsetzt. Gelehrsamkeit ist ihm eine
große HUfe, ist unerläßlich im Hinblick darauf,

daß er sein Objekt in einem größeren
Zusammenhang sehen muß. Er soU

vergleichen können, und er soll außerdem die
historischen Voraussetzungen kennen.
Entscheidend bleibt seine person! iche Teilnahme,
sein Engagement. Kritik ist nicht Wissenschaft.

Von dieser ist sie gleich weit entfernt
wie von dem unreflektierten Kunsterlebnis
des Pubhkums. Zwar muß der Kritiker ein
Mann vom Fach sein, eingeweiht in die
Einzelheiten des Handwerks und darum in der
Lage, seinen Gegenstand sachkundig zu prüfen.

Aber er muß sich auch die Fähigkeit
bewahrt haben, sich zu begeistern und sich zu
entrüsten. Und dazu kommt als weitere
Bedingung die Fähigkeit zu differenziertem und
lebendigem Ausdruck. Die schriftsteUerische
Begabung ist um so wichtiger, als ja das
kritische Urteü niemals die unumstößliche
Gewißheit einer wissenschafthchen Aussage
haben kann. Klassiker der Kritik sind SchriftsteUer,

die aUe diese Voraussetzungen erfüllen.

Mit Ausnahme des Literarhistorikers
Rudolf Haym*, aus dessen Schriften zur
deutschen Philosophie und Literatur Ernst
Howald jene SteUen ausgewählt hat, die Kritik
enthalten, sind es nicht Gelehrte oder
Professoren, sondern Journalisten und Literaten
— keine Historiker, sondern Publizisten, die
in das aktueUe Gespräch eingreifen. Haym ist
im deutschen Kulturbereich wahrscheinUch
die Ausnahme, die diese Regel bestätigt : ein
akademischer Lehrer, der als Politiker und
Kritiker begann und erst im Laufe seines
Lebens zum Historiker wurde. Der Weg, den

er ging, wird in dieser Richtung fast so wenig
beschritten wie voUends der von der Historie
zurück zur Kritik. Rudolf Haym also ging
von leidenschaftücher Polemik aus, von
Selbstüberschätzung, die in der Lust an
effektvollen Formulierungen zu Ungerechtigkeiten

verleitet. Seine Hauptwerke, die große
Gesamtschau «Die romantische Schule» und
das Buch «Herder nach seinem Leben und
seinen Werken », lassen kaum erkennen, wie
sehr in diesem FaU Reife und Meisterschaft
sich gegen ein polemisches Talent durchzusetzen

hatten. Eine der frühen, umfangreichen

Rezensionen Hayms, von der uns Ernst
Howald eine Probe gibt, gilt den Tagebüchern

Varnhagens. Der Rezensent bemerkt
in Anspielung auf die Behauptung der
Herausgeberin, diese Tagebücher enthielten eine

voUständige DarsteUung der Geschichte
Preußens: «Eine voUständige Darstellung!
Denn aller Hof- und Residenzklatsch ist ja
hier nach MögUchkeit auf einen Haufen
zusammengekehrt. » Das ist nicht der Ton eines
deutschen Professors. Rudolf Haym hat mit
seiner schneidenden Abrechnung, die
zweifeUos durch politische Motive beeinflußt ist,
das Ansehen Varnhagen von Enses schwer
angeschlagen, zu Unrecht, wie wir heute
sagen müssen. Doch vibriert in der Heftigkeit
dieses Angriffs zugleich auch die echte kritische

Leidenschaft. Selbstverständlich mußte
sich Haym auf dem Weg zu seinen bleibenden

Leistungen um höhere Gerechtigkeit
und abwägendes Urteil bemühen.
Unverkennbar aber ist, daß seine innere BeteiUgung
ihn zu diesen Leistungen erst befähigt hat.
Man muß zum Beispiel im «Herder» jene
SteUen nachlesen, in denen er beschreibt, wie

1079



Kants Rezension der Ideen zur Philosophie
der Geschichte in der Jenaer Literaturzeitung
auf Herder gewirkt hat, muß die spannende
Wiedergabe der kritischen Fehde verfolgen,
die nun einsetzt, um zu erkennen, wie sehr
Rudolf Haym, der Literaturhistoriker, das

Streitgespräch als Lebenselement empfindet.
Er will nicht unbeteiligt über Fakten referieren,

sondern wie ein Kritiker, der ins
Gespräch eingreift.

Über die sehr verschiedenen
Erscheinungsformen des kritischen Engagements
lassen sich aufschlußreiche Beobachtungen
anstellen am Beispiel von Ludwig Speidel3 und
Otto Brahm*. Denn diese beiden JournaUsten
und Theaterkritiker sind zwei höchst
gegensätzliche Naturen. Brahm (1856—-1922), dessen

Lebenswerk kritische Publizistik,
biographische Studien, Regie und Theaterleitung

vereinigt, ist ein Aktivist. Er wiU auf
sein Zeitalter, auf die Entwicklung der Kunst
einwirken, und darum übernimmt er im
Jahre 1889 die Leitung der Freien Bühne in
Berlin. Im Theaterleben dieser Stadt ist er
sowohl als maßgebender Kritiker wie als

Theatermann eine treibende Kraft. Der
Durchbruch Ibsens und der naturalistischen
Bewegung ist mit seinem Namen untrennbar
verbunden. Dagegen erscheint Ludwig Speidel

(1830—1906), geboren in Ulm und ein
Leben lang als Feuilletonist in Wien tätig,
als ein stiller Chronist des kulturellen Lebens
dieser Stadt. Er ist der Meister des Wiener
Feuilletons, und besonders seine
Schauspielerporträts zeigen ihn als unbestechlichen,
mit feinem Stift arbeitenden Könner.
Ausladende Essays hat er kaum je geschrieben,
und einer Sammlung seiner kleinen
kritischen Schriften hat er sich widersetzt. Aber
obgleich er sich in dieser Weise ausschheßUch
dem Tagesjournalismus verschrieb, haben
wir bei der Lektüre seiner Feuilletons das

Gefühl der Ruhe und der Besonnenheit.
Speidel scheint, auch in seinem Leben und in
seinen Gewohnheiten, Zurückhaltung und
Selbstbeherrschung in ausgesprochenem
Maße geübt zu haben. Daß er nicht die Laufbahn

eines Gelehrten betrat, verwundert uns
eigentUch.

Die Zeit, in der diese beiden Kritiker in
Berün und in Wien wirkten, ist gekennzeich¬

net durch den Durchbruch des naturaüsti-
schen Dramas. Ibsen und Hauptmann traten
auf den Plan, in Berlin zuerst, in Wien mit
einiger Verspätung. Es war Aufgabe der

Kritik, mit diesen neuen Erscheinungen ins
klare zu kommen. Der Kritiker in Wien hatte
sich dabei wohl mit größeren Widerständen

— sei es, daß sie in den stärkeren Traditionen
der Stadt, sei es, daß sie in seinem eigenen
Wesen begründet waren — als der Theatermann

in Berlin auseinanderzusetzen. Übrigens

hat Brahm von Speidels Wirken Kenntnis

genommen. Anläßlich eines Gastspiels
des gefeierten Burgschauspielers Adolf
Sonnenthal in Berlin kommt er auch auf das

Burgtheater zu sprechen und notiert, als

kürzlich ein modernes Werk von gemäßigter
Haltung, Fuldas «Verlorenes Paradies », über
diese Bühne gegangen sei, habe Speidel
griesgrämig vermerkt, solche Werke dar-
steüen heiße die Burg von ihrer modernen
Höhe herabziehen. Offensichtlich bückt hier
ein Sprecher der avantgardistischen Theaterstadt

Berlin auf die altvaterischen Wiener
herab. VieUeicht aber sieht er in der modernen

dramatischen Kunst etwas zu sehr nur
die Richtung ; Speidel dagegen, seiner Natur
gehorchend eher skeptisch, sah auf Qualität.
Und faUs etwa Brahm mit seiner Bemerkung
sagen woUte, seinem Wiener Kollegen gehe
der Sinn für das Neue ab, so läßt sich das mit
einem überzeugenden Beispiel abwägender
Theaterkritik, mit Speidels Bericht über die
Aufführung von Ibsens Drama «Gespenster»,

widerlegen.
Daß Otto Brahm Ibsen in Berlin förderte,

seine Werke in begeisterten Rezensionen
begrüßte und die Aufführung der Dramen
tatkräftig unterstützte, versteht sich aus seiner
leidenschaftlichen Parteinahme für den
naturalistischen Stil. Als das Residenztheater im
Jahre 1887 «Gespenster» in einer
Separatvorstellung herausbrachte — die Polizei
hatte die Aufnahme in den regulären Spielplan

verboten —, eröffnete Brahm seine

Besprechung in der «Frankfurter Zeitung» mit
Sätzen, in denen er «die kühne Größe des

Wurfs» feierte, die Lebendigkeit der
Charaktere und die Kunst der Komposition
pries. Dem Vorwurf, der sowohl in Berün
wie in Wien gegen das Schauspiel erhoben

1080



wurde, nämUch daß Ibsen darin gegen den

guten Geschmack verstoße, weil er Fragen
der Vererbung und gar den Zerfall der
Persönlichkeit und die Gehirnerweichung auf
die Bühne bringe, setzt Brahm das ästhetische

Glaubensbekenntnis entgegen, daß in
der ganzen weiten Welt nichts zu finden sei,
was einer künstlerischen Behandlung nicht
unterzogen werden könnte. Auch in einer
zweiten Besprechung wehrt sich Brahm mit
Leidenschaft gegen den deutschen
Doktrinarismus, der da dekretiere, was die Kunst
soUe und nicht solle. Aristoteles und Lessing,
auf die sich die Gegner Ibsens damals beriefen,

hätten nicht für aUe Ewigkeit feststehen
woUen, was Kunst sei. Es ist, was wü da

lesen, ein flammendes Plädoyer für die Freiheit
der Kunst. Und es ist ferner ein Plädoyer für
die offene Auseinandersetzung, die nicht
durch die Berufung auf ästhetische Gesetze
verhindert werden darf. Brahm schheßt seine
Kritik mit einem Hinweis auf das ablehnende
Urteil, das Goethes Freund Karl Philipp
Moritz über «Kabale und Liebe» gefällt
hatte, und fährt dann fort: «Es ist also

keineswegs die Absicht, mit dieser kleinen
literarischen Reminiszenz denjenigen, welche
Gespenster' so unbedingt abgelehnt haben,

zu nahe zu treten ; nur daß Kunstwerke von
solcher Art nicht zu jeder Zeit in ihrem ganzen

Wert erfaßt werden und daß vieUeicht
ein wiUigeres Eingehen auf die tieferen
Intentionen des Dichters, dessen Größe nicht
zweifelhaft sein kann, zu anderen Resultaten
führen würde, wünschte ich anzudeuten.
Das entscheidende Wort über Gespenster'
hat noch niemand gesagt; und am aUerwe-
nigstens maße ich mir an, dies letzte Wort
hier sprechen zu woUen. »

Falls Otto Brahm zur Kenntnis nahm,
was in Wien Ludwig Speidel schrieb, als

«Gespenster» drei Jahre später im Deutschen

Volkstheater gespielt wurde, mußte
er seine VorsteUungen von dem grämüchen
Herrn revidieren. Gewiß, Speidel feiert den
nordischen Dramatiker nicht enthusiastisch
wie sein BerUner KoUege. Er macht kein
Hehl daraus, daß es ihn Mühe und Anstrengung

kostet, diese neuartige Kunst in ihrem
wahren Rang zu erkennen. Er geht von der
klaren FeststeUung aus, die Wirkung dieses

Schauspiels sei unangenehm. Aber, so fügt
er bei, «man sagt verzweifelt wenig von
einem Kunstwerke, wenn man nichts von ihm
sagt, als daß es unangenehm wirke ». Und da

nun setzt er ein, resümiert den Gang der

Handlung, erwägt die Verteilung der
Gewichte, die Präzision der dramatischen

Fügung und die analytische Kunst Ibsens und
tastet sich bis zu der zustimmenden
Zusammenfassung vor, daß — gemäß Frau Alvings
später Einsicht — «der sittliche Mensch sich
sein Geschick, ohne Rücksicht auf ügend-
welche Autorität, aus seiner eigenen Natur
heraus und mit seinen eigenen Kräften
zimmert ». — Ich glaube nicht, daß Speidel diese

Lehren und die revolutionäre dramatische
Kirnst Ibsens, die sie verkündete, so spontan
begrüßt hat wie Brahm. Aber so wie Brahm
seinem Enthusiasmus Zügel anlegte und
Distanz zu gewinnen suchte, arbeitete sich

Speidel aus seiner gefühlsmäßigen Distanz
immer näher an diese für ihn fremde Kunst
heran und suchte ihr gerecht zu werden. Es
ist bezeichnend, daß er, den Psychiater Forel
zitierend, mit sicherem BUck auf die unechten

Krankheitssymptome Oswalds hinweist
und feststeüt, daß es sich bei Oswalds Krankheit

um «Theaterblödsinn» handle. Er
macht, einmal darauf eingestellt, mit den

Forderungen des Naturalismus ernst.
Daß Ludwig Speidel die neue Kunst nur

mit Zögern anerkennt, verdunkelt sein sicheres

Urteil nicht. Sein Engagement gut, wie
das Engagement jedes echten Kritikers, dem
VoUkommenen in jeder Gestalt, nicht aber
einer historischen Richtung oder einer
ästhetischen Norm. Vor Hauptmanns «Hannele »

faßt er seinen Eindruck folgendermaßen
zusammen: «Verschiedene mögen verschieden
empfinden. Ich persönlich glaube einen Knaben

vor mir zu sehen, der ein Klümpchen
Straßenkot durch den Sonnenschein wirft,
wo es einen Augenblick aufglänzt und
funkelt, um dann im Schatten wieder als echter
Kot niederzufaUen. » Auch in diesem FaU

hindert ihn seine Distanz nicht daran, auf
Hauptmanns Kunst einzugehen und ihr
gerecht zu werden. Einmal, in seinem Nekrolog
für den französischen Kunstkritiker Gustave
Planche, findet er für das kritische Amt
Worte, die man sich wohl merken darf. Die

1081



Kritik, so sagt er da, sei freilich nicht
produktiv in dem Sinne, daß sie, wie Kunst und
Dichtung, aus dem Ursprünglichen heraus
arbeite: «Ihr Zweck ist vielmehr das

Begreifen des Werkes, ihr Organ der Verstand,
die Form ihrer Äußerung das Urteil. AUein
als ein Hilfsmittel der Produktion wird man
sie wohl müssen gelten lassen. Aber auch an
und für sich ist die Kritik produktiv. Börnes
Theaterkritiken stehen manchmal als
Produktion höher als die Theaterstücke, die sie
behandeln. »

Anton Krättli

1A. W. Schlegel: Kritische Schriften.
Ausgewählt, eingeleitet und erläutert von
Emil Staiger. 2Rudolf Haym: Zur deutschen

Philosophie und Literatur. Ausgewählt,
eingeleitet und erläutert von Ernst Howald.
3Ludwig Speidel: Kritische Schriften.
Ausgewählt, eingeleitet und erläutert von Julius
Rutsch. 4Otto Brahm: Kritiken und Essays.

Ausgewählt, eingeleitet und erläutert von
Fritz Martini. AUe vier Bände in der Reihe
«Klassiker der Kritik», herausgegeben von
Emil Staiger, im Artemis-Verlag, Zürich
1962 bis 1964.

In den nächsten Heften lesen Sie

Franz Kappeier Südafrika ist anders als die Welt glaubt

Olof Gigon Soziologie als Erbin der Ethik

Erich Grüner Gedanken über die politische Elite im Bundesstaat seit 1848

Arnold Niederer Kulturelle Probleme unserer Bergbevölkerung

Walter Ryser Bevölkerungsprobleme des Berggebietes

Otto Palmer Von der Denkweise Rudolf Steiners

Walter Abendroth Rudolf Steiners dramaturgische und theaterkritische Schriften

Willy Heß Der Werdegang von Beethoovens «Fidelio»

Rolf Urs Ringger Tschaikowskys «Pathétique» und das Spätbürgerliche

1082


	Bücher

