
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 11

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

ITALIENISCHE ZEITSCHRIFTENSCHAU

Es besteht kein Zweifel: die RoUe der
literarischen Zeitschriften erreicht heute nicht
mehr die Bedeutung, welche ihnen zwischen
Goethezeit und letzter Jahrhundertwende
zukam. Wielands Teutscher Merkur, SchiUers

Hören, das Athenäum der Brüder Schlegel,
die Revue des Deux Mondes (die Rede ist
natürlich von der Zeitschrift, die vor hundert

Jahren erschien), Gides N.R.F., Wal-
dens Sturm — wo gibt es heute (trotz
Merkur, Frankfurter Heften, Akzenten, Neuen
Deutschen Heften und Neuer Rundschau) Periodica,

die das literarische Leben nicht nur
begleiten und kommentieren oder das über
Presse und Rundfunk bereits Gesagte für die
Nachwelt lediglich konservieren, sondern
noch Epoche machen? Das Taschenbuch,
die Taschenbuchanthologie hat das Erbe der
literarischen Zeitschriften angetreten. Die
kleinen und großen Skandale werden nicht
mehr in den literarischen Zeitschriften aus-
gefochten, sondern in den FeuiUetons der

Tages- und Wochenzeitungen. Den wendigen

literarischen Strategen ist das Tempo
von Monatsheften für Hieb und Gegenhieb
zu langsam. Was die Monats- oder
Zweimonatsschrift über das langwierige Verfahren

von drucktechnischem Satz und über die
chronische Manuskriptschwemme nicht
leisten kann, ist aber einigen Wochenzeitungen
mögüch : hier ist eine Form des Journalismus
gefunden, die Tummelplatz für inteUektueUe

Ausstrahlung und Rezeption geworden ist.
Das gleiche gilt für die Wochenendausgaben
der Neuen Zürcher Zeitung, der Süddeutschen

Zeitung oder der Frankfurter Allgemeinen, und

mag auch nicht immer ein kluger Kopf unter
dem raschelnden Blätterwald stecken:
keinem InteUektueUen ist es peinüch, bei der
Lektüre eines dieser Organe ertappt zu werden.

In Italien ist die Entwicklung noch nicht
ganz so weit gediehen : das Taschenbuch hat
sich den Kiosk noch nicht erobert, an seiner
Stelle stößt man auf enzyklopädische fürs

traute Heim bestimmte periodische Veröf-
fentüchungen, wie sie vor aUem der Verlag
der Fratelli Fabbri durchsetzte: die Bibel
(ein in Italien recht unbekanntes Buch), die
Divina Commedia, reich illustrierte Werke,
die kompetent und zuverlässig kommentiert
sind.

Die Tageszeitungen sind in Italien mehr
noch als anderswo darauf bedacht, sich für
ihr FeuiUeton, die sogenannte terza pagina,
die angesehensten Mitarbeiter abzujagen (so
gelang es vor einem Jahr dem Mailänder
Corriere della Sera, bei der Turiner Stampa den

Journalisten Enrico EmanuelU für die
Literaturseite der Sonntagsausgabe abzuwerben).
In einem Land, wo ein großer Teil der Intel-
lektueUen poUtisch oder gar parteipolitisch
engagiert ist, stellt man nicht ohne Überraschung

fest, daß Alberto Moravia,
Mitherausgeber der linksstehenden Nuovi Argomenti
seit Jahren zu den ständigen Mitarbeitern
des rechtsüberalen Corriere della Sera gehört.
Der den Schriftstellern konzedierte Platz ist
aber auch auf der terza pagina recht gering :

weder Corriere della Sera noch Stampa ersparen

ihren Lesern in ihrem FeuiUeton den

täglichen Filmstar, der aUenfaüs durch ein
gekröntes Haupt ersetzt werden kann.
Einzelne Artikel der terza pagina sind durchaus

von erstklassigen Verfassern, alles in aUem

ist das FeuiUeton aber ein Konglomerat von
Literatur, Reisebericht, politischem Klatsch
und Schauspielersensation. In Deutschland
hält es der Leser einer guten Tageszeitung
nicht mehr für nötig, die Nachrichten des

ohnehin schon recht umfangreichen FeuiUetons

noch durch eine Literaturzeitschrift zu
ergänzen, falls er sich nicht ganz besonders

für diesen Sektor interessiert; in ItaUen ist
dies unerläßlich. Berichte über Theater und
Konzerte, die bis Mitternacht dauern, kann
man grundsätzUch am darauffolgenden Morgen

lesen, was natürUch bedeutet, daß sie oft
nicht postfestum verfaßt wurden oder daß der
Kritiker bereits in der großen Pause zur Re-

1052



daktion eüte. Bei einem so hektischen Tempo
der journaUstischen Verarbeitimg kultureller
Ereignisse, bei einem so heterogenen FeuiUeton

steigen natürlich die Möghchkeiten für
Wochenpresse und literarische Zeitschriften.

Die iüustrierte Wochenpresse ist in
Italien wesentUch nüchterner und zuverlässiger
als die deutsche (es ist sicher kein Zufall,
daß Epoca auf dem deutschen Zeitungsmarkt
eine Lücke schheßen konnte). Es gibt kaum
in einem Land so eindrucksvoU illustrierte
Wochenzeitungen wie den römischen Espresso

und den römischen Mondo: hier ist ein sen-
sationeUes Bild selten Selbstzweck, sondern
fast immer geseUschaftskritische Perspektive,
wie sie ein so photogenes Land wie ItaUen
und ein so photogenes Volk wie die Italiener
in besonders eindrucksvoüer Weise ermöglichen.

Nur ganz selten findet man in
itaUenischen IUustrierten — die Rede ist von
Epoca, Tempo, Europeo — jene stilistische
Misere und jene sprachliche Anonymität, die
bei derartigen Veröffentlichungen in Deutschland

gang und gäbe sind. Dies geht nicht
zuletzt darauf zurück, daß es in ItaUen der
Wissenschaftler und akademische Lehrer nicht
verschmäht, seine Forschungsergebnisse der
Öffentlichkeit in gut geschriebenen Artikeln
zugänglich zu machen. Die strenge Trennung

von Universität, Massenmedium und
PoUtik, wie sie nördüch der Alpen trotz einiger

Ausnahmen immer noch Norm ist,
existiert in Italien nicht.

Bückt man auf die Entwicklung der
italienischen Literatur seit 1900 zurück, so waren
für die Jahre vor dem Zweiten Weltkrieg
wenigstens drei Zeitschriften von
hervorragender Bedeutung: vor dem Ersten Weltkrieg

die von Giuseppe Prezzoüni herausgegebene

Voce, in den zwanziger Jahren die
Ronda, in den dreißiger Jahren Solaria. Die
Voce hatte ein für das damalige Italien
einmaliges internationales Niveau. Sie war vor
aUem Ferment, auch weil ihre wichtigsten
Mitarbeiter, der damals noch laizistische
Giovanni Papini, der Triestiner Germanist Scipio
Slataper und der im vergangenen August
verstorbene SchriftsteUer und Maler Ar-

dengo Soffici eher flammende Proteste und
Manifeste zu verfassen vermochten als

ausgereifte Leistungen. Ganz anders die nach
dem Krieg erscheinende Ronda, die sich nach
dem von den präfaschistischen Futuristen
mitentfachten Konflikt wieder auf die nationale

Geschichte und Literaturgeschichte
besann. Die Schriftsteller der Ronda, zu denen
der Kritiker Emilio Cecchi und der Romancier

Riccardo Bacchelü gehörten, entdeckten
für ihre Generation — und das bedeutete für
die Generation der Hermetiker — die Größe
Leopardis.

Rückbesinnung auf die bis zu den Etrus-
kern reichende Geschichte der Apenninen-
halbinsel, das mußte einige Mitarbeiter der
Ronda in die Nähe des Faschismus führen,
mochte es sich auch um eine entschieden
unpolitischere Generation handeln als bei den
SchriftsteUern der Voce. Bückt man heute auf
die Generation der «Hermetiker» zurück,
so hat man den Eindruck, daß es sich dabei

um die Vertreter einer Art «innerer Emigration»

handelte. Je marktschreierischer
Mussolinis Tiraden wurden, desto verschlüsselter
wurde die italienische Lyrik, die sich mit
Cardarelli, Ungaretti, Montale (und
Quasimodo) wieder Weltgeltung verschaffte. Es

gelang diesen Dichtern — so verwerflich die

Haltung der Unengagierten unter ihnen der
Nachkriegsgeneration erscheinen mußte —
das Persönlichste, in ihrem Fall die schöpferische

Freiheit, in den abgezirkelten Bereich
ihrer unrhetorischen anti-d'annunzianischen
Kunst hinüberzuretten. Politische Naturen
gaben sich damit nicht zufrieden. Die
SchriftsteUer der in Florenz erscheinenden
Zeitschrift Solaria lasen und übersetzten
schon (oder noch) in den dreißiger Jahren
Kafka. Sie taten es nicht zuletzt aus poüti-
schem Protest gegenüber der nationalistischen

(und bald auch antisemitischen)
Kulturpolitik des Faschismus. Solaria würdigte
Zum ersten Mal (nach Montale und Joyce
und Crémieux) das Werk des Triestiners
Italo Svevo und entdeckte damit ein Stück
«kakanischen» Mitteleuropas, das nicht mit
faschistischen Parolen, sondern mit größter
Behutsamkeit assimiliert und «italianisiert»
werden woUte. Svevo mit seinem jeder
sprachlichen Norm Hohn sprechenden Ita-

1053



üenisch bewies, wie regionaüstisch das im
Ventennio straff zentralisierte Land war. Blättert

man heute in den alten Jahrgängen
dieser florentinischen Zeitschrift, dann sieht

man, daß sich hier bereits ein Jahrzehnt vor
dem Zusammenbruch des Faschismus die
führenden Vertreter des Neorealismo
zusammenfanden (wie übrigens auch in der bald
verbotenen Turiner Cultura).

In den Nachkriegsjahren fehlte es wie in
aUen vom Krieg betroffenen Ländern nicht
an neuen Initiativen und Gruppenbüdungen.
Die erste italienische Regierung nach der
Befreiung setzte sich aus Vertretern aUer

antifaschistischen Parteien (einschheßhch der
Kommunisten) zusammen. Nur wenige
gaben sich Rechenschaft darüber, daß Wirklichkeit

und IUusion bereits weit auseinanderklafften.

In den Romanen und Filmen, die
damals entstanden, schwingt noch etwas von
der Euphorie, dem Enthusiasmus und dem
leidenschaftlichen Drang nach politischer
und sozialer Erneuerung mit, die das kulturelle

Klima Italiens nach der Befreiung
bestimmten (die «Befreiung» woUten die
Italiener auch ihrem eigenen militärischen
Beitrag nach 1943 verdankt wissen: nicht
zuletzt deshalb bestehen sie bis heute mehr als

andere Länder auf dieser Thematik).
Die von Eüo Vittorini herausgegebene

Wochenzeitung // Politecnico, die dann aber
bald nach einer ersten Krise vom Mai 1946
bis Dezember 1947 als Monatsschrift
erschien, ist das wichtigste kultureUe Dokument

der Nachkriegszeit. Die Redaktion der
Zeitschrift war in Mailand, finanziert wurde
sie von der kommunistischen Partei, verlegt
von Giulio Einaudi in Turin, der das Gesicht
des italienischen Geisteslebens in den vierziger

und fünfziger Jahren entscheidend

prägte. Nach kurzer Zeit wurde es klar, daß
sich der sentimentale philokommunistische
Überschwang EUo Vittorinis durch keine
Parteidisziplin binden Ueß. Der distanziert-
kühle Dialektiker Palmiro TogUatti, seit 1944
Sekretär des PCI, war damals noch weit von
der vor allem auch in kultureller Hinsicht
«Uberalen » Position des Memorandums von
Jalta. In einem offenen Brief bezichtigte er
Herausgeber und Mitarbeiter deviationisti-
scher Tendenzen: «Die angekündigte Rich¬

tung wurde nicht konsequent befolgt, im
Gegenteil: allmählich rückte an ihre SteUe

eine eigenartige Neigung zu einer Art
enzyklopädischer «Kultur», bei der eine
abstrakte Suche nach dem Neuen, nach dem
Anderen und dem Überraschenden an SteUe

einer objektbezogenen Wahl und Forschung
trat, so daß Nachricht und Information (fast
hätte ich mit einem häßlichen Wort aus dem

Journahstenjargon «Varietà» gesagt) den
Gedanken erdrückten. »

Ein großer Teil der itaUenischen
Nachkriegspolemiken beruht auf dem Zusammenstoß

zwischen der Parteidisziplin des Partito
Comunista und dem subjektiven SoziaUsmus

vieler itaüenischer IntellektueUer, die
nach dem ungarischen Aufstand in Scharen

aus der Partei austraten.
Italien ist mit seiner faschistischen

Vergangenheit leichter fertig geworden als

Deutschland, nicht zuletzt deshalb, weil das

vergleichsweise gemäßigte Regime MussoÜ-
nis Opponenten nicht mit Stumpf und Stil
ausrottete, sondern ihnen trotz aller Schikanen

gerade noch Spielraum genug Ueß, um
sich politisch und geistig zu einer kompakten
Widerstandsbewegung zu vereinigen. Das
heißt jedoch nicht, daß es ganz an SchriftsteUern

fehlt, denen aus dem Ventennio noch
eine «coda di paglia», ein feuergefährücher
Schwanz aus Stroh, anhaftet, mögen einige
von ihnen auch inzwischen an den politischen

Antipoden, auf der extremen Linken
angelangt sein. Guido Piovene, ein auch in
deutschsprachigen Ländern hinreichend
bekannter Autor, mußte es erfahren, daß ihm
der vergangenes Jahr von der Jury des Premio

Viareggio zuerkannte Preis für den
Roman Lefurie auf Grund eines Vetos des

Geldgebers Olivetti nicht ausgehändigt wurde.
Der IndustrieUe aus Ivrea sah offenbar nicht
ein, warum er dem Antisemiten von ehedem

unter einer veränderten politischen Lage
auch noch einen Premio für seine längst
erfolgte Konversion überreichen soUte. Cesare
Cases nahm die kleine Affäre zum Anlaß, um
in der in Mailand erscheinenden
Literaturzeitschrift Questo e altro einige unzeitgemäße
Betrachtungen über literarische Preise anzu-
steUen (Todos cabaUeros, Heft 5). Cases, ein
Meister des ironischen Pamphlets, verweist

1054



den gekränkten Schriftsteller auf die Verlobten

Manzonis, wo der bekehrte «Ungenannte

» sich in der Kirche den letzten Platz
wählt: «und es bestand keine Gefahr, daß er
ihm von irgend jemand streitig gemacht
wurde; es wäre dem widerrechtlichen
Anspruch auf einen Ehrenplatz gleichgekommen

». Cases hat Piovene damit sicher
überfordert, wie dessen Antwort zeigt. Und
damit nicht genug: die sarkastischen Hiebe
von Cesare Cases zeigen, daß sich auch in
Italien Vergangenheit nicht «bewältigen»
läßt. Piovene mochte sich vielleicht Illusionen

darüber machen, daß es ihm durch einen
literarischen Exorzismus gelingen würde,
sich von seiner Vergangenheit zu lösen —
vor zwei Jahren legte er bei Mondadori unter
dem Titel La coda di paglia eine Art
Rechenschaftsbericht vor —, aber die Tatsachen
haben ihn wohl inzwischen eines anderen
belehrt.

Gelegentlich stößt man auf die um die
letzte Jahrhundertwende üblichen Umfragen
und Enqueten zu aktueUen Fragen der
Literatur. Es wäre sinnlos, wollte man ihre
Ergebnisse resümieren, weil dabei in der Regel
minus fünf plus fünf gleich Null ergibt. Die
Antworten werden außerdem seitens der
Befragten zum Teil mit solchem Widerwillen
oder solcher Selbstherrlichkeit gegeben, daß
auch keine vergleichbaren Resultate entstehen.

Viel ergiebiger ist hingegen das Sonderheft,

wie es vor allem die von Enzo Paci
herausgegebene «Rivista di filosofia e dì
cultura» aut aut pflegt. Zu ihrem Redaktionsstab

gehören unter anderen der
Musikwissenschaftler Luigi Rognoni und der
Kunstkritiker Gillo Dorfles. Enzo Paci hat im
vergangenen Jahr eine wichtige philosophische
Schrift Funzione delle scienze e significato
dell'uomo vorgelegt. Das Werk wurde zu einem
Bestseller der wissenschaftlichen Fachütera-
tur. Paci und die Mitarbeiter seiner
Zeitschrift versuchen eine originelle Synthese
von Marxismus und Phänomenologie. Sie
sehen in Husserl keinen Neuplatoniker,
sondern den großen Nachfahren Descartes'.
Paci und seine Schüler gehören zu den
leidenschaftlichsten Gegnern der «idées

reçues», der Gemeinplätze, der Dogmatik.
Das muß gelegentlich zu Zusammenstößen

mit kommunistischen Doktrinären führen,
welche danach streben, die ganze Wahrheit
zu besitzen. Es muß der Fachphilosophie
vorbehalten bleiben, über die Bedeutung von
Pacis Ergebnissen zu urteilen. Wie aber auch
immer dieses Urteil ausfallen mag: Pacis

Gedanken gehören zu den wichtigsten
Fermenten des heutigen italienischen Geisteslebens.

Er unternimmt es in seiner
Zeitschrift immer wieder, entscheidende Fragen
unserer Epoche anzuvisieren. Eine der
gelungensten Sondernummern von aut aut ist
der zeitgenössischen Musik gewidmet (Jan./
März 1964). Sowohl der Theoretiker Luigi
Rognoni wie auch der Komponist Niccolò
Castiglioni kommen zu einer Verdammung
des akustischen Materialfetischismus. Gerade
im Lichte der Phänomenologie, die immer
vom Subjekt aus geht, wird eine radikale

Ablehnung der Kapitulation vor dem «Material

» mögUch, die darauf hinausläuft, daß

sich «die Technik gegen den Menschen
auflehnt» (Rognoni), was letzten Endes den

von Castiglioni beklagten «Verfall des Sinnes

für Würde und Ethos der musikalischen

Sprache» gleichkommt. Castiglioni sieht in
dem Versuch, auf dem Gebiet der Musik
eine tabula rasa zu schaffen, nicht nur ein
sinnloses, sondern auch ein unmoralisches
Unterfangen.

Schon vor einigen Jahren hatte Italo
Calvino in seiner mit Elio Vittorini herausgegebenen

Zeitschrift il menabò (Band 2, Verlag
Einaudi, Turin i960) vor der anstürmenden
Flut der Objekte in der modernen Musik,
Kunst und Literatur gewarnt. Calvino sah in
den Romanen der «école du regard», dem

lediglich registrierenden Verismus der
itahenischen Dialekt- und Jargonliteratur, in der
seriellen Musik und in der biomorphen
Malerei eine gefährüche Akzentverlagerung auf
das Material, zu dessen bloßem Diener sich

Musiker und Künstler erniedrigten. Der
Bericht über die XXXII. Biennale in Venedig
von Gillo Dorfles (aut aut, September 1964)

gehört in diesen größeren Zusammenhang.
Der Kritiker erinnert daran, wie die Kunst
der letzten Jahre immer mehr auf eine bloße

Zufälligkeit hintrieb, welche jede bewußte
Tendenz und jede Möglichkeit zu klarem
Urteil zu zerstören drohte. Dorfles sieht in

1055



der Wiederkehr des «gestalthaften, kompo-
sitiven und ikonischen Elements» in
Malerei und Plastik das hervorstechende Merkmal

der letzten Biennale, mag es sich nun
um ungegenständüche (Soto, Bury, Kemeny,
CasteUani) oder gegenständliche (Vacchi,
Frances, Guerreschi) Kunst handeln.

Endlose Diskussionen wurden in Itahen
in den letzten Jahren um Hochsprache, Dialekt

und Jargon geführt. Ausgangspunkt der
Debatten war und blieb die inzwischen auch

von der Nachhut militanter Kritik zur Kenntnis

genommene Unterscheidung zwischen
langue und parole, zumal da Schriftsteller wie
Carlo Emiüo Gadda und Pier Paolo Pasolini
(um von weniger bekannten wie Lucio Ma-
stronardi zu schweigen) dem Thema neue
Aktualität gaben. Die Leidenschaft, mit der
man in Italien über diese Dinge spricht, wird
jeden befremden, der sich keine Rechenschaft
darüber gibt, wie streng in den letzten
Jahrhunderten die Scheidung zwischen
Volksdichtung im Dialekt und Literatur in der
Hochsprache war und wie erdrückend sich
ni diesem Land die Autorität akademischer,
pohtischer und dichterischer Rhetorik
auswirkte.

Den itaUenischen InteUektueUen war es in
den Jahren vor und nach dem Zusammenbruch

vergönnt, sich politisch zu betätigen,
Zeugen und Mitvollzieher einer entscheidenden

Phase der Geschichte ihres Landes zu
sein. Es ist natürlich, daß vielen unter ihnen
der Abschied von dieser «heroischen» Epoche

schwer fäUt, obwohl gerade die echten
Vertreter des Widerstandes sich darüber im
klaren sind, daß sich Situationen nicht
künstlich verlängern lassen: einerseits wird
man durch eine «romantische» EinsteUung
dem hie et nunc des historischen Augenblicks
nicht mehr gerecht, andererseits beharrt man
auf einer passatistischen Problematik. Die
Thematik des Widerstands, der resistenza, ist
heute Gegenstand der Geschichte, mag sie
auch immer noch wichtiger Motor des
politischen Lebens in Italien sein, sie wird aber

pure Rhetorik und Historienmalerei, wo es

sich um die simple Schwarzweißzeichnung
von komplexen historischen Zusammenhängen

handelt.
Beim Durchblättern italienischer Zeit¬

schriften kann man sich des Eindrucks nicht
erwehren, daß die Nachfrage des literarischen

Markts den literarischen Betrieb immer
mehr institutionalisiert. Der «lancio»
Uterarischer Neuerscheinungen ruft die go-getters
der hterarischen Halbwelt auf den Plan : wie
sehr auch den Berufsliteraten angesichts der
Frankfurter Buchmesse das kalte Entsetzen
faßt, zeigt etwa die Erzählung «L'opzione»
von Vittorio Sereni, Cheflektor bei Itahens

größter Buchfabrik, dem Verlag Mondadori
(Questo e altro, S). Was soU man davon halten,
wenn eine Gruppe junger ehrgeiziger SchriftsteUer,

die sich alle schon durch Zeitschriftenartikel

oder kleinere Buchveröffentüchun-

gen hervorgetan haben, plötzUch mitten im
Jahre des Heils 1963 eine «Gruppe 63 », den

«gruppo 63» gründen? Schon der Name
wirkt wie ein Plagiat und verheißt nichts
Gutes. In Palermo tat man sich zum ersten
Mal zusammen, und der Verlag Giangia-
como Feltrinelü machte einen ansehnüchen
Band aus dem dort Gebotenen. Inzwischen
tagte man zum zweiten Mal: in Reggio
Emilia. Aus der dortigen Gegend stammt
nämlich der Begabteste unter den meist etwa
Dreißig- oder Vierzigjährigen, Elio Paglia-
rani. Hier machen Schriftsteller aus Worten
Ware (als ob sie dies nicht ohnehin schon
mehr würden als einem heb sein kann).
Gerade zu diesem Thema hat sich Sartre in seiner

Autobiographie unmißverständlich
geäußert (cfr. Sartre-Sonderheft der Zeitschrift
aut aut, Juli 1964): «pour avoir découvert
le monde à travers le langage, je pris
longtemps le langage pour le monde ». Dank dieser

Klarheit über eine scheinbare Antinomie
entsteht jene Dialektik, die es Sartre ermöglicht,

Schriftsteller zu sein.
Schon diese Rundschau (der von Luciano

Anceschi herausgegebene Verri, die in Rom
erscheinenden Nuovi Argomenti und der in
Florenz redigierte Ponte soUen bei nächster
Gelegenheit untersucht werden) zeigt, wie
spezifisch italienisch die Argumente zum
Teil sind. Es verwundert daher nicht, daß der
von drei Verlegern (Suhrkamp, JuUiard,
Einaudi) angeregte Versuch einer internationalen,

gleichzeitig in drei Sprachen erscheinenden

Zeitschrift scheiterte. Im menabò 7
wurde vergangenes Frühjahr die Probenum-

1056



mer «Gulüver» oi vorgelegt. Europäische
Avantgarde von Vittorini zu Johnson, von
Graß zu Genet, von Heißenbüttel zu Pasoüni
ist darin vertreten. Aber, so fragt man sich,
was hat Enzensbergers «Theorie des

Verrats» mit Jean Genets sexueUen
Pubertätsproblemen zu tun, was das «Orakel des

Mehlwurms» von Günter Graß mit Italo Calvi¬

nos soziologischer Studie zur «Arbeiter-
Antithese»? Es wäre iUusorisch, woUte man
Konvergenzen suchen, wo keine vorhanden
sind, und woUte man kultureUe und sprach-
üche Grenzen übersehen, die man nicht aus
dem Weg räumt, indem man sie ignoriert.

Johannes Hösle

DAS ITALIENISCHE STILLEBEN

Zur Ausstellung im Kunsthaus Zürich

Die AussteUung «Das italienische Stilleben
von den Anfängen bis zur Gegenwart »
verdient aus verschiedenen Gründen die
Aufmerksamkeit nicht nur der Fachleute,
sondern auch des breiten Publikums. Zunächst
einfach deshalb, weil sie in Zürich wieder
einmal ältere europäische — in dem Fall
italienische — Kunst zum Gegenstand einer
Veranstaltung macht, somit einen Bereich,
der außerhalb Italiens ohne wirklich
zwingende und triftige Anstöße kaum mehr
ausstellungsmäßig praktikabel ist : die Leihmüdigkeit

erweist sich heute angesichts der
überall waltenden AussteUungsinflation als

unüberwindliches Hindernis. Das Faktum
jedoch, daß mit dem italienischen StiUeben
ein bisher kaum bekanntes Feld erschlossen

wird, bestimmte die Museen und privaten
Leihgeber zum Entgegenkommen und zur
Mitarbeit. Auch der kritische Beobachter des

heutigen AussteUungsbetriebes wird dieser
Schau italienischer Stillebenmalerei sowohl
die unmittelbar ästhetisch-künstlerische
Erheblichkeit wie den wissenschaftlichen Sinn
nicht zu bestreiten vermögen; hierin beruht
die Rechtfertigung des Unternehmens. Es
antwortet zudem einer ganz bestimmten
wissenschaftsgeschichtlichen Situation; es ordnet

sich ein in einen umfassenden, epochalen
Prozeß, der seit rund einem halben Jahrhundert

im Gange ist und der gegenwärtig den
Zenit erreicht: die Erforschung der italienischen

Barockmalerei. Die Natura morta ita¬

liana erlebte im Seicento und im Settecento
eine Blütezeit als eigenständige, äußerst
fruchtbare Gattung. Aber das ist eine
Einsicht jüngsten Datums; sie steht hinter der
Konzeption der Ausstellung, die zum erstenmal

eine erschöpfende Übersicht vermittelt
über die italienische Stillebenmalerei in aUen

ihren regionalen Schulen und die sie tragenden

Meister.
Es lohnt sich, bei der Frage flüchtig zu

verweüen, warum das italienische StUleben,
das nun als wichtiger Zweig der italienischen
Barockkunst freigelegt ist, derart lange
ungebührlich vernachlässigt blieb. Einem genau
umschreibbaren Vorurteil kommt die größte
Schuld zu: bis weit ins 19. Jahrhundert hinein

rangierte die StiUebenmalerei auf der
untersten Stufe der künstlerischen
Gattungshierarchie. Man verstand sie, am wenigsten
in Holland, am ausgeprägtesten aber in
Italien, dem klassischen Land der Kunsttheorie,
als Genre mineur neben den «vornehmen»
Aufgaben des Altarblatts und des religiösen
oder mythologischen Freskos. Eigentlich hat
erst die radikale thematische Unbefangenheit
der modernen Kunst der kunsthistorischen
Forschung die Augen geöffnet für die
spezifischen Quaütäten der alten StiUebenmalerei,
und zwar vorab der niederländischen. Daher
rührt die Meinung, das Stilleben sei ein
Reservat der nordischen Kunst. In der Tat hat
die hoUändische Malerei des 17. Jahrhunderts,

als sie in einem schöpferischen Auf-

1057



bruch ohnegleichen ihr Hauptinteresse auf
das irdisch gegenwärtige Dasein zu richten
begann, um eine neue Welt der Sichtbarkeiten

zu begründen, auch den belebten und
unbelebten Dingen des Alltags — Tieren,
Blumen, Früchten, Geräten — zur Wiedergabe
im Bilde verholfen; sie hat eben den Erdkreis
nach allen Seiten hin ausgeschritten: nichts
ist ihr entgangen.

Dies kann man von der italienischen
Kunst kaum behaupten. Für sie steht, aus
antik-mediterranem Erbe heraus, die Figur
des Menschen im Zentrum der künstlerischen
Schöpfung. Der italienische Maler ist zuerst
und zuletzt immer «historiographicus pic-
tor», Gestalter des göttlich-menschlichen
Geschicks, der göttlich-menschlichen
Geschichte — er nimmt die großen Ereignisse
wahr, in denen sich die Überlieferung des
Geistes voUzieht. Indessen spielt dennoch
auch in Italien die StiUebenmalerei, spielen
die «pictores rurales» eine gewichtigere
Rolle, als man bisher zu glauben geneigt war.
1952 wurde in der Pariser Ausstellung «La
nature morte de l'antiquité à nos jours» der
Beitrag Italiens zur europäischen Stillebenmalerei

in wenigen ausgewählten Beispielen
überschaubar; die Forschung erhielt neue
Impulse, auch in bezug auf die Natura morta
italiana: alles ist in Fluß geraten; eine Fülle
von neuem Material ist ans Licht getreten;
bisher anonyme oder schwer faßbare Meister
bekamen — und bekommen ständig noch —
scharfes Relief, erlangen historische und
künstlerische Anschaulichkeit. Die
gegenwärtige Mostra zieht das Fazit dieser
Bemühungen.

Die theoretische Verfemung, auf die das

Stilleben in Italien stieß ¦— mindestens im
Umkreis der tonangebenden Akademien ; das
zahlreiche Vorhandensein von Stilleben auch
in Italien zeigt, daß die Gattung genug
Liebhaber besaß; die Bedürfnisse des Lebens
sind ja immer stärker als die Vorschriften der
Ideologien —, zeitigte freilich gelegentlich
seltsame Resultate und Konstellationen. Ein
berühmter Fall ist der Neapolitaner Salvator
Rosa; darauf hat neuerdings Robert Oertel
mit Nachdruck hingewiesen. Rosa klagt häufig

in Briefen, man fordere von ihm kleine
«quadri privati », Stilleben und Landschaften

(auch die Landschaft zählt in der Blickperspektive

der Akademien zum Genre mineur) ;

eifernd erhebt er den Anspruch, als Meister
der allegorischen und rhetorischen
Gedankenmalerei am talentiertesten zu sein. In einer
Satire über die Malerei greift er die reinen
Fachspezialisten heftig an, um ihre Unbildung

zu geißeln. «Den ganzen Tag malen
sie Kürbisse und Schinken, kupferne Töpfe,
Pfannen und Kessel, Teppiche, Vögel und
Fische, Gemüse, Blumen und Früchte»; sie

töten so die erhabenen Werte der traditionellen

Kunst: «e il costume, e l'idea va sotto
sopra». Trotzdem widmete sich Salvator
Rosa dem StiUeben. Seine Blumenstücke
allerdings sind nicht mehr erhalten; erhalten
aber ist ein StiUeben, das dem Thema nach

exzeptionell anmutet: es betrifft die
«Vergänglichkeit der Künste», es handelt sich
mithin um eine Vanitas. Das Motiv der Va-
nitas ist in der italienischen StiUebenmalerei
nicht oft zu finden, im Gegensatz zur
holländischen Malerei, wo es ein geläufiger
Bildtypus war. Salvator Rosa konfrontiert die
« Schönen Künste » — Musik und Dichtung,
Malerei und Bildhauerkunst — mit den

Symbolen des Todes. Allegorische Gedanklichkeit

und vibrierend nervöse Augensinnlichkeit

durchdringen sich auf einzigartige
Weise. In diesem Spannungsfeld von hohem
gedanklichen Anspruch und unreflektiert
einfacher Schilderung alltäglicher Gegebenheiten

vollzieht sich die Geschichte der
Natura morta italiana, seitdem sie sich endgültig
im beweglichen, von jeder architektonischen
Bindung befreiten StaffeleibUd verselbständigt

hat — dank der revolutionären Tat des

Caravaggio. Ein Gönner Caravaggios, der
Marchese Vincenzo Giustiniani, überliefert
ein denkwürdiges Wort des Meisters: «II
Caravaggio disse che tanta manifattura gli era
a fare un quadro buono di fiori, come di
figure — Caravaggio sage, daß es ihm
ebensoviel Sorgfalt koste, ein gutes Blumenbild
wie ein Figurenbild zu malen. » Caravaggios
Ausspruch bedeutet die Mündigerklärung
der StiUebenmalerei in Italien.

Daß der «Fruchtkorb» der Ambrosiana,
das einzige gesicherte und erhaltene StiUeben

Caravaggios, obgleich seine Ausleihung
bereits zugesagt war, wegen eines Streites zwi-

1058



sehen italienischen kirchlichen und staatlichen

Instanzen schließlich doch nicht nach
Zürich kommen konnte, bedingt eine be-
dauerüche Lücke; dafür entschädigt die
hervorragende Vertretung des caravaggesken
StiUebens.

Der Wunsch, die älteren Vorstufen der
italienischen StiUebenmalerei in einem kleinen

«Prolog» zu vereinigen — das Stilleben
ist eine Schöpfung der hellenistischen Kunst;
in römischer, pompejanischer Brechung
spricht sie noch zu uns — blieb unerfüllt; die
versagte Ausleihung des 1504 datierten
Münchner «Jagdstillebens » von Jacopo de'
Barbari, das den Übergang markiert von der
Tradition der Intarsien zum «reinen»
Stilleben, raubte der vorgesehenen Gruppe das

Hauptstück. Dafür verdeutlicht die Ausstellung,

mit Vincenzo Campi und Bartolomeo
Passarotti einerseits, mit Jacopo Ligozzi
andererseits, zwei wesentliche manieristische
Wurzeln der selbständigen Natura morta
italiana. Campis «Früchteverkäuferin» und
Passarottis «Metzgerladen» sind ParaUeler-

scheinungen zum Antwerpener Genrebild
(Pieter Aertsen, Joachim Beuckelaer), das,
noch in religiöser Einkleidung, doch so, daß
die sakrale Thematik in einem exakten
Wortverstand in den Hintergrund gerückt ist, un-
gescheut der alltäglichen Wirklichkeit
huldigt. Die Pendantsporträts eines Mannes
und einer Frau von Ligozzi aus englischem
Privatbesitz zeigen auf ihrer Rückseite,
spätmittelalterlichem Brauch gemäß, unter
Aufgebot eines wahren Arsenals an Vanitas-
Symbolik, Memento-mori-Darstellungen
von unüberbietbar veristischer, suggestiver
Penetranz. Einzig in der Sphäre der
deutschen und französischen Sepulkralkunst des
16. Jahrhunderts findet sich eine ähnlich
radikale, gespenstische Doppelfiguration von
blühendem Leben und Todesverwesung.
Das von Testori dem lombardischen
Frühbarockmaler Cerano zugeschriebene, bisher
unpublizierte meisterhafte «StiUeben mit
fünf Totenköpfen und einer Heuschrecke»
(ihrem emblematisch-aUegorischen Gehalt
nach verkörpert die Heuschrecke den
apokalyptischen Sendung der HöUe) ist in seiner
Intellektualität und formalen Schärfe wohl
eher toskanischer Provenienz; thematisch

nimmt das für ItaUen singulare Werk ein
Grundmotiv der StiUebenmalerei Cézannes

vorweg.
Mit seinen Miniaturen von Pflanzen und

Tieren, welche die Kenntnis Pisanellos und
Dürers verraten, knüpft Ligozzi an die
Überlieferung der mittelalterlichen Herbarien an.
Diese naturwissenschaftlich «botanisierende»

Strömung ist eine weitere QueUe der

eigentlichen Stillebenmalerei; der Florentiner

Bartolomeo Bimbi gehorcht ihr noch um
1700, wenn er verschiedene Kirschensorten
oder ausgefallene Produkte der Natur, etwa
einen riesigen Schotenstrauch, katalogisierend

konterfeit : die einzelne Frucht, die
einzelne Pflanze besitzt da die Qualität personhaft

unverwechselbarer Individualität.
In der caravaggesken Natura morta des

frühen Seicento — Höhepunkte sind die
«Korbflasche mit Blumen» aus Forlì, die

Cagnacci gegeben wird, und das verwandte
Bostoner Bild —- gewinnt das italienische
Stilleben seinen bei allen späteren
Differenzierungen konstant bleibenden Charakter : er
beschlägt eine mittlere Gefühlszone; die

mystisch religiöse Gestimmtheit des

Stillebens in Spanien, die mit Zurbaran die
sublimsten Grade erreicht, aber auch die intim
auf den Existenzbereich des Menschen
weisende holländische Interpretation, welche
den Dingen eine Seele erteilt, auf «Mitlebenmachen

» tendiert — diese Sicht ist dem
italienischen Stilleben zumeist versagt. Es
beläßt den Gegenständen (was in Einklang
mit dem säkularen italienischen Kunstwollen
steht) ihre in sich selber zentrierte Eigenbedeutung.

Ein Drang zur «mise-en-scène»,
ein szenographisches, bisweilen rhetorisches
Element bestimmt die Darbietung. Das
bekundet sich vor allem im hochbarocken
römischen und neapolitanischen Stilleben:
Maler wie Cerquozzi und Michelangelo da

Campidoglio verlegen das Stilleben ins Freie,
sie verlandschaftüchen es, und Giovan
Battista und Giuseppe Ruoppolo häufen auf
gigantischen, überschwänglich prunkenden
Gemälden Berge von Trauben, Melonen,
Pfirsichen, Agrumen. Noch im 20. Jahrhundert,

bei Giorgio De Chiricos und Carràs
StiUeben der «pittura metafisica», erweist
sich das Szenographische, nun in der Gestalt

1059



unheimücher, traumhafter Verfremdungseffekte

und provozierender Kontraste, als

maßgebliches Medium der Komposition.
Die ältere italienische StiUebenmalerei

gipfelt, was die Zürcher Ausstellung
entschieden deutlich macht, in dem Bergamas-
ken Evaristo Baschenis und dem Neapolitaner

Giuseppe Recco. Baschenis, den man den
«Vermeer italiano» genannt hat, ist der
größte italienische Stillebenmaler; mit seinen
Stilleben aus Musikintrumenten schafft er
auf dem Gebiet der «natura morta» einen

Inbegriff reinster Italianità, kristallinische,
gläserne Akkorde aus Volumen- und
Raumschichtung voll magischer Präsenz. Giuseppe
Reccos Bilder preisen die guten Gaben des

Meeres, das Lebenssubstanz Neapels ist; sie

versammeln weite Natur und strotzendes
Dasein; Fische von courbethaftem Prangen
tragen selbst im Tode den Anhauch saftiger,
heroischer Vitalität und stehen in Bezug zum
frei verströmenden Landschaftsraum.

Im 18. Jahrhundert erhält das italienische
Stilleben durch Andrea Belvedere und die
Guardi die elegante, duftig atmosphärische
und tänzerische Gebärde des Style rocaille.
Daneben geht eine Richtung einher, die
archaisierend auf die caravaggesken Anfänge
zurückgreift; den Stilleben von Resani, Bo-
selli, Magini eignet eine stille, noble, an Chardin

gemahnende Verhaltenheit.
Das Meisterwerk aber der Natura morta

italiano des Settecento ist Giuseppe Maria
Crespis «BücherstiUeben». Ursprünglich der
Tür einer Bibliothek appliziert, bezeugt es

ein Nachwirken der «trompe-l'œil »-Tradi¬

tion. Vorgetäuschte motivische Unordnung
enthüUt sich als voUendete künstlerische
Ordnung; in sparsamster Farbstufung blüht
ein wunderbar reicher malerischer StoffiUu-
sionismus. Von hier aus betrachtet, empfindet

man den aUgemeinen Niedergang der
itaUenischen Kunst im 19. Jahrhundert, der
auch die StiUebenmalerei betrifft, um so
schmerzlicher; lediglich Segantini überragt
das Niveau des Provinziellen.

Der neue, mit Futurismo und Pittura
metafisica nach 1910 einsetzende Aufschwung
der Natura morta itaUana hat, genau bedacht,
mit dem Stilleben im traditioneUen Sinn wenig

Gemeinsames mehr. Die StiUeben, die
von Carrà, Severini, De Chirico über De
Pisis, Mafai, Scipione bis hin zu Guttuso in
Italien gemalt worden sind, nehmen insgesamt

teil an der seit Cézanne und dem Kubismus

die moderne Kunst wesentlich prägenden

Umwandlung aUes Erscheinenden ins
Naturemortehafte als Prinzip eines neuen
Weltbegreifens. Bei Morandi jedoch scheint
der Widerstreit von Traditionaütät und
Modernität in bedrückender Weise, wie
selbstverständUch, geschlichtet ; Anfang und Ende
der Geschichte der italienischen StiUebenmalerei

berühren sich in den Bildern Moran-
dis, die die einfachsten Dinge des Alltags —
Flaschen, Blumen, Schachteln, Lampen, Vasen

—, ohne ihnen Gewalt anzutun, in die
Sphäre reiner Kunst heben. Mit Recht
gebührt dem Meister der Titel eines

Schutzpatrons dieser Ausstellung.

Eduard Hüttinger

RUNDBLICK ÜBER DAS PARISER THEATER

François Billetdoux' neues Stück, das den
Ruhm des jungen Dramatikers endgültig
begründet hat, nennt sich eine «bürgerliche
Epopöe», doch von «bürgerüchem Heldenleben»

à la Sternheim kündet es mitnichten.
Karikatur und Anprangerung sind darin nur
nebensächlich. Im Vordergrund steht, wenn
auch getarnt, ein Lob des Entsagens, der Ab¬

kehr von aUem, was bürgerliches Leben
ausmacht. Die ihm heute zujubeln, die Leser des

konservativen «Figaro» vorab, beklatschen

etwas, was sie für ihre eigene Person von sich
wiesen.

Befremdüch unbürgerhaft lautet bereits
der Titel: «Man muß durch die Wolken
hindurchgehen. » Ein mystischer AppeU, den

1060



Madame Verduret-Balade aus weiter Ferne
trifft, von wo der Leichnam ihres einstigen
Geliebten in ihrem Landkreis eintrifft. Durch
welche Wolken fordert er sie auf,
hindurchzustoßen? Durch Mediokrität, Lebensunsicherheit,

Angst vor dem Urteil anderer,
durch die Klischees von Respektabilität also.
Hinter sich lassen soU sie auch die Frömmelei

ihres Sohnes, dem ihr Vorbild zu drük-
kend auf den Schultern lag, der sich nun
erhitzt und angstvoll der Erotomanie hingibt.
Hindurch auch durch den gewaltigen
Familienbesitz im Südwesten, den sie zum größten
Teil dank erdrückender Tüchtigkeit aufgebaut

hat.
Sie, «eine Gewalt, die vorwärtsgeht»

bleibt, von diesem Anruf getroffen, plötzhch
stehen. Ihre Lebensbilanz ist negativ: ein
Familienimperium besitzt sie, aber ihre
Söhne sind lebensuntaughch oder aus der
Bahn geworfen. Auch sich selbst war sie

nicht treu. Der Stimme der Liebe hatte sie sich
verschlossen, das erfährt sie nun und ist nicht
mehr bereit, weiterhin Kompromisse zu
machen. Der Familienbesitz wird verkauft, der
geregelte Lebenskreis zerstört. Sie, die sagte:
«Was man ganz und gar nicht dulden kann,
ist die Unordnung », gibt spät (zu spät die
Ordnung preis. Sie schafft Leere um sich,
sieht mit Gleichmut einen ihrer Söhne
ruiniert im Selbstmord enden. Ist sie eine Mystikerin,

eine Anhängerin des Zen? Wir erfahren

es nicht.
Aber wir denken an Ursula Maria Törpe,

die Inhaberin der Fremdenpension («Geh
doch zu Törpe »), in der Lebensüberdrüssige
sich versammeln und eines stets unerklärlichen

Todes sterben. Hier wie dort schildert
der Dichter eine Liquidation, welche eine
Frau in unnahbarer Einsamkeit zurückläßt.
Was mit ihr geschehen wird, erfahren wir nie.
Nicht das Ergebnis ist für den Dichter wichtig,

sondern der Weg, der dahin führt. Das
war und blieb bis heute seine Stärke und seine
Schwäche zugleich. Er fesselt durch das
Aufdecken eines Menschenherzens, das aller
Last des Materiellen, aUen Äußerlichkeiten
der Realität entschlüpfen wiU. Schmerzens-
voll ist der Weg zur Entäußerung, der den
Menschen zu den grundlegenden Wahrheiten,

die sein Leben bestimmen, führt; daß er

uns als eine Schicksalsrealität fesselt, kann
niemand leugnen. Auf den Gestalten, die ihn
beschreiten, voU unnennbarem Drang nach
einem Absoluten, liegt ein Zauber, dem wir
erliegen, ohne ihn zu definieren. Denn ihnen
wie auch dem dem Trunk verfallenen Paar

aus «Tschin-Tschin » geht es um eine
Höherführung, eine Intensivierung des Lebens
immer aus dem Geist der Liebe. Von da kommt
ihnen die Kraft, zu brechen mit dem Ererbten

und von der GeseUschaft Aufgezwungenen,

einem Käfig aus Gewohnheiten oder
Konvention zu entspringen. In BiUetdoux'
Stücken spielt die Zukunft die Hauptrolle,
mag auch von ihr nichts ausgesagt sein. In
der Unbestimmbarkeit dessen, was die
entscheidende existenzieüe Wahrheit ist und im
Menschen bewirkt, liegt nicht nur die Sug-
gestivität aUes Unvollendbaren, sondern
auch die Schwäche des Dramatikers, der dieser

Offenheit sich als eines bequemen Mittels
der Komposition bedient. Der abrupte
Schluß seiner Stücke, der keine Lösung
bringt, hat darin seine Ursache. Lösungen
setzen ein Ausklügeln voraus, das aber dem
fernsteht, der seine Theaterkunst definiert
als «eine Art, die andern zu lieben und mit
den schwierigsten Mitteln voranzugehen auf
dem Weg, der zur Wahrheit führt ».

Sein Hang zur prallen Lebensintensität,
die unweigerlich jede Enge des konventionellen

Lebens sprengt, findet darin auch seine

Begründung. Je mehr sich die Lebensmöglichkeiten

standardisieren, um so sehnsüchtiger

hält der Dichter nach dem Ausschau,
was aus dem Rahmen fällt. Zerbrechen will
er ihn freilich nicht für immer. Er ist kein
Umstürzler, sondern sucht die Masse des

Menschlichen zu erweitern. Eine ÜberfüUe

von Einzelzügen oder Nebenfiguren weisen
auf diese barocke Seite seines Talents, das
gerade seiner Freude an der Vielfalt wegen
erhaltend, nicht revolutionierend ist.

Die Größe, die er jenseits der Banalität
des bürgerlichen Alltags anstrebt, erreicht er
nicht mit geschwelltem Ausdruck, sondern
mit den geläufigen Worten aller Tage. Daß
er des hohen Ausdrucks nicht bedarf, auch
nicht des bedeutungsvollen sprachüchen
Trommelwirbels, sondern es beiläufig äußert,
beweist sein Dichtertum und verleiht eben

1061



diesem Hohen Authentizität. Es kommt nie
auf Stelzen und kostet keine Anstrengung,
sondern wird ohne Krampf als das
selbstverständliche Ziel erlangt.

Es verwundert nicht, daß Jean-Louis
Barrault, der fürs weitgesteckte Maß Sinn
hat, dieses Stück im Odèon inszenierte. Das
voraufgegangene, eine Ballade zweier durch
die Welt stromernder KZ-Entsprungener,
war trotz hinreißender sprachücher Kraft
kein Erfolg geworden. Am Argot der
Vagabunden, der hier monumentales Maß
gewann, hatte sich die Kritik gestoßen; nach
drei Wochen mußte das Stück abgesetzt werden.

Diesmal ist jedoch der Triumph
vollständig, als wollten Presse und PubUkum
dem Dichter gegenüber Unrecht wieder
gutmachen. Nicht mehr wie letztes Mal auf dem
Boulevard, sondern auf der prangenden
Bühne des Odéons, der konsakrierenden
Hochburg des literarischen Theaters, wird er
aufgeführt. René AUio, Planchons hochbegabter

Bühnenbildner, schuf Dekors und
Kostüme sowie die verteilten Spielplätze, die
der Scheinwerfer aus dem Dunkel
herausleuchtet. Wie lichte Farbflecken tupfen sich
die Szenen dem schwarzen Hintergrund auf.
Den aus der Luft herabschwebenden SteU-
wänden entsprechen in gleicher schwebender
Manier die vielen Expositionsszenen, in
denen die Personen monologisieren, Bruchstücke

von Charakterzügen aufdecken.
Solchermaßen springend vermeidet die Exposition

jeden dramatischen Zusammenprall,
addiert Einzelbekenntnisse und zwingt zu
beträchtlicher Verlängerung. Billetdoux'
Vorliebe für stofflichen Überfluß gibt sie
zudem ein übertriebenes Betätigungsfeld. Denn
nichts täuscht darüber hinweg, daß die
Nebenfiguren allesamt unser Interesse nicht
wecken.

Mit der Darstellung Madame Verduret-
Balades steht und fäUt das Stück. Paris
bejubelt in dieser Rolle Madeleine Renaud. Ein
Zeichen dafür, daß des Dichters tiefes
Problem nicht erfaßt wird. Diese blendende
Schauspielerin spiegelt nämlich mit Virtuosität

und Herzlichkeit in aUen Rollen die
Französin mittleren Grades wider. Sie steUt
Frauen voll Vernünftigkeit und Grazie auf
die Bühne, deren Überlegungskraft nie zu

trüben, deren Schelmerei nie zu übersehen
ist. Immer pendeln ihre seelischen
Ausschläge um eine gleiche MitteUinie. In
Madame Verduret gelingt ihr denn auch die
Hausmutter, die den Kopf auf den Schultern

trägt, auch die Gesellschaftsdame spielt sie

aus. Als Herrin eines großbürgerlichen Hauses

anerkennt man sie, die Ausweitung über
diese Dimension hinaus glaubt man ihr
hingegen nicht. Daß die von ihr gezeichnete
Frau fahren läßt, was ihr teuer war, dünkt
den aufmerksamen Zuschauer mehr eine
Verblendung als höhere Einsicht. Die Unbe-
dingtheit, mit der der Dichter sie zur Tiefe
ihres Lebens vorzustoßen heißt, scheint bei
dieser Verkörperung einen sonderbar kauzigen

Anstrich zu bekommen. Wer in seiner

praktischen Vernunft und gesellschaftlichen
Perfektion so geborgen ist, erliegt nicht
Anwandlungen solch irrationaler Art am Ende
eines der Ordnung und dem Maß gewidmeten

Lebens. Den Parisern aber, die in Madeleine

Renaud ein abgerundetes Bild der
Durchschnittsfranzösin bewundern, gefällt
gerade diese Unvereinbarkeit von Naturanlage

und RoUenanforderung. Mißverständnisse,

das Stück sowohl wie die Interpretin
betreffend, verhelfen Billetdoux zu einem
vermutlich dauerhaften Ruhm.

Die Aufführung von Brechts «Puntila und
sein Knecht Matti » im Théâtre National
Populaire bewies einmal mehr, wie unerfüllbar,
weil auf Falschdeutung beruhend, die Liebe
der Franzosen zu Brecht ist. Georges Wilson,
der neue Hausherr im Palais de ChaiUot,
knüpfte mit dieser Premiere an Vilars
Tradition eines Volkstheaters mit sozialbewußter

Tendenz an. Es war selbstverständlich,
daß er die TitelroUe sich selbst vorbehielt,
und dies nicht allein, weil Vilar es mit den
Stücken dieser Richtung so gehalten hatte,
sondern die äußere Erscheinung des im Suff
menschlichen Kapitalisten seiner Natur zu
liegen scheint. Da lag bereits die erste
Fehleinschätzung, die der Darstellungsmittel und
-gewohnheiten. Wilson kann nicht anders,
als Puntila in Moüeres Umkreis hineinzuführen.

Daß er es mit einem Brecht der
nachdoktrinären Ära zu tun hat, der im finnischen
Exil Freude hatte, einen praUen, nicht nur
vom sozialen Standpunkt aus zwiegespalte-

1062



nen Charakter zu zeichnen, erleichtert diese

farcenhafte, nicht sozialanklägerische
Interpretation. Ein volkstümlicher Holzschnitt
war auf der Bühne des TNP sehr viel weniger
zu sehen als ein Daumier-Bild mit weichen
Schatten. Ans sozial aufbegehrende und
zugleich gefühlvoUe 19. Jahrhundert lehnte
sich Wilsons Gesamtkonzeption an, aber das

blieb vor Presse und Pubükum unbemerkt.
Die Erklärung dafür ist einfach: Brecht ist
der Theaterhausgott der Franzosen geworden,

die ihn heute im Kampf gegen ein
betuliches Vergnügungstheater der Boulevards
ausspielen. Seine «Botschaft», vor allem die
des Puntila, bewegt sie nicht, dafür besitzen
sie seit langer Zeit Eigenes. Keinem Franzosen

wäre die Analogie mit Beaumarchais'
Figaro nicht in den Sinn gekommen, wenn
er Matti seinem Herrn die Leviten lesen und
im nächsten Augenblick seinen angriffigen
Bon sens mit ergebenem Achselzucken
gleichsam mit einem «Halten zu Gnaden»
entschuldigen sieht. Eingefleischte französische

Vorliebe für die Schwachen, welche den
Großen der Welt unerschrocken die Wahrheit

sagen, läßt Matti ohnehin die Sympathie
des Publikums zufließen.

Die Aufführung im TNP zeigte freilich
noch ein anderes, daß nämlich Brecht jetzt
auch von der inteUektueUen Rechten mit BeifaU

bedacht wird. Könnte man anders die
Zustimmung des konformistischen «Figaro »

verstehen, der sonst doch immer bei Brecht
etwas stoßend Plebejisches gefunden hatte?
Natürlich erleichtert der Puntila, dies pseu-
dosozialkritische Stück mit nur einer
klassenkämpferischen Szene (die Klagen der
abgewiesenen Bräute über die herzlosen Besitzenden)

ein positives Urteil. Der Weg von der
überlieferten Charakterkomödie, ja von La
Fontaines moralisierenden Fabeln bis zu dieser

biedermännischen Ausgeburt des Men-
schenschindertums ist nicht weit. Von Puntila

muß sich niemand betroffen fühlen, dazu
ist er, der am Grunde seines Wesens Gutherzige,

dem Schwachen viel zu wohlgesinnt,
voU Fähigkeit des Mitleidens. Der Schwache
aber, Matti, der nicht Partei ergreifende
Knecht, hat er keine Verwandtschaft mit
manchen Gestalten aus La Fontaines Fabeln,
so unrevolutionär vernünftig wie er ist? In

Charles Denners wenig aufgipfelnder Diktion

fiel es schwer, Mattis Abgangsverse über
das zukünftige Los der Kleinen: «Den guten
Herren, den finden sie geschwind / Wenn sie

erst ihre eignen Herren sind» nicht mit der
lächelnd beschwichtigenden Moral gewisser
Fabeln zusammenzubringen.

So wird Brecht immer mehr «hineingeholt»

in die bestehende Welt. Er wird beim
Publikum des fashionablen Pariser Westens

an die Überlieferung angeschlossen, somit
konsumierbar und das heißt auch beklat-
schenswert wie Molière, Beaumarchais und
Musset ; kurzumwie alle, welche sich auflehnten

gegen Herzensträgheit oder ungerechte
Zustände im Namen menschlicher Echtheit,
gleichgültig auf welcher geseUschaftüchen
Stufe sie sich äußert. Die Franzosen kannten

vor Brecht keinen Protest aus Proletariermilieu,

oder wenn sie ihn kannten — etwa
bei Jules VaUès — nahmen sie ihn seiner

Larmoyanz und seines Mangels an Eleganz
sowie geistiger Verbindlichkeit wegen nicht
für voU. Brecht nimmt noch weniger ein
Blatt vor den Mund, schockierte zuerst den
französischen Bürger, schlug ihm tatsächlich
«auf den Hut». Man mußte sich nur an den

Ton gewöhnen; das ist inzwischen geschehen.

Der Bürger hat seine Fassung
wiedergefunden, er geht ins TNP und spendet Wilson

als Puntila BeifaU.
Bei ihm findet er überdies eine gewisse

Gefühligkeit wieder, die Brecht auf deutsch
nicht hat, die aber einen Teil der französischen

revolutionären Sensibilität ausmacht.
Sie stammt natürlich in erster Linie von der
Übersetzung in die weicher artikulierende
Sprache, in welcher sich seit zweihundert
Jahren Umsturzfreude und Spießbürgertum
häufig die Hand gaben. Ist etwa die
Jakobinermütze etwas anderes als eine Schlafkappe,
aber eine menschheitsanfeuernde?

Wilson hatte noch unter Vilars Leitung
im TNP den «Galileo Galilei» inszeniert und
darin ebenfalls die Hauptrolle gespielt.
Schon damals war die mangelnde Umrißschärfe

aufgefaUen, ein schleifendes Tempo,
das Freude am Ausspielen hatte und nicht
darauf ausging, dem Zuschauer scharfen
Wind ums Gesicht zu blasen. Dazu ist er
selbst ein Schauspieler des schweren Atems,

1063



der mit etwas eintöniger Sprechweise auf der
Bühne ausladende Menschlichkeit entwik-
kelt, die einem das Herz erwärmt, aber den
kritischen Verstand nicht anstachelt. Was
Brecht auf der Welt verlangte: Freundüch-
keit unter den Menschen, läßt Wüson in
reichem Maß spüren. Obwohl nicht korpulent,
verleiht er durch innere Gutmütigkeit jeder
Gestalt eine behäbige Silhouette. Für Dämonie,

für die Verkörperung der Nachtseiten
des Lebens ist er nicht geschaffen. Vielmehr
haftet ihm etwas Groteskes an: als König
Ubu geht er dem Zuschauer nicht mehr aus
dem Sinn. Soll er einen Teufel, einen Schinder

vors Auge steUen, gerät ihm aUes immer
noch ins Runde, Abgeschlossene, in dem
wenig aufklafft, sondern die Gegensätze
vermittelnd eingebunden sind. Stacheln gab es

mithin bei diesem Puntila keine zu spüren.
Die mittlere Linie (nicht das Mittelmaß) des
Gefühls und derVernünftigkeit triumphierte.

Der mittleren Linie ganz und gar verlustig

gingen Martha und George, das in sich
zerfallene Ehepaar in Edward Albees «Wer
hat Angst vor Virginia Woolf», das nach
langem Zögern auch in Paris, im Théâtre de la
Renaissance, zu sehen war. Amerikanisches
Theater findet an der Seine fast immer
Ablehnung, deshalb sieht man es auch so wenig.
Man findet es dort, wenn nicht albern, so
doch primär. Einsamkeit, Kontaktschwäche
und daraus hervorgehende Hysterie sind den
Franzosen nicht unbekannt, aus langer
Tradition jedoch ist vorab die Folge der beiden
ersten aufgefangen. Man wird Mühe haben,
Beispiele hysterischer Seelenlage in der
französischen Literatur zu finden. Hysterie stellt
sich ein, wo jede MögUchkeit der Ableitung
seelischer Stauungen fehlt; im Reich der
unentrinnbaren Immanenz also. Das gerade werfen

die Franzosen den jungen Amerikanern
vor, daß sie den seeüschen Katzenjammer
nirgendwohin überleiten können. In einem
Volk, das dem Konzept des Geistigen
verschworen ist, dem Äußerungen in der
empirischen Welt also eine Öffnung, ein Übersteigen

zu finden erwartet, bezeugen Brutalität,
Trunksucht oder sexuelle Perversionen ein
dürftiges Menschenbild, nicht mehr als ein
Provisorium, das überboten werden muß. A
quoi bon, fragte jedesmal die Kritik bei

Tennessee WiUiams, Arthur MiUer, aber auch
bei Kopits «Armem Vater». Nicht, daß

Albee diese Frage von den Lippen verdrängt
hätte, da ihm aber eine fulminante szenische

Realisierung zuteil wurde und zudem die ge-
sellschaftüche Voraussetzung seines Stücks
für eine französische Lebensauffassung
nachempfindbar blieb, wurde ihm nun ein großer
Erfolg zuteil.

Stärker als beispielsweise in der Berliner
Aufführung mit Maria Becker, die auch in
Zürich zu sehen war, trat unter Franco Zeffi-
rellis Regie in Paris das Boulevardelement
des Stücks in den Vordergrund. Wenn
George und Martha sich eine seelische
Messerstecherei liefern, gehen nicht entfesselte
Dämonen aufeinander los, sondern fügen
Menschen aus Langeweile und erstickter
Hoffnung sich mit spitzer und ebenso hurtiger

Zunge Stichwunden zu. Tatsächlich
sieht man in dieser Prestissimo-Aufführung,
wie schmerzhaft Sticheleien sein können,
ohne doch je mehr als eben Sticheleien zu
sein. Madeleine Robinson ist keine Martha
mit seelischen Abgründen, aus denen, vom
Whisky freigesetzt, Vampyre aufsteigen und
sich über die Verzweiflung an der eigenen
Existenz ausbreiten. So als unrettbar
Verbissene gab Maria Becker diese Gestalt und
machte aus dem Stück, das dem
Konversationsgenre näher steht als dem psychologischen

Drama eine Tragödie existenzieUer

Ausweglosigkeit, vor der uns schauderte. In
Paris wird vor aUem anderen das ätzende
Konversationsstück betont, das häufig dem
schwarzen Humor, in dem die Franzosen ja

geübt sind, zum Recht verhilft. Ein
Gesellschaftsspiel besonders grausamer Art, aber
eben ein Spiel, das nie die Proportion der
Abendeinladung übersteigt. Keine Cocktailparty

mit metaphysischer Erhöhung wie bei
T. S. Eliot oder mit Abgrundfahrten in Do-
stojewskische Seelenhöllen; nur ein böses,
seelenzerstörendes Schnöden zu später Stunde.

Den Akzent darauf zu verlegen, verwundert

nicht bei Lateinern mit angeborener
Lust am Wortwechsel. Merkwürdig war
freilich, daß George in Raymond Gérômes
Wiedergabe durch reichere Nancierung bald
mehr ins Zentrum trat als Martha. Die Män-

1064



nerzerstörerin wurde zu der vom Mann
verderbten Verderberin.

International betrachtet liegt, mit Ausnahme
von Peter Weiß und seinem Marat-Stück, die
Stärke der Theaterhteratur Deutschlands seit
dem Krieg in dem, was auch in der übrigen
Literatur bis vor wenigen Jahren ihre
Hauptleistung war: die Aufbereitung objektiven

Wissensstoffes möglichst unter
Ausschluß eines persönlichen Phantasiebeitrags.
Martin Walser, Siegfried Lenz oder Tankred
Dorst zählen fürs Ausland nur als

Lokalgrößen. Rolf Hochhuths « Stellvertreter »
jedoch und nun Heinar Kippbardts «In der
Sache J. Robert Oppenheimer» fanden
schlagartig das Gehör des Auslands, ging es
doch beide Male um Stoffe der gegenwärtigen

Geschichte, um Szenenberichte historisch

nachprüfbarer Tatbestände, mit einem
Wort um Fakten, nicht um Literatur. Beide
Fälle kennzeichnet die Geringfügigkeit des

literarischen Talents der Autoren. Sprache
ist für sie kein Ausdrucks-, sondern ein
Informationsmittel, woraus folgt, daß in jedem
Fall der Gegenstand als solcher weit mehr
Bedeutung hat und dramatische Spannung in
sich birgt als seine Bühnenform ihm geben
kann. Wo Hochhuth die Dokumente beiseite
legt, wird er trivial, wo Kipphardt seinem
eigenen Untertitel gemäß «frei nach den
Dokumenten» Szenenformen oder gar
Bekenntnisse der handelnden Personen hinzufügt,

lenkt er vom Wesentlichen ab, wird banal

und verläppert das Interesse.
Die Berechtigung dieser Doppelperspektive
wurde gerade dem Pariser Theaterbesucher

deuthch wie vielleicht keinem zweiten,
fanden doch beide Stücke im gleichen
Théâtre de l'Athénée ihre Pariser Aufführung,
beide in unvergleichlich viel strafferer und
eindrücklicherer Form des Textes und der
Bühnengestaltung, als das in Deutschland
der Fall gewesen war. Heinar Kipphardt freilich

stand Wochen zuvor im Mittelpunkt
einer Auseinandersetzung, die ihn,
beziehungsweise den Suhrkampverlag beinahe
mit Jean Vilar, dem französischen Regisseur,
Hauptdarsteller und — wie er behauptete —
aUeinigen Textverfasser vor Gericht zusam¬

menzuführen drohte. Jean Vilar, der
ursprünglich in der Kipphardtschen Originalversion

die RoUe Oppenheimers spielen
sollte, war, kaum lag Jorge Sempruns
französische Übersetzung vor, von dem in
Nebensächlichkeiten sich zerdröselnden Text
entsetzt, denn darin fand er nicht mehr, was
ihn an dem Stoff so angezogen hatte: das

Problem des kollektiven Unrechts einem
einzelnen, Hochbegabten gegenüber, der vom
Staat, dem er Hervorragendes geleistet hat,
einer inquisitorischen Untersuchung
unterworfen wird, um seine verstecktesten
Gedanken durchleuchten zu lassen. In Kipp-
hardts Text spiegelt sich dieser Zentralgedanke

nur diffus und ohne Nachdruck.
Durch Oppenheimers Protestbrief gegen
diese Fassung in seiner Ansicht über deren

geistige Unzulänglichkeit bestärkt, zog Vilar
aus den jedermann zugänglichen Akten der

Washingtoner «Hearings» seine eigene Version

aus, die er als alleiniger Verfasser zeichnen

wollte. Es kam schließlich zum
Vergleich. Vilarwilligte ein, als InspirationsqueUe
Kipphardts Namen zu erwähnen und ihm
demgemäß Autorenrechte an seiner Bearbeitung

einzuräumen.
In Tat und Wahrheit handelt es sich aber

doch um das, was der Verlag bestritten
hatte, um zwei verschiedene Stücke über das

gleiche Thema. Es war sicher nicht Chauvinismus,

der Vilar dazu antrieb, einen
deutschen Autor vom Theaterzettel zu verbannen,

wie der «Spiegel» es die Leiter des

SuhrkampVerlages sagen Ueß; es ging hier
vielmehr um entscheidende Unterschiede der

geistigen Konzeption. Kipphardts Ziel war
ein dokumentarisches Stück um eine Zentralfigur

von höchstem wissenschaftlichem
Rang, deren Entdeckung seinem Land
überragenden Nutzen einbrachte und der nun
spektakulär von diesem verfolgt wird unter
dem Vorwand, mit dem Feind innerüch
übereinzustimmen. Mögen ihm auch die
Tatsachen des Verhörs die Grundlage liefern,
die Tendenz, Oppenheimer im Sinne der
überkommenen Dramatik zu heroisieren, ist
nicht nur nicht gebannt, sondern an manchen
SteUen unterstrichen. Der gewandte
Fernsehautor weiß, daß ein Helden-Stück auch
heute noch besser «ankommt», daß eine

1065



Konfrontierung verschiedener, auch outriert
gezeichneter Charaktere den Zuschauer
mehr packt als eine streng gedankhche
Thematik. Daher Film- und Tonbandeinblendungen,

die etwas «Farbe » geben sollen,
aber nichts anderes belegen, als daß der
Dichter, der zu diesen Mätzchen der Präsentation

griff, schwächer ist als sein Stoff.
Beim Kipphardtschen Drumherum setzte

Vilar ein, getragen von der jahrhundertealten
französischen Tradition der Reduzierung auf
große Linien, der Zusammenfassung auf ein
Zentrum zu. AUes die Aufmerksamkeit
Ablenkende stutzte er weg. Bei ihm gibt es keine
Filmprojektionen, keine Tonbänder und
belehrenden Zwischentitel. Sämtliche Brechtanleihen

fielen weg, das «Literarische » an
Kipphardts Text wurde gekappt. Personen, die
jener mit karikaturaler Absicht einführt, den
Luftwaffenexperten Griggs etwa, streicht
Vilar. Manchmal geht diese Verknappung zu
weit, so in der Chevalüer-Affäre, bei welcher
der Zuschauer einige Details mehr erfahren
soUte. Nie kommt es aber so weit, wie in
der «Zeit» zu lesen stand, daß «nahezu aUe

Oppenheimer belastenden Aussagen gestrichen

» wurden. Im Gegenteil, sowohl in der
Chevallier- wie in der Seaborg-Affäre macht
Oppenheimer durch seinen Lakonismus einen
zwiespältigen Eindruck, der durch
Verteidigungsreden und durch entsprechendes
Ausspielen nur abgeschwächt werden könnte.

Das wurde besonders in der Zürcher
Aufführung deutlich, die zwar ebenfaUs viel
Brecht-Rankenwerk unterdrückte, aber nicht
den «theaterspielenden» Aspekt. Vilar liegt
indes der Verzicht jeglichen «Theaterspiels »

am Herzen. Er will die Bühne zur Stätte einer
gedanklichen Auseinandersetzung machen,
gleich weit entfernt von historischer
Rekonstruktion wie von persönücher Interpreta¬

tion. So roUt vor uns ein Denkspiel aus der
Wirklichkeit ab. Oppenheimers Person tritt
dabei zurück hinter dem Hauptproblem des

Verhörs der minuziösen Sezierung eines
Lebens und Denkens. Daß er nach der Pause

immer mehr ins Schweigen sinkt, den Zeugen

den Platz räumt als ein zu durchleuchtender

Gegenstand : Leben hinter der Milchglasscheibe

der Aussagen anderer, zeigt die
bewußte Abkehr von jeder Heroisierung. Je

weniger Affekt Vilar mobilisiert, je mehr er
einen Menschen zur Sache macht, über die
Röntgenstrahlen Aufschluß geben soUen, es

aber im letzten nicht können, um so mehr
breitet sich im Betrachter eine Bestürzung
aus. Held dieses Stücks ist nicht ein Mensch,
sondern tatsächhch die Geschichte, die wir
alle erleben. Oppenheimer wird im Fortgang
der Handlung anonym, Physicus als

Jedermann, der selbstverständlich nicht zu einem

pathetischen Schlußwort über die Wissenschafter

und die Sünde ausholt.
Daß ihn Vilar darum beraubt, zeigt auch

dessen eigene Entwicklung, denn als Leiter
des TNP hätte er es wahrscheinlich nicht
unterdrückt. In der Tat wächst Oppenheimer
in der Pariser Darstellung noch eine besondere

moralische Kraft zu durch die
hintergründige Analogie zu Vilars Schicksal
selbst, der während seiner TNP-Zeit mehr
als einmal kommunistischer Vorüeben
angeschuldigt, einer ähnlichen Hexenjagd ausgesetzt

wurde. Diese eigene Erfahrung schimmert

durch seine Verkörperung Oppenheimers

hindurch und macht, daß DarsteUer

und DargesteUter, beide Zeugen derselben
Zeit und derselben Geistesverwirrung, sich

gegenseitig vertiefen. Oppenheimers
Zustimmung zu Vilars Fassung wird nun doppelt

begreiflich.
Georges Schiocker

1066


	Umschau

