Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)
Heft: 11
Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UMSCHAU

ITALIENISCHE ZEITSCHRIFTENSCHAU

Es besteht kein Zweifel: die Rolle der litera-
rischen Zeitschriften erreicht heute nicht
mehr die Bedeutung, welche ihnen zwischen
Goethezeit und letzter Jahrhundertwende
zukam. Wielands Teutscher Merkur, Schillers
Horen, das Athenium der Briider Schlegel,
die Revue des Denx Mondes (die Rede ist
natiirlich von der Zeitschrift, die vor hun-
dert Jahren erschien), Gides IV.R.F., Wal-
dens Sturm — wo gibt es heute (trotz
Merkur, Frankfurter Heften, Akgenten, Neuen
Dentschen Heften und Nener Rundschan) Perio-
dica, die das literarische Leben nicht nur be-
gleiten und kommentieren oder das tbet
Presse und Rundfunk bereits Gesagte fiir die
Nachwelt lediglich konservieten, sondern
noch Epoche machen? Das Taschenbuch,
die Taschenbuchanthologie hat das Etbe der
literarischen Zeitschriften angetreten. Die
kleinen und grofien Skandale werden nicht
mehr in den literarischen Zeitschriften aus-
gefochten, sondern in den Feuilletons det
Tages- und Wochenzeitungen. Den wendi-
gen literarischen Strategen ist das Tempo
von Monatsheften fiir Hieb und Gegenhieb
zu langsam. Was die Monats- oder Zwei-
monatsschrift iiber das langwierige Verfah-
ren von drucktechnischem Satz und iiber die
chronische Manuskriptschwemme nicht lei-
sten kann, ist aber einigen Wochenzeitungen
moglich: hier ist eine Form des Journalismus
gefunden, die Tummelplatz fiir intellektuelle
Ausstrahlung und Rezeption geworden ist.
Das gleiche gilt fiir die Wochenendausgaben
der Newen Ziircher Zeitung, der Siiddentschen
Zeitung oder det Frankfurter Allgemeinen, und
mag auch nicht immer ein kluger Kopf unter
dem raschelnden Blitterwald stecken: kei-
nem Intellektuellen ist es peinlich, bei der
Lektiire eines dieser Organe ertappt zu wer-
den.

In Italien ist die Entwicklung noch nicht
ganz so weit gediehen: das Taschenbuch hat
sich den Kiosk noch nicht erobett, an seiner
Stelle stoBt man auf enzyklopidische fiits

1052

traute Heim bestimmte periodische Verof-
fentlichungen, wie sie vor allem der Verlag
der Fratelli Fabbri durchsetzte: die Bibel
(ein in Italien recht unbekanntes Buch), die
Divina Commedia, reich illustrierte Werke,
die kompetent und zuverlissig kommentiert
sind.

Die Tageszeitungen sind in Italien mehr
noch als anderswo darauf bedacht, sich fir
ihr Feuilleton, die sogenannte ferga pagina,
die angesehensten Mitarbeiter abzujagen (so
gelang es vor einem Jahr dem Mailinder
Corriere della Sera, bei dex Turiner Stampa den
Joutnalisten Enrico Emanuelli fiir die Lite-
raturseite der Sonntagsausgabe abzuwerben).
In einem Land, wo ein grofler Teil der Intel-
lektuellen politisch oder gar parteipolitisch
engagiert ist, stellt man nicht ohne Uberra-
schung fest, daB3 Alberto Motravia, Mither-
ausgeber der linksstehenden Nwuovi Argomenti
seit Jahren zu den stindigen Mitatbeitern
des rechtsliberalen Corriere della Sera gehort.
Der den Schriftstellern konzedierte Platz ist
aber auch auf der #erza pagina recht gering:
weder Corriere della Sera noch Stampa etspa-
ren ihren Lesern in ihrem Feuilleton den
tiglichen Filmstar, der allenfalls durch ein
gekrontes Haupt ersetzt werden kann. Ein-
zelne Artikel der ferza pagina sind durchaus
von erstklassigen Vetfassern, alles in allem
ist das Feuilleton aber ein Konglomerat von
Literatur, Reisebericht, politischem Klatsch
und Schauspielersensation. In Deutschland
hilt es der Leser einer guten Tageszeitung
nicht mehr fir notig, die Nachrichten des
ohnehin schon recht umfangteichen Feuille-
tons noch durch eine Literaturzeitschrift zu
erginzen, falls er sich nicht ganz besonders
fiir diesen Sektor interessiett; in Italien ist
dies unerliBlich. Berichte iiber Theater und
Konzerte, die bis Mitternacht dauetn, kann
man grundsitzlich am darauffolgenden Mor-
gen lesen, was natiirlich bedeutet, daB sie oft
nicht post festum verfaBt wurden oder daB der
Kritiker bereits in der groBen Pause zur Re-



daktion eilte. Bei einem so hektischen Tempo
der journalistischen Verarbeitung kultureller
Ereignisse, bei einem so heterogenen Feuille-
ton steigen natiirlich die Moglichkeiten fiir
Wochenpresse und literatische Zeitschriften.

Die illustrierte Wochenptesse ist in Ita-
lien wesentlich niichterner und zuverlissiger
als die deutsche (es ist sicher kein Zufall,
daB3 Epoca auf dem deutschen Zeitungsmarkt
eine Lucke schlieBen konnte). Es gibt kaum
in einem Land so eindrucksvoll illustrierte
Wochenzeitungen wie den romischen Espres-
so0 und den rémischen Mondo: hier ist ein sen-
sationelles Bild selten Selbstzweck, sondern
fast immer gesellschaftskritische Perspektive,
wie sie ein so photogenes Land wie Italien
und ein so photogenes Volk wie die Italiener
in besonders eindrucksvoller Weise ermég-
lichen. Nur ganz selten findet man in italie-
nischen Illustrierten — die Rede ist von
Epoca, Tempo, Europeo — jene stilistische Mi-
sere und jene sprachliche Anonymitit, die
beiderartigen Verdfentlichungen in Deutsch-
land gang und gibe sind. Dies geht nicht zu-
letzt darauf zuriick, daB es in Italien der Wis-
senschaftler und akademische Lehter nicht
verschmiht, seine Forschungsergebnisse det
Offentlichkeit in gut geschriebenen Artikeln
zuginglich zu machen. Die strenge Tren-
nung von Universitit, Massenmedium und
Politik, wie sie nordlich der Alpen trotz eini-
ger Ausnahmen immer noch Norm ist, exi-
stiert in Italien nicht.

Blickt man auf die Entwicklung der italie-
nischen Literatur seit 1900 zuriick, so watren
fiir die Jahre vor dem Zweiten Weltkrieg
wenigstens drei Zeitschriften von hervor-
ragender Bedeutung: vor dem Ersten Welt-
krieg die von Giuseppe Prezzolini herausge-
gebene Toce, in den zwanziger Jahren die
Ronda, in den dreiBiger Jahren Solaria. Die
Voce hatte ein fir das damalige Italien ein-
maliges internationales Niveau. Sie war vor
allem Ferment, auch weil ihre wichtigsten
Mitarbeiter, det damals noch laizistische Gio-
vanni Papini, der Triestinet Germanist Scipio
Slataper und det im vergangenen August
verstorbene Schriftsteller und Maler At-

dengo Soffici eher flammende Proteste und
Manifeste zu verfassen vermochten als aus-
gereifte Leistungen. Ganz anders die nach
dem Krieg erscheinende Ronda, die sich nach
dem von den prifaschistischen Futuristen
mitentfachten Konflikt wieder auf die natio-
nale Geschichte und Literaturgeschichte be-
sann. Die Schriftsteller der Ronda, zu denen
der Kritiker Emilio Cecchi und der Roman-
cier Riccardo Bacchelli gehorten, entdeckten
fiir ihre Generation — und das bedeutete fiir
die Generation der Hermetiker — die Grdf3e
Leopardis.

Riickbesinnung auf die bis zu den Etrus-
kern reichende Geschichte der Apenninen-
halbinsel, das muBte einige Mitarbeiter der
Ronda in die Nihe des Faschismus fiihren,
mochte es sich auch um eine entschieden un-
politischere Generation handeln als bei den
Schriftstellern detr Voce, Blickt man heute auf
die Generation der «Hermetiker» zuriick,
so hat man den Eindruck, daB3 es sich dabei
um die Vertreter einer Art «innerer Emigra-
tion» handelte. Je matktschreietischer Mus-
solinis Tiraden wurden, desto verschliisselter
wurde die italienische Lyrik, die sich mit
Cardarelli, Ungaretti, Montale (und Quasi-
modo) wieder Weltgeltung verschaffte. Es
gelang diesen Dichtern — so verwerflich die
Haltung der Unengagierten unter ihnen der
Nachkriegsgeneration erscheinen mufite —
das Personlichste, in ihrem Fall die schopfe-
rische Freiheit, in den abgezitkelten Bereich
ihrer unrhetorischen anti-d’annunzianischen
Kunst hiniiberzuretten. Politische Naturen
gaben sich damit nicht zufrieden. Die
Schriftsteller der in Florenz erscheinenden
Zeitschrift Solaria lasen und iibersetzten
schon (oder noch) in den dreiBBiger Jahren
Kafka. Sie taten es nicht zuletzt aus politi-
schem Protest gegeniiber der nationalisti-
schen (und bald auch antisemitischen) Kul-
turpolitik des Faschismus. Solaria wiirdigte
zum etsten Mal (nach Montale und Joyce
und Crémieux) das Werk des Triestiners
Italo Svevo und entdeckte damit ein Stiick
«kakanischen » Mitteleuropas, das nicht mit
faschistischen Parolen, sondern mit grofiter
Behutsamkeit assimiliert und «italianisiert»
werden wollte. Svevo mit seinem jeder
sprachlichen Norm Hohn sprechenden Ita-

1053



lienisch bewies, wie regionalistisch das im
Ventennio straff zentralisierte Land war. Blit-
tert man heute in den alten Jahrgingen
dieser florentinischen Zeitschrift, dann sieht
man, daB sich hier bereits ein Jahrzehnt vor
dem Zusammenbruch des Faschismus die
fihrenden Vertreter des Neorealismo zusam-
menfanden (wie iibrigens auch in der bald
verbotenen Turiner Cultura).

In den Nachkriegsjahren fehlte es wie in
allen vom Krieg betroffenen Lindern nicht
an neuen Initiativen und Gruppenbildungen.
Die erste italienische Regierung nach det
Befreiung setzte sich aus Vertretern aller
antifaschistischen Parteien (einschliefllich der
Kommunisten) zusammen. Nur wenige ga-
ben sich Rechenschaft dariiber, dafl Wirklich-
keit und Illusion bereits weit auseinander-
klafften. In den Romanen und Filmen, die da-
mals entstanden, schwingt noch etwas von
der Euphorie, dem Enthusiasmus und dem
leidenschaftlichen Drang nach politischer
und sozialer Erneuerung mit, die das kultu-
relle Klima Ttaliens nach der Befreiung be-
stimmten (die «Befreiung» wollten die Ita-
liener auch ihrem eigenen militirischen Bei-
trag nach 1943 verdankt wissen: nicht zu-
letzt deshalb bestehen sie bis heute meht als
andere Linder auf dieser Thematik).

Die von Elio Vittorini herausgegebene
Wochenzeitung I/ Politecnico, die dann aber
bald nach einer ersten Krise vom Mai 1946
bis Dezember 1947 als Monatsschrift et-
schien, ist das wichtigste kulturelle Doku-
ment der Nachktiegszeit. Die Redaktion der
Zeitschrift war in Mailand, finanziert wurde
sie von der kommunistischen Partei, vetlegt
von Giulio Einaudi in Turin, der das Gesicht
des italienischen Geisteslebens in den vierzi-
ger und fiinfziger Jahten entscheidend
prigte. Nach kutzer Zeit wurde es klar, da3
sich der sentimentale philokommunistische
Ubetrschwang Elio Vittorinis durch keine
Parteidisziplin binden lieB. Der distanziert-
kiihle Dialektiker Palmiro Togliatti, seit 1944
Sektetit des PCI, war damals noch weit von
det vor allem auch in kultureller Hinsicht
«liberalen » Position des Memorandums von
Jalta. In einem offenen Brief bezichtigte er
Herausgeber und Mitarbeiter deviationisti-
scher Tendenzen: «Die angekiindigte Rich-

1054

tung wurde nicht konsequent befolgt, im
Gegenteil: allmihlich riickte an ihre Stelle
eine eigenartige Neigung zu einer Art en-
zyklopidischer «Kultur», bei der eine ab-
strakte Suche nach dem Neuen, nach dem
Anderen und dem Uberraschenden an Stelle
einer objektbezogenen Wahl und Forschung
trat, so dal3 Nachricht und Information (fast
hitte ich mit einem hiBlichen Wort aus dem
Journalistenjargon «Vatieta» gesagt) den
Gedanken erdriickten. »

Ein groBer Teil der italienischen Nach-
ktiegspolemiken beruht auf dem Zusammen-
stoB} zwischen der Parteidisziplin des Partito
Comunista und dem subjektiven Sozialis-
mus vieler italienischer Intellektueller, die
nach dem ungarischen Aufstand in Scharen
aus der Partei austraten.

Italien ist mit seinet faschistischen Ver-
gangenheit leichter fertig geworden als
Deutschland, nicht zuletzt deshalb, weil das
vergleichsweise gemiBigte Regime Mussoli-
nis Opponenten nicht mit Stumpf und Stil
ausrottete, sondern ihnen trotz aller Schika-
nen getade noch Spielraum genug lieB, um
sich politisch und geistig zu einer kompakten
Widerstandsbewegung zu vereinigen. Das
heilt jedoch nicht, dal es ganz an Schrift-
stellern fehlt, denen aus dem Ventennio noch
eine «coda di paglia», ein feuergefihrlicher
Schwanz aus Stroh, anhaftet, mogen einige
von ihnen auch inzwischen an den politi-
schen Antipoden, auf der extremen Linken
angelangt sein. Guido Piovene, ein auch in
deutschsprachigen Lindern hinreichend be-
kannter Autor, muBlte es etfahren, daB ihm
der vergangenes Jaht von der Jury des Pre-
mio Viareggio zuerkannte Preis fiir den Ro-
man Le furie auf Grund eines Vetos des Geld-
gebers Olivetti nicht ausgehindigt wutrde.
Der Industrielle aus Ivrea sah offenbar nicht
ein, warum et dem Antisemiten von ehedem
unter einer verinderten politischen Lage
auch noch einen Premio fiir seine lingst er-
folgte Konversion iiberreichen sollte. Cesare
Cases nahm die kleine Affire zum Anla3, um
in der in Mailand erscheinenden Literatur-
zeitschrift Questo e altro einige unzeitgemifBe
Betrachtungen iiber literarische Preise anzu-
stellen (Todos caballeros, Heft 5). Cases, ein
Meister des ironischen Pamphlets, verweist



den gekrinkten Schriftsteller auf die Verlob-
ten Manzonis, wo der bekehrte «Unge-
nannte » sich in der Kirche den letzten Platz
wihlt: «und es bestand keine Gefaht, daf3 er
ihm von irgend jemand streitig gemacht
wurde; es wire dem widerrechtlichen An-
spruch auf einen Ehrenplatz gleichgekom-
men», Cases hat Piovene damit sicher tuibet-
fordert, wie dessen Antwort zeigt, Und da-
mit nicht genug: die sarkastischen Hiebe
von Cesate Cases zeigen, daB sich auch in
Italien Vergangenheit nicht «bewiltigen»
IiBt. Piovene mochte sich vielleicht Illusio-
nen dariiber machen, daB es ihm durch einen
literarischen Exorzismus gelingen wiirde,
sich von seinetr Vergangenheit zu lésen —
vor zwei Jahren legte er bei Mondadori unter
dem Titel La coda di paglia eine Art Rechen-
schaftsbericht vor —, aber die Tatsachen
haben ihn wohl inzwischen eines anderen be-
lehrt.

Gelegentlich stoft man auf die um die
letzte Jahrhundertwende iiblichen Umfragen
und Enquéten zu aktuellen Fragen der Lite-
ratur. Es wire sinnlos, wollte man ihre Et-
gebnisse restimieren, weil dabei in der Regel
minus fiinf plus finf gleich Null ergibt. Die
Antworten werden auBerdem seitens der Be-
fragten zum Teil mit solchem Widetwillen
oder solcher Selbsthertlichkeit gegeben, dafl
auch keine vergleichbaren Resultate entste-
hen. Viel ergiebiger ist hingegen das Sonder-
heft, wie es vor allem die von Enzo Paci
herausgegebene «Rivista di filosofia e di cul-
tura» aut ant pflegt. Zu ihrem Redaktions-
stab gehoren unter anderen der Musikwis-
senschaftler Luigi Rognoni und der Kunst-
kritiker Gillo Dotfles. Enzo Paci hat im vet-
gangenen Jahr eine wichtige philosophische
Schrift Funzione delle scienze ¢ significato del-
Puomo vorgelegt. Das Werk wurde zu einem
Bestseller der wissenschaftlichen Fachlitera-
tur. Paci und die Mitarbeiter seiner Zeit-
schrift versuchen eine originelle Synthese
von Marxismus und Phinomenologie. Sie
sehen in Husserl keinen Neuplatoniker, son-
dern den groBen Nachfahren Descartes’.
Paci und seine Schiiler gehoren zu den lei-
denschaftlichsten Gegnern der «idées re-
cues», det Gemeinplitze, der Dogmatik,
Das muf3 gelegentlich zu ZusammenstdBen

mit kommunistischen Doktriniren fithten,
welche danach streben, die ganze Wahrheit
zu besitzen. Es mufl der Fachphilosophie
vorbehalten bleiben, iibet die Bedeutung von
Pacis Ergebnissen zu urteilen. Wie aber auch
immer dieses Utrteil ausfallen mag: Pacis
Gedanken gehoren zu den wichtigsten Fer-
menten des heutigen italienischen Geistes-
lebens. Et unternimmt es in seiner Zeit-
schrift immer wieder, entscheidende Fragen
unseret Epoche anzuvisieren. Eine der ge-
lungensten Sondernummern von awut aut ist
der zeitgenossischen Musik gewidmet (Jan./
Mirz 1964). Sowohl det Theoretiker Luigi
Rognoni wie auch der Komponist Niccolod
Castiglioni kommen zu einer Verdammung
des akustischen Materialfetischismus. Gerade
im Lichte der Phinomenologie, die immer
vom Subjekt aus geht, wird eine radikale
Ablehnung der Kapitulation vor dem «Ma-
terial » moglich, die darauf hinausliuft, daf3
sich «die Technik gegen den Menschen auf-
lehnt» (Rognoni), was letzten Endes den
von Castiglioni beklagten «Verfall des Sinnes
fiir Wiirde und Ethos der musikalischen
Sprache» gleichkommt. Castiglioni sieht in
dem Versuch, auf dem Gebiet der Musik
eine fabula rasa zu schaffen, nicht nur ein sinn-
loses, sondern auch ein unmoralisches Un-
terfangen.

Schon vor einigen Jahten hatte Italo Cal-
vino in seiner mit Elio Vittorini herausgege-
benen Zeitschrift i/ menabé (Band 2, Verlag
Einaudi, Tutin 1960) vor der anstiirmenden
Flut der Objekte in det modernen Musik,
Kunst und Literatur gewarnt, Calvino sah in
den Romanen det «école du regard», dem
lediglich registrierenden Verismus der italie-
nischen Dialekt- und Jargonliteratur, in der
seriellen Musik und in der biomotphen Ma-
lerei eine gefihtliche Akzentvetlagerung auf
das Material, zu dessen bloBem Diener sich
Musiker und Kiinstler erniedrigten. Der Be-
richt iiber die XXXII, Biennale in Venedig
von Gillo Dotfles (aut ant, September 1964)
gehort in diesen groBeten Zusammenhang.
Der Kritiker erinnert daran, wie die Kunst
der letzten Jahre immer meht auf eine blofe
Zufilligkeit hintrieb, welche jede bewufBite
Tendenz und jede Moglichkeit zu klarem
Utteil zu zerstdren drohte. Dotfles sieht in

1055



der Wiederkehr des «gestalthaften, kompo-
sitiven und ikonischen Elements» in Ma-
lerei und Plastik das hervorstechende Merk-
mal der letzten Biennale, mag es sich nun
um ungegenstindliche (Soto, Bury, Kemeny,
Castellani) oder gegenstindliche (Vacchi,
Frances, Guerreschi) Kunst handeln.

Endlose Diskussionen wurden in Italien
in den letzten Jahren um Hochsprache, Dia-
lekt und Jargon gefiihrt. Ausgangspunkt der
Debatten war und blieb die inzwischen auch
von der Nachhut militanter Kritik zur Kennt-
nis genommene Unterscheidung zwischen
langue und parole, zamal da Schriftsteller wie
Carlo Emilio Gadda und Pier Paolo Pasolini
(um von weniger bekannten wie Lucio Ma-
stronardi zu schweigen) dem Thema neue
Aktualitit gaben. Die Leidenschaft, mit der
man in Italien tiber diese Dinge spricht, wird
jeden befremden, det sich keine Rechenschaft
dariiber gibt, wie streng in den letzten Jaht-
hunderten die Scheidung zwischen Volks-
dichtung im Dialekt und Litetatur in det
Hochsprache war und wie etdriickend sich
ni diesem Land die Autoritit akademischer,
politischer und dichterischer Rhetotik aus-
wirkte,

Den italienischen Intellektuellen war es in
den Jahren vor und nach dem Zusammen-
bruch vergénnt, sich politisch zu betitigen,
Zeugen und Mitvollzieher einer entscheiden-
den Phase der Geschichte ihres Landes zu
sein. Es ist natiirlich, daB3 vielen unter ihnen
der Abschied von dieser «heroischen» Epo-
che schwer fillt, obwohl gerade die echten
Vertreter des Widerstandes sich dariiber im
klaren sind, daB sich Situationen nicht
kiinstlich verlingern lassen: einesseits wird
man durch eine «romantische» Einstellung
dem hic et nunc des historischen Augenblicks
nicht mehr gerecht, andererseits behartt man
auf einer passatistischen Problematik, Die
Thematik des Widerstands, det resistenza, ist
heute Gegenstand der Geschichte, mag sie
auch immer noch wichtiger Motot des poli-
tischen Lebens in Italien sein, sie wird aber
pure Rhetorik und Historienmalerei, wo es
sich um die simple SchwarzweiBzeichnung
von komplexen historischen Zusammenhin-
gen handelt.

Beim Durchblittern italienischer Zeit-

1056

schriften kann man sich des Eindrucks nicht

‘erwehren, daBl die Nachfrage des literari-

schen Markts den literarischen Betrieb immer
mehr institutionalisiert. Der «lancio» litera-
rischer Neuerscheinungen ruft die go-getters
der literarischen Halbwelt auf den Plan: wie
sehr auch den Berufsliteraten angesichts der
Frankfurter Buchmesse das kalte Entsetzen
fal3t, zeigt etwa die Erzihlung «L’opzione»
von Vittorio Sereni, Cheflektor bei Italiens
groBter Buchfabrik, dem Verlag Mondadori
(Questo e altro, 8). Was soll man davon halten,
wenn eine Gruppe junger ehtrgeiziger Schrift-
steller, die sich alle schon durch Zeitschrif-
tenartikel oder kleinere Buchversffentlichun-
gen hervorgetan haben, plotzlich mitten im
Jahre des Heils 1963 eine « Gruppe 63 », den
«gruppo 63» grinden? Schon der Name
wirkt wie ein Plagiat und verheiBt nichts
Gutes. In Palermo tat man sich zum ersten
Mal zusammen, und der Verlag Giangia-
como Feltrinelli machte einen ansehnlichen
Band aus dem dort Gebotenen. Inzwischen
tagte man zum zweiten Mal: in Reggio
Emilia, Aus der dortigen Gegend stammt
niamlich der Begabteste unter den meist etwa
Dreilig- oder Vierzigjihrigen, Elio Paglia-
rani. Hier machen Schriftsteller aus Worten
Ware (als ob sie dies nicht ohnehin schon
mehr wiirden als einem lieb sein kann). Ge-
rade zu diesem Thema hat sich Sartre in sei-
ner Autobiographie unmilverstindlich ge-
auBlert (cfr. Sartre-Sonderheft der Zeitschrift
aut ant, Juli 1964): «pour avoir découvert
le monde 2 travers le langage, je pris long-
temps le langage pout le monde ». Dank die-
ser Klarheit iiber eine scheinbare Antinomie
entsteht jene Dialektik, die es Sartre ermog-
licht, Schriftsteller zu sein.

Schon diese Rundschau (der von Luciano
Anceschi herausgegebene 1erri, die in Rom
erscheinenden Nuovi Argomenti und der in
Florenz tedigiette Ponte sollen bei nichster
Gelegenheit untersucht werden) zeigt, wie
spezifisch italienisch die Argumente zum
Teil sind. Es verwundert daher nicht, daf3 der
von drei Verlegern (Suhtkamp, Julliard,
Einaudi) angeregte Versuch einer intetnatio-
nalen, gleichzeitig in drei Sprachen erschei-
nenden Zeitschrift scheiterte. Im menabé 7
wurde vergangenes Friihjahr die Probenum-



mer «Gulliver» o1 votrgelegt. Europiische
Avantgarde von Vittorini zu Johnson, von
Graf} zu Genet, von Hei8enbiittel zu Pasolini
ist darin vertreten. Abet, so fragt man sich,
was hat Enzensbergers «Theorie des Vet-
rats» mit Jean Genets sexuellen Pubertiits-
problemen zu tun, was das « Orakel des Mehl-
wurms» von Giinter Grall mit Italo Calvi-

DAS ITALIENISCHE STILLEBEN

Zur Ausstellung im Kunsthaus Ziirich

Die Ausstellung «Das italienische Stilleben
von den Anfingen bis zur Gegenwart» vet-
dient aus verschiedenen Griinden die Auf-
merksamkeit nicht nur der Fachleute, son-
dern auch des breiten Publikums. Zunichst
einfach deshalb, weil sie in Ziirich wieder
einmal dltere europiische — in dem Fall ita-
lienische — Kunst zum Gegenstand einer
Veranstaltung macht, somit einen Bereich,
der auBlerhalb Italiens ohne witklich zwin-
gende und triftige AnstoBe kaum mehr aus-
stellungsmiBig praktikabel ist: die Leihmii-
digkeit erweist sich heute angesichts der
iiberall waltenden Ausstellungsinflation als
untiberwindliches Hindernis. Das Faktum
jedoch, da3 mit dem italienischen Stilleben
ein bisher kaum bekanntes Feld erschlossen
wird, bestimmte die Museen und privaten
Leihgeber zum Entgegenkommen und zur
Mitarbeit, Auch det kritische Beobachter des
heutigen Ausstellungsbetriebes wird dieser
Schau italienischer Stillebenmalerei sowohl
die unmittelbar isthetisch-kiinstlerische Et-
heblichkeit wie den wissenschaftlichen Sinn
nicht zu bestreiten vermégen; hierin beruht
die Rechtfertigung des Unternehmens. Es
antwortet zudem einer ganz bestimmten wis-
senschaftsgeschichtlichen Situation; es ord-
net sich ein in einen umfassenden, epochalen
ProzeB, der seit rund einem halben Jahrhun-
dert im Gange ist und der gegenwiirtig den
Zenit erreicht: die Erforschung der italieni-
schen Barockmalerei. Die Natura morta ita-

nos soziologischer Studie zur «Atbeitet-
Antithese»? Es wire illusotisch, wollte man
Konvetgenzen suchen, wo keine vorhanden
sind, und wollte man kulturelle und sprach-
liche Grenzen iibersehen, die man nicht aus
dem Weg riumt, indem man sie ignotiert.

Johannes Hisle

liana etlebte im Seicento und im Settecento
eine Bliitezeit als eigenstindige, duBerst
fruchtbare Gattung. Aber das ist eine Ein-
sicht jiingsten Datums; sie steht hinter der
Konzeption der Ausstellung, die zum ersten-
mal eine erschopfende Ubetsicht vermittelt
iiber die italienische Stillebenmalerei in allen
ihren regionalen Schulen und die sie tragen-
den Meister.

Es lohnt sich, bei der Frage fliichtig zu
verweilen, warum das italienische Stilleben,
das nun als wichtiger Zweig der italienischen
Barockkunst freigelegt ist, derart lange unge-
biihrlich vernachlissigt blieb. Einem genau
umschreibbaren Vorurteil kommt die groBte
Schuld zu: bis weit ins 19. Jahrhundert hin-
ein rangierte die Stillebenmalerei auf der un-
tersten Stufe der kiinstlerischen Gattungs-
hierarchie. Man verstand sie, am wenigsten
in Holland, am ausgeprigtesten aber in Ita-
lien, dem klassischen Land der Kunsttheorie,
als Genre mineur neben den «vornehmen»
Aufgaben des Altarblatts und des religitsen
oder mythologischen Freskos. Eigentlich hat
erst die radikale thematische Unbefangenheit
der modernen Kunst der kunsthistorischen
Forschung die Augen gedffnet fir die spezi-
fischen Qualititen der alten Stillebenmalerei,
und zwat votab der niederlindischen. Daher
rithrt die Meinung, das Stilleben sei ein Re-
setvat der notdischen Kunst. In der Tat hat
die hollindische Malerei des 17. Jahrhun-
derts, als sie in einem schopferischen Auf-

1057



bruch ohnegleichen ihr Hauptintetesse auf
das irdisch gegenwirtige Dasein zu tichten
begann, um eine neue Welt der Sichtbarkei-
ten zu begriinden, auch den belebten und un-
belebten Dingen des Alltags — Tieren, Blu-
men, Friichten, Geridten — zur Wiedergabe
im Bilde verholfen; sie hat eben den Erdkreis
nach allen Seiten hin ausgeschritten: nichts
ist ihr entgangen.

Dies kann man von der italienischen
Kunst kaum behaupten. Fiir sie steht, aus
antik-mediterranem Erbe heraus, die Figur
des Menschen im Zentrum der kiinstlerischen
Schopfung. Der italienische Malet ist zuerst
und zuletzt immer «historiographicus pic-
tor», Gestalter des gottlich-menschlichen
Geschicks, der gottlich-menschlichen Ge-
schichte — er nimmt die groflen Ereignisse
wahr, in denen sich die Uberlieferung des
Geistes vollzieht. Indessen spielt dennoch
auch in Italien die Stillebenmaletei, spiclen
die «pictores rurales» eine gewichtigere
Rolle, als man bisher zu glauben geneigt wat.
1952 wurde in der Pariser Ausstellung «La
nature morte de I'antiquité 4 nos jours» der
Beitrag Italiens zur europiischen Stilleben-
malerei in wenigen ausgewihlten Beispielen
iiberschaubar; die Fotschung ethielt neue
Impulse, auch in bezug auf die Natura morta
italiana: alles ist in FluB} geraten; eine Fiille
von neuem Material ist ans Licht getreten;
bisher anonyme oder schwer falbare Meister
bekamen — und bekommen stindig noch —
scharfes Relief, erlangen historische und
kiinstlerische Anschaulichkeit. Die gegen-
wirtige Mostra zieht das Fazit dieser Bemii-
hungen.

Die theoretische Verfemung, auf die das
Stilleben in Italien stieB — mindestens im
Umkreis der tonangebenden Akademien; das
zahlreiche Vorhandensein von Stilleben auch
in Italien zeigt, daB die Gattung genug Lieb-
haber besal3; die Bediitfnisse des Lebens
sind ja immer stirker als die Vorschriften der
Ideologien —, zeitigte freilich gelegentlich
seltsame Resultate und Konstellationen. Ein
berithmter Fall ist der Neapolitaner Salvator
Rosa; darauf hat neuerdings Robert Qertel
mit Nachdruck hingewiesen. Rosa klagt hiu-
fig in Briefen, man fordere von ihm kleine
«quadri privati», Stilleben und Landschaften

1058

(auch die Landschaft zihlt in der Blickper-
spektive der Akademien zum Genre mineur);
eifernd erhebt er den Anspruch, als Meister
der allegorischen und rhetorischen Gedan-
kenmalerei am talentiertesten zu sein. In einer
Satire uber die Malerei greift er die reinen
Fachspezialisten heftig an, um ihre Unbil-
dung zu geiBeln. «Den ganzen Tag malen
sie Kiirbisse und Schinken, kupferne Topfe,
Pfannen und Kessel, Teppiche, Vogel und
Fische, Gemiise, Blumen und Ftiichte»; sie
toten so die erhabenen Werte der traditio-
nellen Kunst: «e il costume, e ’idea va sotto
sopra», Trotzdem widmete sich Salvator
Rosa dem Stilleben. Seine Blumenstiicke al-
lerdings sind nicht meht etrhalten; erhalten
aber ist ein Stilleben, das dem Thema nach
exzeptionell anmutet: es betrifft die «Ver-
ginglichkeit der Kiinste», es handelt sich
mithin um eine Vanitas. Das Motiv der Va-
nitas ist in der italienischen Stillebenmalerei
nicht oft zu finden, im Gegensatz zur hol-
lindischen Malerei, wo es ein geldufiger Bild-
typus wat. Salvator Rosa konfrontiett die
«Schonen Kiinste » — Musik und Dichtung,
Malerei und Bildhauerkunst — mit den
Symbolen des Todes. Allegorische Gedank-
lichkeit und vibrierend nervose Augensinn-
lichkeit durchdringen sich auf einzigartige
Weise. In diesem Spannungsfeld von hohem
gedanklichen Anspruch und unreflektiert
einfacher Schilderung alltiglicher Gegeben-
heiten vollzieht sich die Geschichte der Na-
tura morta italiana, seitdem sie sich endgiiltig
im beweglichen, von jeder architektonischen
Bindung befreiten Staffeleibild verselbstin-
digt hat — dank der revolutiondren Tat des
Caravaggio. Ein Gonner Caravaggios, der
Marchese Vincenzo Giustiniani, iibetliefert
ein denkwiirdiges Wort des Meisters: «Il
Caravaggio disse che tanta manifattura gli era
a fare un quadro buono di fiori, come di
figure — Caravaggio sage, dal} es ihm eben-
soviel Sorgfalt koste, ein gutes Blumenbild
wie ein Figurenbild zu malen. » Caravaggios
Ausspruch bedeutet die Miindigerklirung
der Stillebenmalerei in Italien.

DaB det «Fruchtkotb» det Ambrosiana,
das einzige gesicherte und erhaltene Stilleben
Caravaggios, obgleich seine Ausleihung be-
reits zugesagt war, wegen eines Streites zwi-



schen italienischen kirchlichen und staatli-
chen Instanzen schlieBlich doch nicht nach
Ziirich kommen konnte, bedingt eine be-
dauerliche Liicke; dafiir entschidigt die het-
vorragende Vertretung des caravaggesken
Stillebens.

Der Wunsch, die ilteren Vorstufen der
italienischen Stillebenmaletei in einem klei-
nen «Prolog» zu vereinigen — das Stilleben
ist eine Schopfung der hellenistischen Kunst;
in roémischer, pompejanischet Brechung
spricht sie noch zu uns — blieb unetrfiillt; die
versagte Ausleihung des 1504 datierten
Miinchner «Jagdstillebens» von Jacopo de’
Barbari, das den Ubergang markiert von der
Tradition der Intatsien zum «teinen» Stil-
leben, raubte der vorgesehenen Gruppe das
Hauptstiick. Dafiir verdeutlicht die Ausstel-
Iung, mit Vincenzo Campi und Battolomeo
Passarotti einerseits, mit Jacopo Ligozzi an-
dererseits, zwei wesentliche manieristische
Wurzeln der selbstindigen Natura motta ita-
liana. Campis «Friichteverkiuferiny und
Passarottis «Metzgerladen» sind Paralleler-
scheinungen zum Antwerpener Gentebild
(Pieter Aertsen, Joachim Beuckelaer), das,
noch in religioser Einkleidung, doch so, daf3
die sakrale Thematik in einem exakten Wort-
verstand in den Hintergrund geriickt ist, un-
gescheut der alltiglichen Witklichkeit hul-
digt. Die Pendantsportrits eines Mannes
und einet Frau von Ligozzi aus englischem
Privatbesitz zeigen auf ihrer Riickseite, spiit-
mittelalterlichem Brauch gemil, unter Auf-
gebot eines wahren Arsenals an Vanitas-
Symbolik, Memento-mori-Datstellungen
von uniiberbietbar veristischer, suggestiver
Penetranz. Einzig in der Sphire der deut-
schen und franzosischen Sepulkralkunst des
16. Jahrhunderts findet sich eine dhnlich ra-
dikale, gespenstische Doppelfiguration von
blihendem Leben und Todesvetrwesung.
Das von Testori dem lombardischen Friih-
barockmaler Cetano zugeschriebene, bisher
unpublizierte meisterhafte «Stilleben mit
fiinf Totenkopfen und einer Heuschrecke»
(ihrem emblematisch-allegorischen Gehalt
nach verkorpert die Heuschrecke den apo-
kalyptischen Sendling der Holle) ist in seiner
Intellektualitit und formalen Schitrfe wohl
eher toskanischer Provenienz; thematisch

nimmt das fiir Italien singulire Werk ein
Grundmotiv der Stillebenmalerei Cézannes
vorweg.

Mit seinen Miniaturen von Pflanzen und
Tieren, welche die Kenntnis Pisanellos und
Diirers verraten, kniipft Ligozzi an die Ubet-
lieferung der mittelalterlichen Herbarien an.
Diese naturwissenschaftlich «botanisieren-
de» Stromung ist eine weitere Quelle der
eigentlichen Stillebenmalerei; der Florenti-
ner Bartolomeo Bimbi gehorcht iht noch um
1700, wenn et verschiedene Kirschensorten
oder ausgefallene Produkte der Natur, etwa
einen tiesigen Schotenstrauch, katalogisie-
rend konterfeit: die einzelne Frucht, die ein-
zelne Pflanze besitzt da die Qualitit person-
haft unverwechselbatet Individualitit.

In der caravaggesken Natura morta des
frilhen Seicento — Hohepunkte sind die
«Korbflasche mit Blumen» aus Forli, die
Cagnacci gegeben wird, und das verwandte
Bostoner Bild — gewinnt das italienische
Stilleben seinen bei allen spiiteren Differen-
zierungen konstant bleibenden Charakter: er
beschligt eine mittlere Gefiihlszone; die
mystisch religitse Gestimmtheit des Stil-
lebens in Spanien, die mit Zutbaran die sub-
limsten Grade erreicht, aber auch die intim
auf den Existenzbereich des Menschen wei-
sende hollindische Interpretation, welche
den Dingen eine Seele erteilt, auf « Mitleben-
machen» tendiert — diese Sicht ist dem ita-
lienischen Stilleben zumeist versagt. Es be-
liBt den Gegenstinden (was in Einklang
mit dem sikularen italienischen Kunstwollen
steht) ihre in sich selber zenttierte Eigenbe-
deutung. Ein Drang zur «mise-en-scéney,
ein szenographisches, bisweilen rhetorisches
Element bestimmt die Darbietung. Das
bekundet sich vor allem im hochbarocken
romischen und neapolitanischen Stilleben:
Maler wie Cerquozzi und Michelangelo da
Campidoglio verlegen das Stilleben ins Freie,
sie verlandschaftlichen es, und Giovan Bat-
tista und Giuseppe Ruoppolo hiufen auf
gigantischen, iiberschwinglich prunkenden
Gemilden Berge von Trauben, Melonen,
Pfirsichen, Agrumen. Noch im 20. Jahrhun-
dert, bei Giorgio De Chiricos und Carras
Stilleben der «pittura metafisica», erweist
sich das Szenographische, nun in der Gestalt

1059



unheimlicher, traumbhafter Verfremdungs-
effekte und provozierender Kontraste, als
maBgebliches Medium der Komposition.

Die iltere italienische Stillebenmalerei
gipfelt, was die Ziircher Ausstellung ent-
schieden deutlich macht, in dem Bergamas-
ken Evaristo Baschenis und dem Neapolita-
ner Giuseppe Recco. Baschenis, den man den
«Vermeer italiano» genannt hat, ist der
groBte italienische Stillebenmaler ; mit seinen
Stilleben aus Musikintrumenten schafit er
auf dem Gebiet der «natura morta» einen
Inbegriff reinster Italianita, kristallinische,
gliserne Akkorde aus Volumen- und Raum-
schichtung voll magischer Prisenz. Giuseppe
Reccos Bilder preisen die guten Gaben des
Meeres, das Lebenssubstanz Neapels ist; sie
versammeln weite Natur und strotzendes Da-
sein; Fische von courbethaftem Prangen tra-
gen selbst im Tode den Anhauch saftiger,
heroischer Vitalitit und stehen in Bezug zum
frei verstromenden Landschaftsraum.

Im 18. Jahrhundert erhilt das italienische
Stilleben durch Andrea Belvedere und die
Guardi die elegante, duftig atmosphirische
und tdnzerische Gebirde des Style tocaille.
Daneben geht eine Richtung einher, die ar-
chaisierend auf die caravaggesken Anfinge
zuriickgreift; den Stilleben von Resani, Bo-
selli, Magini eignet eine stille, noble,an Char-
din gemahnende Verhaltenheit.

Das Meisterwerk aber der Natura morta
italiano des Settecento ist Giuseppe Maria
Crespis «Biicherstilleben ». Ursptiinglich der
Tiir einer Bibliothek appliziert, bezeugt es
ein Nachwirken der «trompe-I’ceil »-Tradi-

tion. Vorgetiuschte motivische Unordnung
enthiillt sich als vollendete kiinstlerische
Ordnung; in sparsamster Farbstufung bliiht
ein wunderbar reicher malerischer Stoffillu-
sionismus. Von hier aus betrachtet, empfin-
det man den allgemeinen Niedergang det ita-
lienischen Kunst im 19. Jahrhundert, der
auch die Stillebenmalerei betrifft, um so
schmerzlicher; lediglich Segantini iibetragt
das Niveau des Provinziellen.

Der neue, mit Futurismo und Pittura me-
tafisica nach 1910 cinsetzende Aufschwung
der Natura morta italiana hat, genau bedacht,
mit dem Stilleben im traditionellen Sinn we-
nig Gemeinsames mehr. Die Stilleben, die
von Carra, Severini, De Chitico iiber De
Pisis, Mafai, Scipione bis hin zu Guttuso in
Italien gemalt worden sind, nehmen insge-
samt teil an det seit Cézanne und dem Kubis-
mus die moderne Kunst wesentlich prigen-
den Umwandlung alles Erscheinenden ins
Naturemortehafte als Prinzip eines neuen
Weltbegreifens., Bei Morandi jedoch scheint
der Widerstreit von Traditionalitit und Mo-
dernitit in bedriickender Weise, wie selbst-
verstindlich, geschlichtet; Anfang und Ende
det Geschichte der italienischen Stilleben-
malerei betithren sich in den Bildern Moran-
dis, die die einfachsten Dinge des Alltags —
Flaschen, Blumen, Schachteln, Lampen, Va-
sen —, ohne ihnen Gewalt anzutun, in die
Sphite reinet Kunst heben. Mit Recht ge-
biihrt dem Meister der Titel eines Schutz-
patrons dieser Ausstellung.

Eduard Hiittinger

RUNDBLICK UBER DAS PARISER THEATER

Frangois Billetdoux’ neues Stiick, das den
Ruhm des jungen Dramatikers endgiiltig be-
griindet hat, nennt sich eine «biirgetliche
Epopée», doch von «biirgerlichem Helden-
leben» 4 la Sternheim kiindet es mitnichten.
Karikatur und Anprangerung sind darin nur
nebensichlich. Im Vordergrund steht, wenn
auch getarnt, ein Lob des Entsagens, der Ab-

1060

kehr von allem, was biirgerliches Leben aus-
macht. Die ihm heute zujubeln, die Leser des
konservativen «Figaro» vorab, beklatschen
etwas, was sie fiir ihre eigene Person von sich
wiesen.

Befremdlich unbiirgerhaft lautet bereits
der Titel: « Man muB durch die Wolken hin-
durchgehen.» Ein mystischer Appell, den



Madame Verduret-Balade aus weiter Ferne
trifft, von wo der Leichnam ihres einstigen
Geliebten in ihtem Landkreis eintrifft, Durch
welche Wolken fordert er sie auf, hindurch-
zustoBen? Durch Mediokritit, Lebensunsi-
cherheit, Angst vor dem Urteil andeter,
durch die Klischees von Respektabilitit also.
Hinter sich lassen soll sie auch die Fromme-
lei ihres Sohnes, dem iht Vorbild zu driik-
kend auf den Schultern lag, der sich nun et-
hitzt und angstvoll der Erotomanie hingibt.
Hindurch auch durch den gewaltigen Fami-
lienbesitz im Stidwesten, den sie zum gréBten
Teil dank erdriickender Tiichtigkeit aufge-
baut hat.

Sie, «eine Gewalt, die vorwirtsgeht»
bleibt, von diesem Anruf getroffen, plétzlich
stehen. Ihre Lebensbilanz ist negativ: ein
Familienimperium besitzt sie, aber ihre
Sochne sind lebensuntauglich oder aus der
Bahn geworfen. Auch sich selbst war sie
nicht treu. Der Stimme der Liebe hattesiesich
verschlossen, das etfihrt sie nun und ist nicht
mehr bereit, weiterhin Kompromisse zu ma-
chen. Det Familienbesitz wird verkauft, der
geregelte Lebenskreis zerstort. Sie, die sagte:
«Was man ganz und gar nicht dulden kann,
ist die Unordnung », gibt spit (zu spit?) die
Ordnung preis. Sie schafft Leere um sich,
sieht mit Gleichmut einen ihrer S6hne rui-
niert im Selbstmord enden. Ist sie eine Mysti-
kerin, eine Anhingerin des Zen? Wir erfah-
ren es nicht.

Aber wir denken an Ursula Maria Totpe,
die Inhaberin det Fremdenpension («Geh
doch zu Totpe »), in der Lebensiiberdriissige
sich versammeln und eines stets unerklirli-
chen Todes sterben. Hier wie dort schildert
der Dichter eine Liquidation, welche eine
Frau in unnahbarer Einsamkeit zuriickliBt.
Was mit ihr geschehen witd, etfahren wir nie.
Nicht das Ergebnis ist fiir den Dichter wich-
tig, sondern der Weg, der dahin fithrt, Das
war und blieb bis heute seine Stirke und seine
Schwiiche zugleich. Er fesselt durch das Auf-
decken eines Menschenherzens, das aller
Last des Materiellen, allen AuBetlichkeiten
der Realitit entschliipfen will. Schmerzens-
voll ist der Weg zur EntiuBerung, der den
Menschen zu den grundlegenden Wahthei-
ten, die sein Leben bestimmen, fiihrt; daB er

uns als eine Schicksalsrealitit fesselt, kann
niemand leugnen. Auf den Gestalten, die ihn
beschreiten, voll unnennbarem Drang nach
einem Absoluten, liegt ein Zauber, dem wir
etliegen, ohne ihn zu definieren. Denn ihnen
wie auch dem dem Trunk verfallenen Paar
aus «Tschin-Tschin» geht es um eine Hoher-
fithrung, eine Intensivierung des Lebens im-
mer aus dem Geist der Liebe. Von da kommt
ihnen die Kraft, zu brechen mit dem Ererb-
ten und von der Gesellschaft Aufgezwunge-
nen, einem Kifig aus Gewohnheiten oder
Konvention zu entspringen. In Billetdoux’
Stiicken spielt die Zukunft die Hauptrolle,
mag auch von ihr nichts ausgesagt sein. In
der Unbestimmbarkeit dessen, was die ent-
scheidende existenzielle Wahrheit ist und im
Menschen bewirkt, liegt nicht nur die Sug-
gestivitit alles Unvollendbaren, sondern
auch die Schwiche des Dramatikers, der die-
ser Offenheit sich als eines bequemen Mittels
der Komposition bedient. Der abrupte
SchluB seiner Stiicke, det keine Losung
bringt, hat darin seine Ursache. Ldosungen
setzen ein Auskliigeln voraus, das aber dem
fernsteht, der seine Theaterkunst definiett
als «eine Art, die andern zu lieben und mit
den schwierigsten Mitteln voranzugehen auf
dem Weg, der zur Wahrheit fithrt».

Sein Hang zur prallen Lebensintensitat,
die unweigerlich jede Enge des konventio-
nellen Lebens sprengt, findet darin auch seine
Begriindung. Je mehr sich die Lebensmog-
lichkeiten standardisieren, um so sehnsiich-
tiger hilt der Dichter nach dem Ausschau,
was aus dem Rahmen fillt. Zerbrechen will
er ihn freilich nicht fiir immer. Er ist kein
Umstiirzler, sondern sucht die Masse des
Menschlichen zu erweitern. Eine Ubetfiille
von Einzelziigen oder Nebenfiguren weisen
auf diese barocke Seite seines Talents, das ge-
rade seiner Freude an der Vielfalt wegen er-
haltend, nicht revolutionierend ist.

Die Grofle, die et jenseits der Banalitit
des biitgerlichen Alltags anstrebt, erreicht er
nicht mit geschwelltem Ausdruck, sondern
mit den geliufigen Worten aller Tage. Dal3
er des hohen Ausdrucks nicht bedarf, auch
nicht des bedeutungsvollen sprachlichen
Trommelwitbels, sondern es beildufig dullert,
beweist sein Dichtertum und verleiht eben

1061



diesem Hohen Authentizitit. Es kommt nie
auf Stelzen und kostet keine Anstrengung,
sondern wird ohne Krampf als das selbstver-
standliche Ziel erlangt.

Es verwundert nicht, dal Jean-Louis
Barrault, der fiirs weitgesteckte Mafl Sinn
hat, dieses Stiick im Odéon inszenierte. Das
voraufgegangene, eine Ballade zweier durch
die Welt stromernder KZ-Entsprungener,
war trotz hinreilender sprachlicher Kraft
kein Erfolg geworden. Am Argot der Vaga-
bunden, der hier monumentales Mal3 ge-
wann, hatte sich die Kritik gestoBen; nach
drei Wochen mufBlte das Stiick abgesetzt wer-
den. Diesmal ist jedoch der Triumph voll-
stindig, als wollten Presse und Publikum
dem Dichter gegeniiber Unrecht wieder gut-
machen. Nicht mehr wie letztes Mal auf dem
Boulevard, sondern auf der prangenden
Bithne des Odéons, der konsakrierenden
Hochburg des literarischen Theaters, witd er
aufgefiihrt. René Allio, Planchons hochbe-
gabter Biithnenbildner, schuf Dekors und
Kostiime sowie die verteilten Spielplitze, die
der Scheinwerfer aus dem Dunkel heraus-
leuchtet. Wie lichte Farbflecken tupfen sich
die Szenen dem schwarzen Hintergrund auf.
Den aus det Luft herabschwebenden Stell-
winden entsprechen in gleicher schwebender
Manier die vielen Expositionsszenen, in de-
nen die Personen monologisieren, Bruch-
stiicke von Charakterziigen aufdecken. Sol-
chermaBlen springend vermeidet die Expo-
sition jeden dramatischen Zusammenprall,
addiert Einzelbekenntnisse und zwingt zu
betrichtlicher Vetlingerung. Billetdoux’
Vorliebe fiir stofflichen UberfluB gibt sie zu-
dem ein iibertriebenes Betitigungsfeld. Denn
nichts tduscht dariiber hinweg, daf} die Ne-
benfiguren allesamt unser Interesse nicht
wecken.

Mit der Darstellung Madame Verduret-
Balades steht und fillt das Stiick. Paris be-
jubelt in dieser Rolle Madeleine Renaud. Ein
Zeichen dafiir, daB des Dichters tiefes Pro-
blem nicht erfaBt wird. Diese blendende
Schauspielerin spiegelt nimlich mit Virtuo-
sitit und Herzlichkeit in allen Rollen die
Franzosin mittleren Grades wider. Sie stellt
Frauen voll Verniinftigkeit und Grazie auf
die Biihne, deren Uberlegungskraft nie zu

1062

triiben, deren Schelmetei nie zu tbersehen
ist. Immer pendeln ihre seelischen Aus-
schlige um eine gleiche Mittellinie. In Ma-
dame Verduret gelingt ihr denn auch die
Hausmutter, die den Kopf auf den Schultern
trigt, auch die Gesellschaftsdame spielt sie
aus. Als Herrin eines groB3biirgerlichen Hau-
ses anerkennt man sie, die Ausweitung iiber
diese Dimension hinaus glaubt man ihr hin-
gegen nicht. DaBl die von ihr gezeichnete
Frau fahren lit, was iht teuer war, dinkt
den aufmerksamen Zuschauer mehr eine Ver-
blendung als héhere Einsicht. Die Unbe-
dingtheit, mit der der Dichter sie zur Tiefe
ihres Lebens vorzustoBen heillt, scheint bei
dieser Verkorperung einen sonderbar kauzi-
gen Anstrich zu bekommen. Wer in seinet
praktischen Vernunft und gesellschaftlichen
Perfektion so geborgen ist, erliegt nicht An-
wandlungen solch irrationaler Art am Ende
eines der Ordnung und dem Mal3 gewidme-
ten Lebens. Den Parisern aber, die in Made-
leine Renaud ein abgerundetes Bild der
Durchschnittsfranzosin  bewundern, gefillt
gerade diese Unvereinbarkeit von Naturan-
lage und Rollenanforderung. MiBverstind-
nisse, das Stiick sowohl wie die Interpretin
betteffend, verhelfen Billetdoux zu einem
vermutlich dauerhaften Ruhm.

Die Auffithrung von Brechts « Puntila und
sein Knecht Matti» im 7héitre National Po-
prlaire bewies einmal mehr, wie unetfiillbar,
weil auf Falschdeutung beruhend, die Liebe
der Franzosen zu Brecht ist. Georges Wilson,
det neue Hausherr im Palais de Chaillot,
kntipfte mit dieser Premiere an Vilars Tra-
dition eines Volkstheaters mit sozialbewul3-
ter Tendenz an. Es war selbstverstindlich,
daB3 er die Titelrolle sich selbst vorbehielt,
und dies nicht allein, weil Vilar es mit den
Stiicken dieser Richtung so gehalten hatte,
sondern die duBere Erscheinung des im Suff
menschlichen Kapitalisten seiner Natur zu
liegen scheint. Da lag bereits die erste Fehl-
einschitzung, die der Darstellungsmittel und
-gewohnheiten. Wilson kann nicht anders,
als Puntila in Molieres Umkreis hineinzu-
fithren. Dal} er es mit einem Brecht der nach-
doktriniren Ara zu tun hat, der im finnischen
Exil Freude hatte, einen prallen, nicht nur
vom sozialen Standpunkt aus zwiegespalte-



nen Charakter zu zeichnen, erleichtert diese
farcenhafte, nicht sozialankligerische Intet-
pretation. Ein volkstiimlicher Holzschnitt
war auf der Bithne des TINP sehr viel weniger
zu sehen als ein Daumier-Bild mit weichen
Schatten. Ans sozial aufbegehrende und zu-
gleich gefithlvolle 19. Jahrhundett lehnte
sich Wilsons Gesamtkonzeption an, aber das
blieb vor Presse und Publikum unbemerkt.
Die Erklirung dafiir ist einfach: Brecht ist
der Theaterhausgott der Franzosen gewor-
den, die ihn heute im Kampf gegen ein betu-
liches Vergniigungstheater der Boulevards
ausspielen. Seine «Botschaft», vor allem die
des Puntila, bewegt sie nicht, dafiir besitzen
sie seit langer Zeit Eigenes. Keinem Franzo-
sen wire die Analogie mit Beaumarchais’
Figaro nicht in den Sinn gekommen, wenn
er Matti seinem Herrn die Leviten lesen und
im nidchsten Augenblick seinen angriffigen
Bon sens mit ergebenem Achselzucken
gleichsam mit einem «Halten zu Gnaden»
entschuldigen sieht. Eingefleischte franzosi-
sche Vorliebe fiir die Schwachen, welche den
Groflen der Welt unerschrocken die Waht-
heit sagen, liBt Matti ohnehin die Sympathie
des Publikums zuflieBen.

Die Auffithrung im TNP zeigte freilich
noch ein anderes, daBl nimlich Brecht jetzt
auch von der intellektuellen Rechten mit Bei-
fall bedacht witd. Kénnte man anders die
Zustimmung des konformistischen «Figaro»
verstehen, der sonst doch immer bei Brecht
etwas stoflend Plebejisches gefunden hatte?
Natiirlich erleichtert der Puntila, dies pseu-
dosozialkritische Stiick mit nur einer klassen-
kimpferischen Szene (die Klagen der abge-
wiesenen Briute tiber die herzlosen Besitzen-
den) ein positives Urteil. Der Weg von der
ubetlieferten Chatakterkomédie, ja von La
Fontaines moralisierenden Fabeln bis zu die-
ser biedermidnnischen Ausgeburt des Men-
schenschindertums ist nicht weit. Von Pun-
tila muB sich niemand betroffen fiihlen, dazu
ist er, der am Grunde seines Wesens Guther-
zige, dem Schwachen viel zu wohlgesinnt,
voll Fahigkeit des Mitleidens. Der Schwache
aber, Matti, der nicht Partei ergreifende
Knecht, hat er keine Verwandtschaft mit
manchen Gestalten aus La Fontaines Fabeln,
so unrevolutionir verniinftig wie er ist? In

Charles Denners wenig aufgipfelnder Dik-
tion fiel es schwer, Mattis Abgangsverse uiber
das zukiinftige Los der Kleinen: « Den guten
Herren, den finden sie geschwind /| Wenn sie
erst ihre eignen Herren sind» nicht mit der
lichelnd beschwichtigenden Moral gewisser
Fabeln zusammenzubringen.

So wird Brecht immer mehr «hineinge-
holt» in die bestehende Welt. Er wird beim
Publikum des fashionablen Pariser Westens
an die Uberlieferung angeschlossen, somit
konsumierbar und das heifit auch beklat-
schenswert wie Moli¢re, Beaumarchais und
Musset ; kurzum wie alle, welche sich auflehn-
ten gegen Herzenstrigheit oder ungerechte
Zustinde im Namen menschlicher Echtheit,
gleichgiiltig auf welcher gesellschaftlichen
Stufe sie sich duBert. Die Franzosen kannten
vor Brecht keinen Protest aus Proletarier-
milieu, oder wenn sie ihn kannten — etwa
bei Jules Valles — nahmen sie ihn seiner
Larmoyanz und seines Mangels an Eleganz
sowie geistiger Verbindlichkeit wegen nicht
fiir voll, Brecht nimmt noch weniger ein
Blatt vor den Mund, schockierte zuerst den
franzosischen Biitget, schlug ihm tatsichlich
«auf den Hut». Man mufte sich nur an den
Ton gewdohnen; das ist inzwischen gesche-
hen. Der Biirger hat seine Fassung wieder-
gefunden, er geht ins TNP und spendet Wil-
son als Puntila Beifall.

Bei ihm findet er iiberdies eine gewisse
Gefiihligkeit wieder, die Brecht auf deutsch
nicht hat, die aber einen Teil der franzosi-
schen revolutioniren Sensibilitit ausmacht.
Sie stammt natiirlich in erster Linie von der
Ubersetzung in die weicher artikulierende
Sprache, in welchet sich seit zweihundert
Jahren Umsturzfreude und SpieBSbiirgertum
hiufig die Hand gaben. Ist etwa die Jakobi-
nermiitze etwas anderes als eine Schlafkappe,
aber eine menschheitsanfeuernde?

Wilson hatte noch unter Vilars Leitung
im TNP den « Galileo Galilei» inszeniert und
darin ebenfalls die Hauptrolle gespielt.
Schon damals wat die mangelnde Umrif3-
schitfe aufgefallen, ein schleifendes Tempo,
das Freude am Ausspielen hatte und nicht
darauf ausging, dem Zuschauer scharfen
Wind ums Gesicht zu blasen. Dazu ist er
selbst ein Schauspieler des schweren Atems,

1063



der mit etwas eintoniger Sprechweise auf der
Biithne ausladende Menschlichkeit entwik-
kelt, die einem das Herz erwirmt, aber den
kritischen Verstand nicht anstachelt. Was
Brecht auf der Welt verlangte: Freundlich-
keit unter den Menschen, 148t Wilson in rei-
chem MaQ spiiren. Obwohl nicht korpulent,
verleiht er durch innere Gutmiitigkeit jeder
Gestalt eine behibige Silhouette. Fiit Dimo-
nie, fir die Verkorperung der Nachtseiten
des Lebens ist er nicht geschaffen. Vielmeht
haftet ihm etwas Groteskes an: als Konig
Ubu geht er dem Zuschauer nicht meht aus
dem Sinn. Soll et einen Teufel, einen Schin-
der vors Auge stellen, gerit ihm alles immer
noch ins Runde, Abgeschlossene, in dem
wenig aufklafft, sondern die Gegensitze vet-
mittelnd eingebunden sind. Stacheln gab es
mithin bei diesem Puntila keine zu spiiren.
Die mittlere Linie (nicht das Mittelmal3) des
Gefuhls und det Verniinftigkeit triumphierte.

Der mittleren Linie ganz und gar vetlu-
stig gingen Martha und George, das in sich
zerfallene Ehepaar in Edward Albees «Wer
hat Angst vor Virginia Woolf», das nach
langem Zogern auch in Patis, im Thédtre de la
Renaissance, zu sehen war, Amerikanisches
Theater findet an der Seine fast immer Ab-
lehnung, deshalb sieht man es auch so wenig.
Man findet es dott, wenn nicht albern, so
doch primir. Einsamkeit, Kontaktschwiche
und daraus hervorgehende Hysterie sind den
Franzosen nicht unbekannt, aus langer Tra-
dition jedoch ist vorab die Folge der beiden
ersten aufgefangen. Man wird Miihe haben,
Beispiele hysterischer Seelenlage in der fran-
zosischen Literatur zu finden. Hystetie stellt
sich ein, wo jede Moglichkeit der Ableitung
seelischer Stauungen fehlt; im Reich der un-
entrinnbaren Immanenzalso. Das gerade wet-
fen die Franzosen den jungen Amerikanern
vor, daB sie den seelischen Katzenjammet
nirgendwohin iibetleiten konnen, In einem
Volk, das dem Konzept des Geistigen ver-
schworen ist, dem AuBerungen in der empi-
rischen Welt also eine Offnung, ein Uberstei-
gen zu finden erwartet, bezeugen Brutalitit,
Trunksucht oder sexuelle Perversionen ein
diirftiges Menschenbild, nicht mehr als ein
Provisorium, das iiberboten werden muf. A
quoi bon, fragte jedesmal die Kritik bei

1004

Tennessee Williams, Arthur Miller, aber auch
bei Kopits «Armem Vater». Nicht, daB
Albee diese Frage von den Lippen verdringt
hitte, da ihm aber eine fulminante szenische
Realisierung zuteil wurde und zudem die ge-
sellschaftliche Voraussetzung seines Stiicks
fiir eine franzosische Lebensauffassung nach-
empfindbar blieb, wurde ihm nun ein groBer
Erfolg zuteil.

Stirker als beispielsweise in der Berliner
Auffithrung mit Maria Becker, die auch in
Ziirich zu sehen war, trat unter Franco Zefhi-
rellis Regie in Paris das Boulevardelement
des Stiicks in den Vordergrund. Wenn
George und Martha sich eine seclische Mes-
serstecherei liefern, gehen nicht entfesselte
Dimonen aufeinander los, sondern fiigen
Menschen aus Langeweile und erstickter
Hoffnung sich mit spitzer und ebenso hurti-
ger Zunge Stichwunden zu. Tatsidchlich
sieht man in dieser Prestissimo-Auffithrung,
wie schmerzhaft Sticheleien sein koénnen,
ohne doch je mehr als eben Sticheleien zu
sein. Madeleine Robinson ist keine Martha
mit seelischen Abgtiinden, aus denen, vom
Whisky freigesetzt, Vampyre aufsteigen und
sich iiber die Verzweiflung an der eigenen
Existenz ausbreiten. So als unrettbar Ver-
bissene gab Maria Becker diese Gestalt und
machte aus dem Stiick, das dem Konversa-
tionsgente niher steht als dem psychologi-
schen Drama eine Tragodie existenzieller
Ausweglosigkeit, vor der uns schauderte. In
Paris wird vor allem anderen das itzende
Konversationsstiick betont, das hiufig dem
schwarzen Humot, in dem die Franzosen ja
geiibt sind, zum Recht verhilft. Ein Gesell-
schaftsspiel besonders grausamer Art, aber
eben ein Spiel, das nie die Propottion det
Abendeinladung iibersteigt. Keine Cocktail-
party mit metaphysischer ErhShung wie bei
T. S. Eliot oder mit Abgrundfahrten in Do-
stojewskische Seelenhollen; nur ein boses,
seelenzerstorendes Schndden zu spiter Stun-
de.

Den Akzent darauf zu vertlegen, verwun-
dert nicht bei Lateinern mit angeborener
Lust am Wortwechsel. Merkwiirdig war frei-
lich, daB George in Raymond Géromes Wie-
dergabe durch reichere Nancierung bald
meht ins Zentrum trat als Martha. Die Min-



nerzerstorerin wurde zu der vom Mann ver-
derbten Verderberin.

*

International betrachtet liegt, mit Ausnahme
von Peter Weill und seinem Marat-Stiick, die
Stirke der Theaterliteratur Deutschlands seit
dem Krieg in dem, was auch in der iibrigen
Literatur bis vor wenigen Jahten ihre
Hauptleistung war: die Aufbereitung objek-
tiven Wissensstoffes méglichst unter Aus-
schluB eines personlichen Phantasiebeitrags.
Martin Walser, Siegfried Lenz oder Tankred
Dorst zihlen firs Ausland nur als Lokal-
groben. Rolf Hochhuths «Stellvertreter» je-
doch und nun Heinar Kipphardts «In der
Sache J. Robert Oppenheimer» fanden
schlagartig das Gehor des Auslands, ging es
doch beide Male um Stoffe der gegenwiirti-
gen Geschichte, um Szenenberichte histo-
risch nachpriifbarer Tatbestinde, mit einem
Wort um Fakten, nicht um Literatur. Beide
Fille kennzeichnet die Geringfiigigkeit des
literarischen Talents der Autoren. Sprache
ist fiir sie kein Ausdrucks-, sondern ein In-
formationsmittel, woraus folgt, daB in jedem
Fall der Gegenstand als solcher weit mehr
Bedeutung hat und dramatische Spannung in
sich birgt als seine Bithnenform ihm geben
kann, Wo Hochhuth die Dokumente beiseite
legt, wird er trivial, wo Kipphardt seinem
eigenen Untertitel gemidB «frei nach den
Dokumenten» Szenenformen oder gar Be-
kenntnisse der handelnden Personen hinzu-
fiigt, lenkt er vom Wesentlichen ab, wird ba-
nal und verldppert das Interesse.

Die Berechtigung dieser Doppelperspek-
tive wurde gerade dem Pariser Theaterbesu-
cher deutlich wie vielleicht keinem zweiten,
fanden doch beide Stiicke im gleichen
Thédtre de I’ Athénée ihre Pariser Auffithrung,
beide in unvergleichlich viel strafferer und
eindriicklicherer Form des Textes und der
Biithnengestaltung, als das in Deutschland
der Fall gewesen war. Heinar Kipphatdt frei-
lich stand Wochen zuvor im Mittelpunkt
einer Auseinandersetzung, die ihn, bezie-
hungsweise den . Suhrkampverlag beinahe
mit Jean Vilar, dem franzosischen Regisseur,
Hauptdarsteller und — wie et behauptete —
alleinigen Textverfasser vor Gericht zusam-

menzufithren drohte. Jean Vilar, der ur-
spriinglich in der Kipphardtschen Original-
version die Rolle Oppenheimers spielen
sollte, war, kaum lag Jorge Sempruns fran-
zosische Ubersetzung vor, von dem in Ne-
bensichlichkeiten sich zerdroselnden Text
entsetzt, denn darin fand er nicht mehr, was
ihn an dem Stoff so angezogen hatte: das
Problem des kollektiven Untechts einem ein-
zelnen, Hochbegabten gegeniiber, der vom
Staat, dem er Hervorragendes geleistet hat,
einer inquisitorischen Untersuchung unter-
worfen wird, um seine verstecktesten Ge-
danken durchleuchten zu lassen. In Kipp-
hardts Text spiegelt sich dieser Zentralge-
danke nur diffus und ohne Nachdtruck.
Durch Oppenheimers Protestbrief gegen
diese Fassung in seiner Ansicht iiber deren
geistige Unzulidnglichkeit bestirkt, zog Vilar
aus den jedermann zuginglichen Akten der
Washingtoner « Hearings » seine eigene Ver-
sion aus, die er als alleiniger Verfasser zeich-
nen wollte. Es kam schlieflich zum Ver-
gleich. Vilar willigte ein, als Inspirationsquelle
Kipphardts Namen zu erwihnen und ihm
demgemifl Autorenrechte an seiner Bearbei-
tung einzurdumen.

In Tat und Wahrheit handelt es sich aber
doch um das, was der Verlag bestritten
hatte, um zwei verschiedene Stiicke iiber das
gleiche Thema. Es war sicher nicht Chauvi-
nismus, der Vilar dazu antrieb, einen deut-
schen Autor vom Theaterzettel zu verban-
nen, wie der «Spiegel» es die Leiter des
Suhrkampverlages sagen lieB; es ging hier
vielmehr um entscheidende Unterschiede der
geistigen Konzeption. Kipphardts Ziel war
ein dokumentarisches Stiick um eine Zentral-
figut von hochstem wissenschaftlichem
Rang, deren Entdeckung seinem Land iiber-
ragenden Nutzen einbrachte und der nun
spektakulit von diesem vetfolgt wird unter
dem Vorwand, mit dem Feind innetlich
iibereinzustimmen. Mogen ihm auch die
Tatsachen des Verhors die Grundlage liefern,
die Tendenz, Oppenheimer im Sinne der
iiberkommenen Dramatik zu heroisieren, ist
nicht nur nicht gebannt, sondern an manchen
Stellen unterstrichen. Der gewandte Fern-
sehautor weiB, daB ein Helden-Stiick auch
heute noch besser «ankommty, daf3 eine

10065



Konfrontierung verschiedener, auch outriert
gezeichneter Charaktere den Zuschauer
mehr packt als eine streng gedankliche
Thematik. Daher Film- und Tonbandein-
blendungen, die etwas «Farbe » geben sollen,
aber nichts anderes belegen, als dafl der
Dichter, der zu diesen Mitzchen der Prisen-
tation griff, schwicher ist als sein Stoff.
Beim Kipphardtschen Drumherum setzte
Vilar ein, getragen von der jahrhundertealten
franzisischen Tradition der Reduzierung auf
groBe Linien, der Zusammenfassung auf ein
Zentrum zu. Alles die Aufmetksamkeit Ab-
lenkende stutzte er weg. Beiihm gibt es keine
Filmprojektionen, keine Tonbinder und be-
lehrenden Zwischentitel. Samtliche Brechtan-
leihen fielen weg, das « Literarische » an Kipp-
hardts Text wurde gekappt. Personen, die
jener mit karikaturaler Absicht einfiihrt, den
Luftwaffenexperten Griggs etwa, streicht
Vilar. Manchmal geht diese Verknappung zu
weit, so in det Chevallier-Affire, bei welcher
der Zuschauer einige Details mehr etfahren
sollte. Nie kommt es aber so weit, wie in
der «Zeit» zu lesen stand, daBl «nahezu alle
Oppenheimer belastenden Aussagen gestri-
chen» wurden. Im Gegenteil, sowohl in der
Chevalliet- wie in der Seaborg-Affire macht
Oppenheimer dutch seinen Lakonismus einen
zwiespiltigen FEindruck, der durch Ver-
teidigungsreden und dutch entsprechendes
Ausspielen nur abgeschwicht werden konn-
te. Das wurde besonders in der Ziircher
Auffihrung deutlich, die zwar ebenfalls viel
Brecht-Rankenwerk unterdriickte, aber nicht
den «theatetspielenden» Aspekt. Vilar liegt
indes der Verzicht jeglichen «Theaterspiels»
am Herzen. Er will die Bithne zur Stitte einer
gedanklichen Auseinandersetzung machen,
gleich weit entfernt von historischer Rekon-
struktion wie von personlicher Interpreta-

1066

tion. So rollt vor uns ein Denkspiel aus der
Wirklichkeit ab. Oppenheimers Person tritt
dabei zuriick hinter dem Hauptproblem des
Verhors der minuzitsen Sezierung eines Le-
bens und Denkens. DaB} er nach der Pause
immer mehr ins Schweigen sinkt, den Zeu-
gen den Platz rdiumt als ein zu durchleuchten-
der Gegenstand: Leben hinter der Milchglas-
scheibe der Aussagen anderer, zeigt die be-
wullte Abkehr von jeder Heroisierung. Je
weniger Affekt Vilar mobilisiert, je mehr er
einen Menschen zur Sache macht, iiber die
Rontgenstrahlen AufschluB3 geben sollen, es
aber im letzten nicht kénnen, um so meht
breitet sich im Betrachter eine Bestiirzung
aus. Held dieses Stiicks ist nicht ein Mensch,
sondern tatsichlich die Geschichte, die wit
alle erleben. Oppenheimer wird im Fortgang
der Handlung anonym, Physicus als Jeder-
mann, der selbstverstindlich nicht zu einem
pathetischen SchluBwort iiber die Wissen-
schafter und die Siinde ausholt.

DaB ihn Vilar darum beraubt, zeigt auch
dessen eigene Entwicklung, denn als Leiter
des TNP hitte er es wahrscheinlich nicht
unterdriickt. In der Tat wichst Oppenheimer
in der Pariser Datstellung noch eine beson-
dere moralische Kraft zu durch die hinter-
griindige Analogie zu Vilars Schicksal
selbst, der wihrend seiner TNP-Zeit mehr
als einmal kommunistischer Vorlieben ange-
schuldigt, einer dhnlichen Hexenjagd ausge-
setzt wurde. Diese eigene Etfahrung schim-
mert durch seine Verkotrperung Oppenhei-
mers hindurch und macht, daBl Darsteller
und Dargestellter, beide Zeugen derselben
Zeit und detselben Geistesverwirrung, sich
gegenseitig vertiefen. Oppenheimers Zu-
stimmung zu Vilars Fassung wird nun dop-
pelt begreiflich.

Georges Schlocker



	Umschau

