
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 10

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

MAX FRISCH: «MEIN NAME SEI GANTENBEIN»

Max Frisch macht es seinen Lesern und selbst
seinen Bewunderern unter ihnen mit dem
Buch Mein Name sei Gantenbein nicht leicht1.
Ich meine das nicht darum, weil er keine
geschlossene Geschichte, sondern viele mög-
Uche Geschichten oder eher noch nur
Ansätze zu Geschichten erzählt. Auch nicht
darum, weil die Motive wie Versatzstücke
herumstehen, probeweise hingesteUt und achtlos

weggeschoben, wenn eine neue Erfindung

ausprobiert werden soU. Schwierig
möchte ich diesen Text nennen, weil er
menschlich nicht anspricht, weil er eher
abweisend, kalt, ja kaltschnäuzig ist. Man muß
sich dazu überwinden, dieses Buch zu lesen.
Dennoch — die Paradoxie dieser Feststellung

ist mir bewußt — fesselt uns dieser
Bericht über Mutmaßungen zum Thema Mann
und Frau oder Wahn und WirkUchkeit durch
seine artistische Kühnheit. Das Werk ist kein
Roman, wie das Titelblatt verspricht,
sondern ein Denkspiel, ein «Journal intime» —
eine Form, die Max Frischs Prosa eigentlich
immer angenommen hat: im Tagebuch, in
Stiller, in Homo faber.

Ein Buch, wie gesagt, das weder
Teilnahme noch Mitempfinden bewirkt und
offensichtlich auch nicht bewirken will. Alles
ist im Gegenteil darauf angelegt, dergleichen
unerwünschte Sympathien zum vornherein
auszuschließen. Der Erzähler will sich nicht
festlegen, indem er ein einmal Begonnenes
weiterführt. In dem Maß, in dem seine
Aufzeichnungen voranschreiten, scheint er sich
eingeengt zu fühlen. Mehrmals bricht er aus
und beginnt von vorn, eine neue Geschichte.
Oder er ändert, was er begonnen hat. Lila,
die schöne Frau, um die sich die Geschichten
mit Gantenbein, Enderlin und Svoboda
abspielen, ist Schauspielerin. Aber der Erzähler
ändert das und erwägt, ob sie nicht eher
Ärztin sei. Kurz darauf befriedigt ihn auch
diese VorsteUung nicht: Lila ist eine Contessa

und haust in einem Palazzo. Dann wieder

ist sie die Schauspielerin, die wir zu ken¬

nen meinten. Das heißt, es geht dem Erzähler

wie den Menschen, von denen er schreibt,
daß sie in schlaflosen Nächten Pläne schmieden

wie Gefangene: «Da seid ihr entschlossen

zu jeglicher Wendung, zum Ausbruch,
verwegen und kindisch, es ist nicht Begierde,
aber die Sehnsucht nach Begierde; da packt
ihr die Koffer. Einmal sie, einmal er. Das

wägt sich aus. Es führt nicht weit, Ehebruch,
aber es bleibt bei der Ehe. » Entschlossen zu
jegücher Wendung: Das schließt die eingleisig

verlaufende Handlung zum vornherein
aus. Ein altes Thema, das Max Frischs
schriftstellerisches Werk seit Santa Cruz
bestimmt, das in der Parabel vom Grafen
Oederland exemplarisch gestaltet ist und
mannigfaltig abgewandelt auch in theoretischen

Äußerungen erscheint. Ausbruch und
RebeUion, radikale Ablehnung des
freiheitsfeindlichen Zustandes, in dem jeder zu sein

hat, was sich die andern ein und für allemal
vorsteUen, sollen das wahre Leben beschützen,

das keine Schablone kennt und nicht in
den Kerker der Vorurteile gesperrt werden
darf. Daß wir uns kein Bildnis machen soUen,
ein Gebot, dessen Mißachtung das Stück
Andorra an einem Einzelfall in ihren Folgen
aufzeigt, soU ganz aUgemein und also auch

für den Leser der Geschichten um Lila
gelten. Der Erzähler wiU sich nicht behaften
lassen und macht seine absolute Gegnerschaft
gegen jede abgestempelte ReaUtät zum
formalen Prinzip in diesem Werk, dessen Titel
die Möglichkeitsform wie ein Emblem trägt:
«Mein Name sei Gantenbein. »

Mit stets wiederkehrenden und kaum
variierten Sätzen, die alles Mitgeteilte in den
Stand der Hypothese, des vorläufig einmal
Angenommenen rücken, hält der Autor sich
und seinen Figuren die aufdringlichen Leser

vom Leibe, die sich mit dem Erzählten zu
identifizieren pflegen. Ein Versuch, den
Inhalt oder die Handlung zusammenzufassen
und nachzuerzählen, müßte aus diesen
Gründen scheitern. Wir beschränken uns

975



darauf, Voraussetzungen und Regeln des

epischen Spielwerks anzudeuten.
Der Erzähler sitzt in seiner dämmerigen

Wohnung. Reste von Burgunder in Gläsern
und Flaschen, Inselchen von Schimmel auf
dem roten Wein. Die Polstermöbel sind mit
weißen Schutzüberzügen versehen, die
Kasten halb ausgeräumt, die Teppiche gerollt.
Ein paar von den Habseligkeiten der Frau,
die ihn verlassen hat, liegen noch herum, da
sie in den Koffern keinen Platz mehr hatten.
Warum sind leere Schuhe so entsetzlich? Der
Erzähler findet, in dieser seiner Wohnung sei

es wie in Pompeji: man könne durch die
Zimmer schlendern und sich vorstellen, wie
hier einmal gelebt wurde, «bevor die heiße
Asche sie verschüttet hat ». Die Frau, die er
liebte, hat ihn verlassen. Hinterher sucht er
die Geschichte zu dieser Erfahrung; denn
Geschichten, sagt er, sind wie Kleider. Jeder
sucht sich eine passende aus und trägt sie

eine Zeitlang.
Der Mann erinnert sich, steUt sich vor,

malt aus, verfolgt MögUchkeiten und
verwirft sie wieder, immer auf der Suche nach
dem passenden Geschichtenkleid für seine

persönUche Erfahrung. Die äußere Erscheinung

seines Helden setzt er zusammen aus

Erinnerungsfetzen: Er gibt ihm die Gestalt
eines gleichaltrigen Passanten, den er in der
Gegend der Sorbonne einmal beobachtet
hat; er gibt ihm das Gesicht eines Amerikaners,

an den er sich von einer Amerikareise
her erinnert. Er sucht die Elemente einer
möglichen Gestalt zusammen, fragt sich, ob
er sich als den Privatdozenten Enderlin sehen

soU, der einen Ruf nach Harvard erhalten
hat, versetzt sich in die Rolle des Architekten
Svoboda und spielt mit der VorsteUung, daß

er Gantenbein sein könnte. Erst auf Seite 420
entscheidet er sich: «Mein Name sei Gantenbein!

(Aber endgültig.) »

Bei der knappen Schilderung der halb
ausgeräumten Wohnung müssen wir einen
Augenblick noch verharren. Sie erinnert von
ferne an Malte Laurids Brigge, der vor einer
Abbruchlücke in Paris über das abgelebte
Leben meditiert. Von dem demolierten
Haus, dessen Mauern aUe bis auf die letzte
abgebrochen sind und von dessen

Raumeinteilung man nur noch die Spuren auf die¬

ser Fläche erkennt, die Abflußleitungen und
die dunklen SteUen auf den abgeschossenen
Tapeten, sagt Brigge: «Da standen die Mittage

und die Krankheiten und das Ausgeatmete

und der jahrealte Rauch und der
Schweiß, der unter den Schultern ausbricht
und die Kleider schwer macht, und das Fade

aus den Munden und der Fuselgeruch gärender

Füße. » Das ist die gleiche Empfindung,
freilich intensiver durchlebt und weniger
skeptisch registriert als bei Max Frisch. Ihn
mit Rilke zu vergleichen, scheint absurd,
wenn wir seinen TonfaU im Ohr haben, seine

in eleganter Weise unwirsche Sprache. Aber
unter dieser Sprache verschüttet regt sich ein
elegisch-romantisches Gefühl. Das Eigentliche

oder das Wirkliche, worin Leben Ereignis

und Gegenwart wird, ist dem Erzähler
des Gantenbein (wir müssen ihn als die
Hauptfigur betrachten) entglitten. Er hat
vieUeicht noch, wie Walter Faber, den Film
davon, er sieht alle Einzelheiten; aber er
nimmt sie nicht wahr. Faber sagt: «Ich habe
mich schon oft gefragt, was die Leute eigentUch

meinen, wenn sie von Erlebnis reden.
Ich bin Techniker und gewohnt, die Dinge
zu sehen wie sie sind. Ich sehe aUes, wovon
sie reden, sehr genau; ich bin ja nicht blind. »

Nur hinterher, in der Erinnerung, auf den
Trümmern des Lebens und im Blick auf die
Überreste, die an seinem Weg zurückgeblieben

sind, erlebt er die Wirklichkeit.
Der Mann, dessen Name zum Beispiel

Gantenbein sei, sieht sich in eben dieser Lage.
Die vier Wände, die halbleere Weinflasche,
die geroUten Teppiche, die geleerten und
gewaschenen Blumenvasen gehören zum
Schauplatz, auf dem das Spiel stattfand.
Nachdem die Akteure abgetreten und die
Lichter erloschen sind, sucht sich der
Erzähler zu vergegenwärtigen, wie es gewesen
sein könnte.

Unter den VorsteUungen, denen er sich
dabei hingibt, hat eine den Vorrang. Er
denkt sich einen Mann, der beispielsweise
nach einem Verkehrsunfall lange Zeit mit
verbundenen Augen im Spital liegt. «Er kann
aUes hören: Vögel im Park vor dem offenen
Fenster, manchmal Flugzeuge, dann Stimmen

im Zimmer, NachtstiUe, Regen im
Morgengrauen. Er kann riechen : Apfelmus, Blu-

976



men, Hygiene. » Wenn diesem Mann der
Verband gelöst wird, verschweigt er, daß er
sehen kann. Und der Erzähler fährt fort:

«Ich steUe mir vor:
Sein Leben fortan, indem er den Blinden

spielt auch unter vier Augen, sein Umgang
mit Menschen, die nicht wissen, daß er sich
sieht, seine geseUschafthchen Möglichkeiten,
seine berufUchen Möglichkeiten dadurch,
daß er nie sagt, was er sieht, ein Leben als

Spiel, eine Freiheit kraft seines Geheimnisses

usw. »

Das ist gewissermaßen das Generalthema.
Es gibt Variationen dazu : die Geschichte von
dem blinden Hirten Aü etwa und seiner Frau
Aül oder die Geschichte des Mannes, der auf
dem Rückflug von einer Geschäftsreise seine

eigene Todesanzeige in der Zeitung liest und
gerade noch dazu kommt, seiner Beerdigung
beizuwohnen. Hinter die Fassade zu sehen,
dabei zu sein, ohne daß die Mitmenschen es
wissen und sich also versteUen, ist der Sinn
all der VorsteUungen und Erfindungen, mit
denen der Erzähler der Wirklichkeit
beizukommen sucht. Sein Gantenbein versteckt
gar ein Tonbandgerät und hört ab, was die
Gäste in seiner Abwesenheit über ihn gesagt
haben. Mit aUer List erjagt er nicht, was er
sucht. Vertrauen, Liebe, Verständnis erblühen

in erfüllter Gegenwart. In Gantenbeins
manipulierter Wirklichkeit sind Betrug,
Ehebruch und Mißtrauen zu gewärtigen. Keiner
kennt den andern. Wenn der Erzähler den
Tod eines Mannes, wahrscheinlich Ender-
üns, mitteilt, fragt er sich, was das heiße,
wenn er behaupte, er habe den Toten
gekannt. «Ich habe ihn mir vorgesteUt, und
jetzt wirft er mir meine VorsteUungen zurück
wie Plunder; er braucht keine Geschichten
mehr wie Kleider. » Am Schluß des Buches
erzählt Gantenbein die Geschichte des Mannes,

dem es beinahe gelungen wäre,
«abzuschwimmen ohne Geschichte ».

Die Geschichten, die man sich anprobiert
wie Kleider und die man ablegt, wenn man
glaubt, daß sie einem nicht passen, sind
nichts als Tarnnetze. Wir verstricken uns in
ihrem Gespinst, und was wir allenfaUs
voneinander wissen, sind Geschichten. Der
Erzähler nennt sie Plunder.

Und so steht denn der SchriftsteUer in
diesem Buch im Widerstreit mit dem, was er
tut. Er betont, manchmal scheine auch ihm,
daß jedes Buch, so es sich nicht mit der
Verhinderung des Krieges befasse, mit der

Schaffung einer besseren GeseUschaft «und
so weiter», sinnlos sei, müßig, unverantwortlich,

langweiUg und jedenfaUs nicht
wert, daß man es lese: «Es ist nicht die Zeit
für Ich-Geschichten. Und doch vollzieht sich
das menschUche Leben oder verfehlt sich am
einzelnen Ich, nirgends sonst. » Die Situation
ist einigermaßen paradox. Erzählen ist
unzeitgemäß und unstatthaft, und der es hier
tut, ist selber zutiefst davon überzeugt. Er
schreibt gegen sein eigenes Ausdrucksmittel.

Was Wunder, daß seine Sprache unwirsch
tönt und daß wir den Eindruck haben, er
unterziehe sich einem lästigen Geschäft nur
mit WiderwiUen. Statt zu erklären, zu
benennen und damit zu verständigen, fertigt
uns seine Sprache kurz ab. Aufzählung steht
an SteUe der Schilderung, knapper Bericht
an Stelle der Erzählung. Das Bindewort, dessen

Funktion es ist, die Satzglieder und die
Sätze in Beziehung zueinander zu bringen,
wird unterdrückt. Das sieht dann so aus :

«Was Svoboda sieht:
Straßen schwarz, grau, weiß, gelb,

Asphalt oder Beton heiß Asphalt mit
Luftspiegelung, Ginster, Kurven, die man schon
unzähüge Male gefahren ist, Meilensteine,
AUeen mit Sprenkelschatten, Eselkarren,
Teertonnen, Vorstädte, Schiffe im Hafen,
Volk, Stopplichter, Armut, Eisenbahndämme,

ein Güterzug mit Meer zwischen
den Rädern, Küste mit Kurven links und
Kurven rechts, gradaus, dann wieder rechts
und links und rechts, links, rechts und
weiter, zweiter Gang, dritter Gang, zweiter
Gang, Autobusse von hinten, Staub von
Lastwagen von hinten, Bahnübergänge,
Meer, Kakteen, Meer, Ginster, Meer, Brük-
ken, Dörfer, die immer wieder kommen,
Städtchen, Plätze mit einem Denkmal,
Irrlichter in der Dämmerung, Bäume im Scheinwerfer,

Meilensteine im Scheinwerfer, plötzlich

ein weißes Ochsengespann, Schilf im
Scheinwerfer, Meer als Finsternis, Schluß-

Uchter, Schafherden als Gewimmel von grünen

Augen im Scheinwerfer, Hände am

977



Steuer, Asphalt im Mond, Mond über Meer,
Meilensteine im Scheinwerfer, Straße, Hände

am Steuer, Straße usw.
Was Svoboda nicht sieht:
— ihr Gesicht. »

Man wird das kaum noch gestaltete Prosa
nennen. Die Wörter liegen herum wie
Muscheln im Sand, wie Hülsen ohne Leben.
Gegeben ist Sprachmaterial, vieUeicht die blasse

Spur optischer Eindrücke, aber keineswegs
mit Sorgfalt oder mit besonderem Können
nachgezeichnet, von Kunst nicht zu reden.
«Dörfer, die immer wieder kommen» oder
«Plätze mit einem Denkmal» sind sprachüch
hilflose Formulierungen, ja Dutzendware.
Das Buch enthalt mehrere SteUen dieser Art,
in denen der graue Brei des GewöhnUchen
das Gefäß der Sprache zudeckt. Je weiter wir
uns aber in dieses Buch hineinlesen, desto
deutUcher erkennen wir, daß damit noch
nicht aUes gesagt ist. So weit sich der unwirsche

Erzähler auch dem Jargon eines
enttäuschten, desillusionierten und mißtrauischen

Mannes überantwortet, so sicher
behält er die Führung. «Was Svoboda nicht
sieht : - ihr Gesicht. » Das ist eine der knappen
Formeln, in denen die entschwundene
Gegenwart aufleuchtet. Die Figuren des
epischen Spiels suchen sie und wissen zugleich,
daß ihnen das Organ fehlt, das ihnen hülfe,
einander zu finden und eins zu sein. Wenn
Gantenbein von Eifersucht geplagt wird, ist
das zugleich ein Leiden, das tiefere Ursachen
hat als die mögliche Untreue Lilas. Es ist die
Wunde dessen, der verbannt ist aus dem
Kreis menschlicher Nähe und Zuneigung.
«Man kann einen Blinden nicht hinters
Licht führen», sagt er, oder: «Ich verlasse
mich nicht auf meine Augen.» Die
unermüdliche und erfolglose Jagd nach einem
Blick hinter die Kulissen der Geschichten
läßt den Leser nur um so deutUcher erkennen,

was Gantenbein fehlt.
Ein Buch wie dieses kann man wohl

nicht heben, aus stofflichen und aus stiüsti-
schen Gründen nicht. Aber schon der Wiener
FeuiUetonist und Kritiker Ludwig Speidel
hat, als er sich mit Ibsens revolutionärer
Dramatik auseinanderzusetzen hatte, nüchtern
festgesteUt, man sage verzweifelt wenig von
einem Kunstwerk, wenn man nichts von ihm

sage, als daß es unangenehm wirke. Das Buch
Mein Name sei Gantenbein ist gewiß nicht
revolutionär. Es zieht die Konsequenz aus
Positionen, die Max Frischs gesamtes Werk
kennzeichnen. Wenn der Mensch dargesteUt
werden soU, der sich die Freiheit des Schwei-
fens und des Entwurfs bewahren wiU,
zugleich aber auch der Mensch, der in der
ausgeräumten und verlassenen Wohnung nach
dem Leben sucht, das sie einmal erfüUt hat,
dann ist der Wechsel des Standpunkts genau
so folgerichtig wie die Technik der angefangenen

und wieder verworfenen Geschichten.
Man kann einwenden, manchmal werde das

briUante und einfallsreiche Spiel mühsam,
manchmal wirke es überladen mit Variationen

und Anspielungen, etwa in den Partien
mit Philemon und Baucis. Aber ein kühnes
Gebilde ist dieser Roman, den man besser ein
Denkspiel nennen würde, auf jeden FaU, und
ich meine, er sei ohne Zweifel auch ein
Kunstwerk. Die Ironie des modernen
Dramatikers wird hier mit sicherem Zugriff auf
die Epik übertragen. Der Erzähler steUt seine

Figuren auf die Bühne seines Schreibtischs.
Er schaltet frei mit ihnen, identifiziert sich
nicht und wechselt sie aus. Enderlin ist ein
bezeichnender Name: ein anderer Mann.

Eine der größten Revolutionen des Theaters

ist der Antiillusionismus, die Kunst, die
nicht so tut, als sei das, was auf der Bühne
geschieht, Nachahmung einer Realität außerhalb

der Szene. Der moderne Dramatiker
sucht nichts als die lebendige Gegenwart im
Spiel seiner Figuren. Wilder läßt den Spielleiter

auftreten, mischt die Zeiten, läßt die
Schauspieler aus ihrer Rolle faUen, bis sie,

von den Kollegen zurechtgewiesen, wieder
weitermachen. PirandeUo bezieht das PubUkum

in seine Spiele ein. Brecht entwickelt
den Stil der Verfremdung. Auch Max Frisch
hat als Dramatiker diese Kunst geübt. Ist sie

im Roman, überhaupt in der Epik mögUch?
Mit dem Erzähler, der sich die Figur des
falschen Blinden erfindet, sind Brechungen des

Leseerlebnisses möglich, die in der Wirkung
dem szenischen Spiel nahekommen. Doch
entkräftet das Buch Mein Name sei Gantenbein

trotz seiner raffinierten Komposition nicht
aUe Bedenken. Es kommt am Ende darauf
an, ob die Geschichten oder die Bruchstücke

978



von Geschichten so viel Leuchtkraft entwik-
keln, daß sie den Mechanismus der
Schreibtischbühne immer wieder vergessen lassen.
Im Theater ist durch die lebendige Gegenwart

des Schauspielers die unmittelbare
Ausstrahlung gegeben. Hier aber wird der
Erzähler zur Hauptfigur. Der SpieUeiter ist in
diesem epischen Spiel nicht nur ein Helfer,
der die Szene arrangiert und dann zurücktritt.

Wenn wir als Erzähler immer wieder
den Faden durchschneiden oder die Fäden
anders verknüpfen, konzentriert sich der
BUck auf den, der eigenmächtig so verfährt.
Mein Name sei Gantenbein, ein gescheites,
nüchternes und keineswegs auf besondere
Sympathien erpichtes SpielprotokoU, das von
MögUchkeiten und Mutmaßungen darüber
berichtet, wie es wirkUch gewesen sein

könnte, sagt am meisten aus über den, der
das Spiel ersonnen hat.

Glaubt man ihm, wenn er am Schluß
feststeUt, alles sei wie nicht geschehen?
Wenn er schildert, wie er aus den Etrusker-
gräbern ans Licht zurückkommt und die

roten SchoUen der Äcker über den Gräbern
sieht, wenn er die Gegenwart feiert, den
Wind in den Disteln und die Flötentöne in
den Drähten? Glaubt man ihm, wenn er mit
dem Satz schUeßt: «Leben gefallt mir?»

Eigentlich müßte auch das im Konjunktiv
stehen.

Anton Krättli

1 Max Frisch : Mein Name sei Gantenbein,
Roman. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am
Main 1964.

DIE SCHWEIZ ALS THEATERLAND

Man wundert sich eigentUch nicht und ist
doch überrascht, zu erfahren, daß die
Schweiz ein Theaterland par exceUence ist.
Man wundert sich nicht, denkt man an die
Festspiele, ans Kabarett, ans Volkstheater,
ans Brauchtum und an Frisch und Dürrenmatt.

Überrascht ist man dennoch, weil der
Schweizer, zumindest der Deutschschweizer,
eher geniert und etwas schwerfällig ist. Die
Bewegüchkeit und Wendigkeit des
Schauspielers würde man an ihm nicht vermuten.
Dennoch können wir uns neuerdings vom
blühenden Theaterleben in aUen Teilen der
Schweiz überzeugen anhand eines prachtvollen

Buches, das zum Expo-Jahr vom
Schweizerischen Bühnenverband herausgegeben
worden ist1. Man erfährt daraus nicht nur,
dank einem kenntnisreichen Aufsatz von
Elisabeth Brock-Sulzer, die wichtigsten Züge
der schweizerischen Theatergeschichte vom
Osterspiel von Muri bis zu den bedeutenden
Uraufführungen der Nachkriegszeit, sondern
auch aUerlei Wissenswertes aus der Welt
hinter den Kuüssen und in den Verwaltungsräten.

Wenn ein Mann wie Stadtpräsident
Paul Kopp, Präsident des Schweizerischen
Bühnenverbandes und besonders in Fragen
des kommunal-staatlichen Theaters erfahren,

zu der Einsicht steht, «daß eine allzu
weitgehende Einmischung von Behörden und
Parlamenten in die Verwaltung eines Theaters

verhängnisvoll ist, hauptsächlich dann,
wenn sie ansteUe der persönlichen
Verantwortung die ganze Kompromiß- und
Proporztaktik des politischen Lebens zur
Geltung bringen will», dann ahnen wir nicht
nur die zahlreichen außerkünstlerischen
Probleme, die das Berufstheater in der
Schweiz bedrohen, sondern erkennen auch
den Geist, in dem sie gelöst werden können.
Wir lassen uns durch Geo-H. Blanc in die
welschschweizerische und durch Carlo
Castelli in die tessinische Theatersituation
einführen und blättern in der imponierenden
Bibüographie, die Edmund Stadler zusammengetragen

hat. Eine umfassende Information
über die Theater in der Schweiz, ihre Häuser,
ihre Spielpläne, ihre Leiter und eine FüUe

von Illustrationen, die Ausschnitte aus wichtigen

Inszenierungen und bedeutende
PersönUchkeiten unserer neueren Theatergeschichte

im BUde festhalten, machen das

Buch auch als Nachschlagewerk wertvoU.
Über die Situation des Schweizer

Berufstheaters nachzudenken, haben wir besonderen

Grund. Kann es Ausdruck nationaler

979



Kultur sein, oder ist es nicht seiner Natur
nach stets mehr oder weniger überfremdet
sowohl in der Gestaltung seiner Spielpläne
als auch im PersoneUen? Es ist noch nicht
lange her, daß ein Schweizer SchriftsteUer
der älteren Generation die Behauptung
aufgesteUt hat, unser Theater werde zum Ein-
faUstor für die Feinde der nationalen Kultur,
zur Bresche für das Trojanische Pferd und zu
einem Infektionsherd. Was in unserem Lande
politisch bekämpft werde, gerate über die
Bühnen ins Uterarische FeuiUeton und werde
salonfähig. Da wird auf den Umstand
angespielt, daß unsere Spielpläne tatsächUch von
größter Offenheit zeugen. Neben den
Klassikern werden Brecht, Sartre, Genet und
überhaupt aUe zeitgenössischen Autoren
gespielt. Es geht kosmopolitisch zu auf unseren
Theatern, und wer das nicht möchte, wird
sich sagen lassen müssen, daß er die Funktion

des Theaters in unzulässiger Weise
einschränkt. Denn es ist, nach einem Wort des

Novaüs, die tätige Reflexion des Menschen
über sich selbst, und das bedeutet, daß die
Provokation und die Polemik so wenig von
der Bühne zu verbannen sind wie die
Konfrontation mit dem Fremden. Wenn unsere
Spielpläne noch kosmopolitischer sind als

diejenigen anderer deutschsprachiger Bühnen,

so ist das im Hinbück auf die kultureUe
Situation der Schweiz gerade richtig. Wenn
man unter nationaler Kultur nicht einfach
das Festspiel, das Heimatschutztheater und
das geistliche Spiel versteht, sondern
vielmehr die Synthese, die Umschau, das Nehmen

und Geben eines kleinen Kulturraumes
mit vielseitigen Interessen und reger
Kommunikation, dann wird man im Theater ein
Instrument erkennen, das wie kein zweites
die Begegnung mit dem Fremden vermittelt.
Um zu erfahren, wer wir sind, müssen wir
die Möglichkeiten durchspielen, in denen
sich die andern erkennen. Unsere nationale
Kultur bekundet sich nicht aUein in
schützenswerten Traditionen, sondern in der
Auseinandersetzung mit den Tendenzen der Zeit.

Wir sind damit auf ein Problem gestoßen,
das ab und zu auch unsere Parlamente
beschäftigt, dann nämlich, wenn es darum
geht, neue Subventionen zu beschließen.
Dann werden Fragen gesteUt und Forde¬

rungen erhoben, die das Theater nach seinem
Schweizertum beklopfen. Daß sich dieses

Schweizertum in der Art erweisen muß, in
der wir uns Eigenem und Fremdem steUen,

ist dabei nicht immer klar. Schweizer Autoren

aufzuführen, ist zweifeUos eine vornehme
Pflicht schweizerischer Bühnen. Doch erst in
der umfassenden Wirklichkeit des Theaters,
die den kosmopolitisch offenen Spielplan, die

Schauspieler, das PubUkum und die Kritik
umschüeßt, muß sich das Eigene bewähren.
Und dabei zeigt sich, daß die größte Gefahr
nicht von Seiten der dramatischen Literatur
oder ihrer Übersetzungen droht, sondern

vom Betrieb und von den Terminen.
Durch Film und Fernsehen noch gefördert,

beherrschen heute verhältnismäßig
wenige Spitzenkräfte, Schauspieler und Regisseure,

das szenische Geschehen. Sie sind
gesucht, nicht nur bei uns, sondern überaU, und
daher fliegen sie von Ort zu Ort mit den

gleichen RoUen und den gleichen Stücken.
Ihre enormen Gagen verteuern den Betrieb,
und überdies nehmen sie mit dem großen
Geld und den großen RoUen den hauseigenen

Kräften auch die Chance, sich zu bewähren

und an größeren Aufgaben zu wachsen.
Fast jede Diskussion über die moderne
Theatersituation führt zur Erörterung dieser

Entwicklung. Man wird erkennen müssen,
daß sie nicht rückgängig gemacht werden
kann. Eine Wiedergeburt des Ensembles
alten Stils, das die Stücke eines Spielplans
mit eigenen Kräften besetzt und ohne Star-
Gäste auskäme, ist schwerlich noch zu
erhoffen. Ich glaube dennoch nicht, daß

Resignation die einzige Konsequenz aus dieser

Sachlage darsteUt.
AUes kommt jetzt darauf an, daß die

Schweizer Berufsbühne mehr ist als ein
Unternehmen der Unterhaltungs- oder
Kulturindustrie. Künstlerisches Profil, Haltung,
einen hohen Stand nicht nur der QuaUtät,
sondern auch der geistigen Führung muß
man dieser Bühne wünschen. Was sie

braucht, ist Charakter. Eine Tradition, wie
sie beispielsweise das Zürcher Schauspielhaus

in den Jahren des Zweiten Weltkriegs
begründete, wirkt auch in Zeiten mit anderen
Konstellationen und anderen äußeren und
inneren Bedingungen nach. Und es ist wich-

980



tig, diesen Geist zu bewahren, ihn zu pflegen
und spürbar zu machen. Denn je stärker das

Profil und der Charakter eines Theaters, und
sei es ein kleines Zimmertheater, geprägt
sind, desto weniger wird es zur bloßen Notiz
im Terminkalender der Stars. Geist und
Charakter ziehen unter den großen Künstlern
Gleichgesinnte an. Die hauseigenen Kräfte
und die hergereisten berühmten Gäste können

unter der sanften Gewalt des Hausgeistes

und der Tradition zusammenwirken.
Was also dringend ist, soU das Schweizer

Berufstheater nicht endgültig zu einer Filiale
großer Vermittlerorganisationen absinken,
läßt sich wohl erkennen. Nur der Theaterleiter,

der hier noch Möglichkeiten sieht und
das Gewicht seiner eigenen Persönlichkeit
dafür einsetzt, wird auf Erfolg hoffen dürfen.

Er kann, wenn diese Voraussetzung erfüUt
ist, alles spielen; aber er wird es eben gerade
nicht tun, sondern seinen Überzeugungen,
seinen VorUeben, seinen Entdeckungen das

Wort geben. Wenn ihm das Publikum und
die Kritik dabei folgen, wenn sie mit ihm
streiten, dann verdichtet sich jene
Atmosphäre, die das Theater braucht. Dann ist
auch das Theaterland Schweiz Wirklichkeit.

Anton Krättli

'¦Schweizer Theaterbuch. Mit einem Geleitwort

von Bundesrat H. P. Tschudi und
Beiträgen von Paul Kopp, Elisabeth Brock-
Sulzer, Geo-H. Blanc, Carlo Castelli und
Edmund Stadler. Atlantis Verlag, Zürich 1964.

BEMERKUNGEN ZU EINER WIELAND-WAGNER-MONOGRAPHIE

InterpretenwiUkür, die, wie es seit langem
übüch geworden ist, nicht davor
zurückschreckt, die in der Werkaufzeichnung
enthaltenen klaren WiUensäußerungen des

Werkschöpfers zu ignorieren, pflegt sich

gern damit zu rechtfertigen : es komme nicht
darauf an, den Buchstaben, sondern den Geist
des Werkes zu verlebendigen. Da wird also
ein Gegensatz untersteUt, der nichts Geringeres

bedeuten würde, als daß es dem
Werkschöpfer nicht gelungen wäre, für die Idee
seines Werkes die ihr angemessene
Ausdrucksform zu finden; daß mithin, schUcht

gesagt, das Werk mißglückt sei. Geist und
Buchstabe, Inhalt und Form sind miteinander

identisch. Diese Identität unterscheidet
das reife Kunstwerk vom dilettantischen
Machwerk. Sie anzutasten oder gar aufzulösen,

bedeutet Zerstörung der einheitlichen
Konzeption. Mit Recht hat darum Strawinsky

das Axiom geprägt: die Sünde wider den

Geist fange immer mit der Sünde wider den

Buchstaben an.
Nur wer diesen fundamentalen Sachverhalt

einsieht, vermag zum Beispiel auch
Regieleistungen richtig zu beurteUen. Und er
wird mit begründeter Skepsis jedem Spielleiter

auf die Finger sehen, der diese Unan¬

tastbarkeit der einheitüchen Werkkonzeption

offenkundig entweder nicht begreift
oder nicht anerkennt und daher nicht respektiert.

Zweifellos beruht indessen der Ruhm
so manchen Regisseurs in unserer Zeit gerade
auf solchem Nichtbegreifen und solcher
Respektlosigkeit, die freUich von einer
sensationsfreudigen Kritik bereitwillig in positive

Eigenschaften umgedeutet werden und dann
die empfehlenden Namen «Wagnis» und
«Fortschritt» tragen. Mit diesen FeststeUun-

gen ist bereits umrissen, worum es bei dem

Meinungsstreit über die Themen Neu-
Bayreuth und Wieland Wagner geht. Und es

wird klar, wie gering bei einem derartigen
Meinungsstreit die Aussicht auf eine aUge-
meinverbindüche Entscheidung ist, solange
Einsicht und Urteüsvermögen unübertragbar

bleiben und die gleichen Argumente, die

von einer Seite zum Lobe der Sache angeführt

werden, von der anderen als

Bestätigungen ihrer Ablehnungsgründe begrüßt
werden können. Ein Musterbeispiel dieser

Doppeldeutigkeit bietet das Buch Walter
Panofskys über Wieland Wagner1.

Der Autor macht sich fast vorbehaltlos
zum Herold seines Helden, dessen Rang er
nicht sehr weit unterhalb dessen eines

981



Riebard Wagner ansetzt. Ermißt man, einen
wie beträchtlichen Teil des grundsätzlichen
künstlerischen Gedankengutes Richard Wagners

der Enkel unter dem begeisterten BeifaU

Panofskys mehr oder weniger nachsichtig
als überholte Ausgeburten eines überwundenen

Jahrhunderts beiseite schiebt, so muß
dem voraussetzungslosen Leser der Erfinder
Neu-Bayreuths sogar noch um einiges
bedeutender, zum mindesten gescheiter erscheinen
als der Gründer Ur-Bayreuths. Dokumentiert
sich in dieser dialektischen Annäherung
einer leicht überschaubaren an eine durchaus
inkommensurable Größe noch jene Maß-
stablosigkeit, die für den FeuiUetonismus
unserer Tage weitgehend charakteristisch ist,
so fordert es aber den energischen Protest
des wahrheitsliebenden Sachkenners heraus,
wenn Panofsky sich mit Wieland Wagners
Behauptung identifiziert, er habe das Cosima-
und Siegfried-Bayreuth «entrümpelt» und
mit dem abgestandenen Naturalismus von
ehedem «aufgeräumt». In Wirkhchkeit hat
dies vielmehr während der dreißiger Jahre
das Team Heinz Tietjen-Emil Preetorius-Wil-
helm Furtwängler geleistet, unter dessen Händen

Bayreuth großartige Vorbilder moderner
Wagner-Interpretation darbot, ebenso fern
jeglicher Traditionshörigkeit wie bilüger
WiUkür. Aber dieser Teil der Geschichte
Bayreuths wird geflissentlich ausgeklammert
oder bagateUisiert, was nur darum bisher so

gut gelang, weil man sich scheut, jener Epoche,

deren Angedenken durch den Wagner-
Rummel Adolf Hitlers gewiß mit vielerlei
Peinlichkeit und Lächerlichkeit belastet ist,
andererseits beispielhafte künstlerische
Bedeutung zuzubilügen. Es ist aber die reine
Wahrheit, daß Winifred Wagner, die Mutter
Wielands, insofern echte Berufenheit zu
ihrem Amte bewies, als sie klug genug war,
sich auf die Verwaltung zu beschränken und
die Leitung des Künstlerischen Männern von
überragendem Format anzuvertrauen. Die
tatsächüche Entrümpelung Bayreuths gefiel
dem jungen Wieland aber keineswegs. In
betontem Querstand zu dem «roten Tietjen »

plädierte er damals für den traditioneUen
KuUssenplunder. Der Umschwung trat bei
ihm, wie sein Biograph ausdrückUch bestätigt,

erst nach 1945 ein. Es wäre jedoch red¬

licher gewesen, Panofsky hätte zugegeben,
daß Wieland Wagner mit dieser Wandlung
nicht das längst «entrümpelte» Bayreuth,
sondern ledigUch sich selbst entrümpelte.

Zur Rechtfertigung seiner Inszenierungen,

deren «Neuheit» ja nicht so sehr in der
selbstverständüchen Modernisierung des rein
bildlichen Darstellunganteils beruht wie in
der konsequenten Ignorierung des Wortlauts
und des Sinnes der Texte, in der Mißachtung
der dramaturgischen Gegebenheiten und
weitgehend auch in der Verkennung der mu-
sikaüschen Ausdrucksformen — das alles ist
einwandfrei beweisbar — hat Wieland Wagner

sich gewisse Theoreme und Praktiken
ausgedacht, welche sein Biograph bedenkenlos

bejaht. Es handelt sich dabei nicht einmal
um neue Ideen; denn abgesehen von den
inzwischen tausendmal erprobten Lichtregie-
Effekten des seligen Appia gab es schon
immer auch die Einfälle jenes ahnungslosen
Dilettantismus, der besserwisserisch den

Werkschöpfer korrigieren zu dürfen glaubt,
indem er ein Gegensatzverhältnis zwischen
der dramatischen Konzeption und der
szenischen Vision konstruiert, zu dem einzigen
Zwecke, die zerschlagenen Stücke der
Werkganzheit als Material für eigenmächtige
Improvisationen benützen zu können. Schon

1943 drang die Kunde von Tendenzen nach

Bayreuth, aus dem Abgehen von Wagners
Regieanweisungen ein künstlerisches Prinzip
zu machen. Der Urheber der betreffenden
Theorien hieß Geerd Hellberg-Kupfer. Aus
dessen Schrift Richard Wagner als Regisseur.

Untersuchungen über das Verhältnis von Werk
und Regie dürfte Wieland einige Jahre später
seine «revolutionären» VorsteUungen
geschöpft haben. JedenfaUs stimmen seine (und
Panofskys) heutigen Argumente mit denen

jenes in Panofskys Buche nicht erwähnten
«Anregers » nahezu wörtlich überein.

Panofsky läßt über lange Abschnitte seines

Buches hin den Wagner-Enkel selbst
sprechen, und das ist in der Tat die beste Art,
den Leser mit dem Wesen des Neu-Bayreu-
ther Regieverfahrens bekannt zu machen.
Wer es noch nicht wußte, erfährt hier, daß
Wieland Wagner seinen verschwiegenen
theoretischen Vorläufer HeUberg-Kupfer,
der die absurde Trennung von «dramati-

982



scher Idee» und «stiüstischer Idee» erfand,
noch übertrifft, indem er es für die Aufgabe
des Regisseurs hält, die dramatische Idee
jeweils überhaupt erst zu entdecken — als wenn
sie nicht in der Werkkonzeption unmißverständlich

sieht- und hörbar wäre! Er sucht
die neu zu entdeckende «Idee» denn auch
folgerichtig außerhalb des vollendeten Werkes:
in dessen vorgeburtlichen Stadien sozusagen;
in den der eigentlichen Werkschöpfung
vorausgegangenen Gedanken, Studien und
Entwürfen, gleichviel, ob der Werkschöpfer sie
schließlich in die gültige Werkgestalt hineinnahm

oder nicht. Es ist keine Verleumdung,
hier von Regie aus dem Papierkorb zu
sprechen. Der SpieUeiter inszeniert nicht das

Werk, das sein Schöpfer gewoUt hat, sondern
irgend etwas anderes, was möglicherweise aus
den Entwürfen auch hätte werden können.
Auch dieses radikal kunstfremde Verfahren
wird dem Biographen zum Gegenstand der
Bewunderung. Andererseits scheint er nicht
zu merken, daß der «geniale SpieUeiter»
seiner Sache gar nicht sicher ist, da Wieland
Wagner freimütig bekennt, seine Inszenierungen

seien auch für ihn selbst immer nur
Versuche. Also : ein Siebenundvierzigjähriger
besitzt noch kein begründetes, klares Vor-
steUungsbild von den Erfordernissen einer
Handvoll Werke, mit denen er von frühester

Jugend an in engster Verbindung lebte!
Jedoch scheint gerade dies der neuralgische
Punkt des FaUes Wieland zu sein: das von
Panofsky vorgelegte, breitflächige Zitatenbild

gibt es — natürlich völüg gegen die
Absicht des Buchautors — drastisch genug zu
erkennen, wie sehr Überdruß an einem lastenden

Erbe, tief innerliche Abneigung gegen die vom

Großvater auf ihn gekommene Verpflichtung,
Auflehnung gegen eine obendrein kompromittierte
Familientradition der kaum verhohlene Quell
des ganzen Umstürzlertums dieses Enkels
ist! Und damit wird der von aUen alten Anti-
wagnerianern gepriesene, anscheinend so
souveräne «Erneuerer Bayreuths» zu einer
beinahe tragischen Figur. Noch höher ins

Tragische wächst hinter diesem fragwürdigen

Vordergrunde aUerdings die Gestalt des

großen Ahnen, dessen stolzeste Erwartungen
schon unter der dritten Generation in die
voUendete Travestie münden soUten!

Dies jedem einsichtsfähigen Leser zum
elementaren Erlebnis gemacht zu haben, ist
das ungewollte Verdienst der monographischen

Hymne.

Walter Abendroth

1 Walter Panofsky: Wieland Wagner.
Verlag Carl Schünemann, Bremen.

HAUPTRICHTUNGEN DES GRIECHISCHEN DENKENS

Seit der Überwindung des Historismus in der
klassischen Philologie, die durch die
Erschütterungen des Ersten Weltkrieges eingeleitet

wurde, und der durch die Entwicklung
vor aUem der Naturwissenschaften geförderten

Notwendigkeit, die Beschäftigung mit
der Antike in einer veränderten Umwelt neu
zu überdenken, sind immer wieder Versuche
unternommen worden, aus zusammenfassender

Sicht wesentUche Aspekte des Griechentums

für eine größere Allgemeinheit
darzusteUen. Erinnert sei nur an so entgegengesetzte

Werke wie Werner Jägers Paideia,
Ernst Howalds Kultur der Antike, Walther
Kranz' Kultur der Griechen oder an die nach
dem Zweiten Weltkrieg erschienene Samm¬

lung feinsinniger Interpretationen von Bruno
SneU, die unter dem Titel Die Entdeckung des

Geistes durch die Griechen von weittragender
Wirkung gewesen ist. Auch das hier
anzuzeigende Werk des vor aUem um die Bewahrung

des peripatetischen Gedankengutes
verdienten Zürcher Gräzisten Fritz Wehrli ist in
die Reihe dieser Bemühungen zu stehen1. Es
handelt sich dabei nicht um eine Gesamtdar-
steUung der griechischen Philosophie,
sondern um den Versuch, die gedankliche
Bewältigung des menschUchen Daseins an einer
beschränkten Anzahl von Hauptthemen im
griechischen Denken von der «vorphilosophischen

Zeit » bis in den HeUenismus
aufzuzeigen. Dabei ist es sinnvoll, daß die allmäh-

983



hche Entfaltung des griechischen Denkens in
geschichtlicher Betrachtung verfolgt wird
und daß zur Erreichung eines mögUchst
umfassenden Bildes die Äußerungen der Dichtung

in gleichem Maße wie die mehr
philosophisch gerichtete Literatur einbezogen
wird. So gewinnt WehrU in glücklicher
Weise vor aUem für die griechische Frühzeit
eine gesicherte Grundlage, um die SteUung
des Menschen in seiner Umwelt, die
Entwicklung der Wertmaßstäbe und das
Verhältnis zum Schicksal in einer weiten Schau

zur Darstellung zu bringen. Aus der Sicht
der Entwicklung der Philosophiegeschichte
bedeutsam und eindrucksvoll ist es zu
verfolgen, wie in Auseinandersetzung mit der
Umwelt sich schon früh jene Wertewelt für
das Individuum entwickelt hat, die als

«Tugend-Kanon» durch die ganze griechische
Geistesgeschichte hindurch im Zentrum
ethischer Bemühungen gestanden hat. Von
der Epik über die Lyrik bis zum Neuansatz
in der Sophistik läßt sich jenes Ringen um die
Schaffung bestimmter Wertkategorien
verfolgen, dank denen der Mensch seine
Existenz bewältigen kann. Mit Recht betont
Wehrli die große Rolle, die die soziale Struktur

der griechischen GeseUschaft bei der
Formung dieser Wertbegriffe auch nach dem

Untergang der reinen Adelskultur gespielt
hat. Wie zum Beispiel gerade die Entwicklung

des Rechtsgedankens nur aus der sozialen

Schichtung zu verstehen ist, wird an der
Behandlung Hesiods und Solons gut sichtbar.

Mag auch die Abgrenzung in eine
«vorphilosophische » und «philosophische» Epoche

einigen Bedenken rufen, so wird doch
mit voUem Recht die Sophistik als ein für die

ganze Folgezeit entscheidender Einschnitt
betrachtet. Daß gerade in diesem Rahmen

die positiven Leistungen dieses Umbruchs
herausgearbeitet werden, versteht sich von
selbst. Erinnert sei nur an die folgenreichen
Gedanken der Erziehung oder der
Kulturentstehungsprobleme, die mit der neuen
Sicht menschlicher Existenz verbunden
sind. Die die Hauptprobleme dieser Epoche
klar herausarbeitende Darstellung gehört
neben dem ersten Teil zu den Glanzpunkten
dieses Buches. In knapper gehaltener Form,
aber in enger Verknüpfung mit den durch
die Sophistik ausgelösten Debatten um eine

neue gültige Verankerung menschlichen
Daseins schUeßen sich die Sokratik, Piaton,
Aristoteles und die Hauptsysteme des
Hellenismus an. Wenn es sich dabei natürlich auch

um bekanntere Sachverhalte handelt, so
scheint es dem Rezensenten doch besonders

glücküch zu sein, daß sich WehrU bemüht,
die Kontinuität der Probleme herauszuarbeiten.

Wie es denn der methodische Vorzug
des ganzen Buches ist, gewisse Konstanten
der Probleme im ethischen Denken durch
die Geistesgeschichte zu verfolgen. Daß dies

nur dank einer profunden und die ganze
Spanne griechischer Literatur überschauenden

Kenntnis möglich ist, ist jedem Philologen

klar. Das Buch, das mit einem knappen
Anmerkungsteil mit Literaturhinweisen und
einem wiUkommenen Register ausgestattet
ist, ist in einem klaren, präzisen und vornehmen

Stil geschrieben; einige Druckfehler
(S. 63, 100, 21241, 148) soUten bei einer
Neuauflage beseitigt werden.

Hans Schlüpfer

1 Fritz WehrU: Hauptrichtungen des
griechischen Denkens, Artemis Verlag, Zürich
1964.

«ANTIKE KUNST»

Der 6. Jahrgang (1963) dieser von der
Vereinigung der Freunde antiker Kunst
herausgegebenen Zeitschrift (Verlag Urs Graf,
Ölten) bietet einen die verschiedensten
Gebiete der klassischen Archäologie umfassenden

Überbück. Die Beiträge behandeln aus¬

erlesene, teils bisher unbekannte Kunstwerke
öffentlicher und privater Sammlungen, die
entsprechend ihrer Bedeutung auf breiter
Grundlage untersucht werden. Demgemäß
greifen auch die Ergebnisse vielfach über die
unmittelbaren Bereiche der Objekte hinaus.

984



Die Veröffentlichung einer rotfigurigen
Scherbe von der athenischen Agora gibt
Ch. W. Clairmont Anlaß, das Verhältnis der
verschiedenen Niobidenszenen zum Niobi-
denfries des Pheidias am Throne des Zeus

von Olympia neu zu überprüfen. Ein von
E. Simon pubüzierter Skyphos des Polygno-
tos erschüeßt Erkenntnisse über das athenische

Anthesterienfest; die von I. Jucker
untersuchte Sondergattung korinthischer
Tonflaschen mit DarsteUungen aus dem Frauenleben

steht mit einem Artemisfest der Frauen
in Korinth in Zusammenhang. Eigenartig ist
die Gruppe augusteischer und julisch-
claudischer Sübergefäße — behandelt von
C. Vermeule —, wo die Figuren Porträts der
MitgUeder des Herrscherhauses tragen. Dienen

die in der westlichen Reichshälfte her-
gesteUten Gefäße offensichtlich ihrer Ver-
herrüchung, so werden sie auf den vom
griechischen Osten stammenden heimüch, aber

um so boshafter verspottet, da sie mit nicht
sehr hoch geachteten Personen identifiziert
und in lächerüche oder sonstwie unangenehme

Situationen versetzt werden.
Einen SonderfaU steUt die etruskische

Amphora in Basler Privatbesitz mit ihrem
Zyklus sechs quadratischer und trapezförmiger

Bilder dar. Ihre Pubükation gibt dem
Verfasser T. Dohrn wiUkommenen Anlaß,
auf fundamentale Unterschiede zwischen
griechischer und etruskischer Kunst hinzu¬

weisen. Die Problematik der großgriechischen

Kunst zeigt H. Jucker in der Veröffent-
Uchung eines Bronzeköpfchens von Barcelona

auf. Wichtige Anhaltspunkte für die
Chronologie der achämenidischen Kunst
bieten die von E. L. B. Terrace veröffentlichte

goldene Schüssel und ein bronzener
Steinbock in Boston.

Zur Veröffentüchung von Abhandlungen,
die über den Rahmen der Zeitschrift hinausgehen,

wurden die Beihefte zu «Antike
Kunst» ins Leben gerufen; das erste mit dem
Titel «Neue Ausgrabungen in Griechenland»

liegt bereits vor. L. G.-Kahil, die
schweizerische Mitarbeiterin der Grabungen
von Brauron, veröffentlicht nicht nur «quelques

vases», sondern bietet einen außerordentlich

interessanten Querschnitt durch den
reichen Vasenfund des ArtemisheUigtums.
G. Bakalakis weist mit Hilfe verschiedener,
teils neu gefundener Architekturfragmente
nach, daß die bisher nicht genau lokaüsier-
bare antike Stadt Therme an der SteUe des

heutigen Thessaloniki lag. S. I. Dakaris
verfolgt, gestützt auf die Ergebnisse der neuen
Ausgrabungen, die Geschichte zweier wichtiger

Orakelheiügtümer in Epirus: des

Taubenorakels in Dodona und des Totenorakels

von Ephyra, bis in die spätmykenische Zeit.

Baldzs Kapossy

985


	Bücher

