
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 10

Artikel: Kirche in der modernen Gesellschaft

Autor: Greiffenhagen, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirche in der modernen Gesellschaft

MARTIN GREIFFENHAGEN

Die Frage nach der SteUung der Kirche in der modernen GeseUschaft schheßt
zwei Problemkreise ein, von denen der eine so alt ist wie das Christentum und
der andere so jung wie das, was man «Moderne» nennt. Der erste Problemkomplex

betrifft aUgemein die spannungsvoUe Beziehung von Kirche und
GeseUschaft. Kirche und GeseUschaft stehen als geistgestiftete Gemeinde und
als säkulare Gesellschaft in einem Gegensatz, der von der Entstehung des

Christentums an bis heute Inhalt christUcher Botschaft und Gegenstand
theologischer Reflexion ist. Das Problem Kirche und Gesellschaft ist als das

Problem «communio sanctorum» und «societas humana» in der Bibel selbst
und später durch ihre Auslegung in vielerlei Gestalt formuhert und hat die
reale Geschichte des Abendlandes nachhaltig bestimmt.

Geschichtliche Voraussetzungen

Die Erhebung der christbchen Rehgion zur Staatsrehgion durch Theodosius
hat zu einer Erscheinung geführt, die man am besten als Kulturbedeutung
des Christentums bezeichnet. Bis zum Ausgang des Mittelalters nämhch galt
die Bibel als das Grundgesetz der Staats- und Gesellschaftsordnung; wer sich
diesem Grundgesetz nicht verpflichtet fühlte oder es wie die Juden ausdrückUch

ablehnte, fiel aus sämthchen sozialen Verflechtungen heraus.
Die Reformation hat diesen mittelalterUchen Einklang, diese Zuordnung

von Kirche und GeseUschaft zerstört und die Integrationswirkung der christUchen

Rehgion für Staat und GeseUschaft prinzipieU aufgehoben. Die Tatsache
zweier rivahsierender und sich im Bürgerkrieg bekämpfender konfessioneUer
Parteien bedeutete das Aufkommen des ersten geseUschafthchen Plurahsmus
in Europa. Nach vergebUchen Versuchen, die Integrationskraft der ReUgion
poUtisch zu erhalten (etwa durch das Prinzip cuius regio, eius rehgio), gab
der absolute Staat die Konfession meist als Privatsache frei und siedelte sie

damit im Raum der GeseUschaft an, einem Raum, der in bezug auf staathches
Handeln für indifferent erklärt wurde. Durch diesen Akt wurde die christhche
ReUgion in Gestalt beider Konfessionen, was ihre staatbche und geseUschaft-
Uche Bedeutung betraf, in gewisser Weise degradiert. Sie wurde das übrigens
auch und in besonderem Maße da, wo man staatUcherseits versuchte, sich
ihrer als Staatsrehgion zu versichern. Der absolute Staat woUte in diesem FaU
die Integrationskraft der ReUgion, nicht aber diese selber. Ganz gleich also,

889



ob die christlichen Konfessionen im Absolutismus zu geseUschaftüchen Gruppen

degradiert oder ob sie in den unmittelbaren Dienst der Souveränität und
Staatsraison gesteUt wurden: in beiden FäUen verlor die christhche Rehgion
ihre durch mittelalterliche PoUtik und Theologie errungene SteUung, derzu-
folge die Verbindung von Kirche und Gesellschaft ein Verhältnis positiver
Zuordnung war.

Seither stehen die christbchen Kirchen unter dem Zeichen einer steten
Schwächung ihrer staatUchen, gesellschafthchen und allgemein : ihrer
Kulturbedeutung. Unser Leben ist keineswegs mehr christlich, wenn man den Maßstab

einer christlich geformten Kultur anlegt. Dasselbe gilt für die staatUchen
und geseUschafthchen Institutionen, die sämtlich in hohem Maße säkularisiert
sind. Am deutbchsten wird dieser Sachverhalt, wenn man auf die Fülle der
Ideologien bbckt, mit denen man in der Moderne versucht hat, die fehlende
reUgiöse Integrationskraft des Christentums künstlich durch Ersatzrebgionen
auszugleichen, um auf diese Weise zu einer Homogenität, einer gesellschaftlichen

Gleichgesonnenheit zu gelangen, für deren Maßstab man sich entweder
restaurativ auf das Mittelalter oder revolutionär auf die Zukunft berief1.

«Kirche » und «Gemeinde »

Wir sind nun schon unversehens im zweiten Problemkreis, der in unserem
Thema enthalten ist und uns heute beschäftigen soll. Man könnte, das Thema
radikahsierend und ihm eine gewisse Spitze gebend, fragen nach dem Verhältnis

der «alten» Kirche, der Kirche mit einer bald 2000 Jahre alten Tradition,
zur modernen Gesellschaft, wobei die Modernität dieser GeseUschaft
verschieden datiert werden kann, je nach den Gesichtspunkten, von denen man
ausgeht.

Im folgenden habe ich stets beide großen Kirchen im Auge, es sei denn,
ich schränke mich ausdrücklich ein. Alle statistischen Angaben beziehen sich
auf die Verhältnisse in der Bundesrepubbk.

Die SteUung der Kirche zur modernen Gesellschaft ist durch ein merkwürdiges

Mißverhältnis bezeichnet: auf der einen Seite ist die öffentliche Stellung
der Kirche von, so scheint es, hoher Stabihtät und weitreichender Macht.
Wenn sie schon alle bürgerhch-rechtlichen Funktionen an den Staat hat
abtreten müssen und das Kirchenbuch, das über Taufe, Eheschbeßung und
Bestattung Auskunft gibt, nur noch für die Kirchengemeinde, nicht aber für
die bürgerliche Gemeinde von Interesse ist, gehören beiden großen Kirchen
insgesamt rund 95% des Volkes als Mitgheder an. Man wird in seine Kirche
immer noch hineingeboren und muß seinen Austritt aus ihr eigens beim
Amtsgericht erklären. Die Zahlen für die Konfirmation, beziehungsweise
Kommunion, die kirchliche Trauung und Bestattung schwanken zwischen 80 und

890



85%. Die Kirchen werden vom Staat mit hohen Summen unterstützt, Summen,

die sich aus der Säkularisation des Kirchengutes herleiten und in
Staatskirchenverträgen neu festgesetzt werden. Die öffentliche Beachtung der Sonntage

und der kirchlichen Feiertage ist erheblich. Die kirchbche Jugendarbeit
erfreut sich starker staathcher Unterstützung und finanzieUer Förderung. Der
Betrag, der beispielsweise von Bundes- und Landeszentralen für pohtische
Bildung der kirchbchen Jugendarbeit zugeführt wird, ist von 1954 bis 1959
von 300 000 auf 5 Milbonen DM gestiegen2. —Die theologischen Fakultäten
gehören immer noch den staatlichen Universitäten an, zudem als die würdigsten.
— Die Kirchen sind in aUen wichtigen Verbänden vertreten, und ihr unmittelbarer

pohtischer Einfluß in den Parteien und durch die Parteien ist erhebhch,
wobei es gleichgültig sein kann, woher er sich erklärt und wieviel dieses
Einflusses etwa noch aus der Nachkriegszeit stammt, in der die Kirchen als einzig
funktionierende Verwaltung viele Funktionen ausübte, die inzwischen eigene
Träger gefunden haben.

Dieser imponierenden institutionellen Kraft der Kirchen steht jedoch ein
sich immer mehr ausbreitendes Desinteresse des Volkes am kirchlichen Leben

gegenüber. Dieses offensichtliche Desinteresse läßt sich ebenfalls in Zahlen
fassen, wennschon es natürlich leichter ist, genaue Zahlen über Kirchenzugehörigkeit

und Kirchenaustritte zu gewinnen als über jene Interna, die man
meint als Kriterien für das, was man Gemeindeleben nennt, heranziehen zu
sollen. Die erste Zahl, die hier von Interesse ist, ist die des durchschnittlichen
Gottesdienstbesuches. Sie schwankt nach Konfessionen, Stadt und Land, den
verschiedenen Altersstufen und Geschlechtern zwischen 2 und 5 Prozent. An
Weihnachten begt sie bei 10 Prozent. Schon diese Prozentzahlen lassen auf
eine deuthche Divergenz zwischen der äußeren Mitgbedschaft und der inneren

Zugehörigkeit zur Kirche schließen. Noch sprechender wird dieser Eindruck
bei den Zahlen, die man für den durchschnitthchen Abendmahls- oder
Kommunionsbesuch schätzt. Ähnbches gilt für die häusbche Sitte des Tischgebetes,
der Abendandacht oder anderer erhebbarer Anzeichen für ein vom christbchen
Glauben geprägtes Leben.

Sehr viel interessanter als solche rein statistische Feststellungen sind die

Ergebnisse von Untersuchungen, wie sie die Kirchensoziologie der Gegenwart

in immer reicherem Maße zutage fördert. Diese Untersuchungen arbeiten
mit allen in der Sozialforschung — also etwa auch in der Marktforschung —
übbchen Methoden; und die folgenden Beispiele stammen aus einer großangelegten

Befragung von Jugendbchen, die der Kirche nicht abweisend
gegenüberstehen, sondern im Gegenteil christlichen Jugendgruppen angehören.
Von den Evangebschen gehen ein Drittel regelmäßig und zwei Drittel
unregelmäßig zur Kirche. Bei den kathobschen JugendUchen kehrt sich dieses

Verhältnis genau um: zwei Drittel besuchen die Kirche regelmäßig, ein
Drittel unregelmäßig. Die Antworten, die diese JugendUchen auf bestimmte

891



Fragen geben, zeigen, wie unsicher selbst bei kirchentreuen Menschen das
christliche Lehr- und Glaubensgut bewahrt wird, wie stark aber andererseits
die institutioneUe Kraft der Kirchen sich erhalten hat3.

Die Frage, ob sie vermutbch ihre Kinder später taufen lassen würden,
beantworten 93% der Befragten positiv. — Unter diesen Jugendbchen, die ihre
Kinder taufen lassen würden, begründen dies aber nur 4% damit, daß die
Taufe Erlösung von Erbsünde bedeute und von Gott eingesetzt sei. — Ganz
ähnbch steht es mit der Beurteilung der Trauung. Unter dem hohen Prozentsatz

derer, die eine kirchbche Trauung für notwendig halten, begründen dies

nur 6% damit, daß die Ehe ein Sakrament, beziehungsweise eine
Glaubensgemeinschaft sei. — Daß der Mensch eine Rehgion brauche, glauben von dem
befragten Kreis der Kirchentreuen rund 80%, aber nur rund 50% führen ihren
bisherigen Lebensweg auf göttUche Fügung zurück.

Diese Zahlen mögen genügen, um einmal die große religiöse Verunsicherung,

zum anderen aber die starke soziale Bedeutung der Kirche zu zeigen.
Bei der Kindertaufe ist das soziale Motiv, wie die Untersuchung des näheren

zeigt, am deutbchsten: die Taufe bedeutet den meisten heutzutage eine Art
sozialer Vorsorge, die die Eltern ihren Kindern angedeihen lassen. In dem
Maße, in dem die Taufe auf diesen Charakter der «sozialen Ausstattung»
reduziert wird, werden die Kinder zum sozialen Motiv der rehgiösen Bindung
schlechthin4. Um meine Kinder taufen lassen zu können, muß ich möghchst
selber getraut, und um getraut zu werden, muß ich konfirmiert sein. Die
Konfirmation setzt jedoch die Taufe voraus. So schheßt sich der Kreis eines

Begründungszusammenhanges, bei dem sich soziale und rehgiöse Motive
miteinander mischen.

Die moderne Kirchensoziologie befragt kirchliches Leben und christliches
Bewußtsein vornehmbch nach Maßgabe des soziologischen Gesichtspunktes,
das heißt unter der Annahme eines starken Einflusses geseUschaftbcher Kräfte
auf das kirchbche Leben. Daß sie als eine solchermaßen orientierte
Kirchensoziologie nur mit den Erscheinungsformen christbcher Glaubenshaltung,
nicht mit dem christbchen Glauben selber befaßt ist, bedarf keiner ausdrück-
bchen Bekräftigung. Trotzdem gehen die Impulse zu einer solchen
Kirchensoziologie wesentlich von kirchUchen SteUen selbst aus. Es sind vornehmbch
Theologen, die sich für kirchensoziologische FragesteUungen interessieren.
Das hat seine guten Gründe. In dem Maße, in dem die christhche Botschaft
gewisse Bevölkerungskreise, insbesondere die Arbeiterschaft, seit dem 19.
Jahrhundert nicht mehr erreichte, drängte sich die Vermutung auf, daß die
gesellschaftlichen Veränderungen der Moderne auch auf das kirchUche und
Glaubensleben einen gewissen Einfluß gehabt haben möchten. Ineins mit dieser

Vermutung aber ging die Besorgnis, die Kirche habe sich, ohne es

notwendig zu woUen, innerhalb des geseUschafthchen Wandlungsprozesses mit
sozialen Schichten identifiziert, die früher das Ganze, heute aber nur noch einen

892



TeU der GeseUschaft repräsentieren. Die Anfänge der Kirchensoziologie
reichen somit weit ins 19. Jahrhundert zurück. Ich kann auf diese ersten Anfänge
der christlich-konservativen und der christbch-soziabstischen Bewegungen
nicht näher eingehen, sondern wiU nun das Thema « Kirche in der modernen
GeseUschaft» an einigen Beispielen vorführen. Dabei verfahre ich so, daß ich
das Problem zunächst auf fünf Gebieten veranschaubche, die soziologisch gut
greifbar sind — ich wähle dafür die Titel: Ortsgemeinde und Kerngemeinde —
Kirche und Freizeit — Wandlung des Pfarrerberufes — Kirche in der Massengesellschaft

— Kirche und Industriegesellschaft. Am Schluß will ich mich in knappen
Zügen der sowohl soziologisch wie theologisch bedeutsamen Frage nach dem
Sinn kirchensoziologischer Forschung selbst zuwenden. Diese Frage ist äußerst

verwickelt und wird heute keineswegs eindeutig beantwortet, da sie als eine

Frage, die zwischen Soziologie und Theologie hin und her geht, schon von
den in Rede stehenden Diszipbnen her eine verschiedene Beurteilung erfährt.

Ortsgemeinde und Kerngemeinde

Die herkömmbche Ghederung der Kirche ist die nach Parochien, die sich
meist an den ortsgemeindhchen Grenzen orientieren. Nun hat die pohtische
Gemeinde ihre soziale Integrationskraft heutzutage in dem Maße eingebüßt,
in dem unsere GeseUschaft als IndustriegeseUschaft die Trennung von Wohnsitz

und Arbeitsplatz fordert. Diese Trennung mußte das kirchbche Parochial-

prinzip besonders in den Städten und in den Dörfern mit überwiegend
industriell beschäftigter Bevölkerung hart treffen. Ergeben sich nämhch auf
säkularem Felde mancherlei Möglichkeiten, den verlorenen Zusammenhalt der

Ortsgemeinde durch neue Integrationsformen zu ersetzen, so entzieht die
Mobibtät der modernen IndustriegeseUschaft der Kirche weitgehend den sozialen

Boden. Der Mittelpunkt kirchbchen Lebens steUt sich bis heute in Gestalt der

Kirche und des sonntäglichen Gottesdienstes dar. In der alten Ortsgemeinde
nun fielen die welthchen, geseUschafthch-profanen Aktivitäten weitgehend mit
dem kirchbchen Leben zusammen, und beide Bereiche waren eng aneinander

gekoppelt. Noch heute findet man diese enge Verbindung von Kirche und
GeseUschaft in rein agrarischen Gebieten, wo der sonntägbche Kirchgang
bekannthch mit allerhand welthchen Geschäften und Interessen verbunden ist.
Man geht zur Kirche, nicht aUein um der christbchen Verkündigung wegen,
sondern um bestimmte Leute zu treffen, um selber gesehen zu werden. Die
Frauen wollen ihre Sonntagskleider zeigen, die Männer im Anschluß an die

Kirche beim Bier über Korn und Viehpreise sprechen, die Jugend wiU sich für
den Abend verabreden.

Der FortfaU dieser ortsgemeindhchen Interessen bedeutet, daß die soziale

KontroUe kirchlicher Sitten immer mehr schwindet. Da der sonntägbche
Kirchgang nicht mehr von außen durch soziale Konvention gestützt ist, wird

893



der Gottesdienstbesuch zwangsläufig zu einer rein innerbchen Angelegenheit,
zu einer Frage des Glaubens allein. Diese VerinnerUchung des kirchbchen
Lebens findet ihren Ausdruck in einer Gemeindeform, für die sich in der
Kirchensoziologie inzwischen die Bezeichnung «Kerngemeinde» eingebürgert hat.
Die Kerngemeinde besteht aus den im engeren Sinn Gläubigen und Frommen,
die ihre Gläubigkeit trotz der struktureUen Trennung von Kirche und GeseUschaft

als eine vom Glauben gebotene Treue zur Kirche durchhalten woUen.
Das soziologische Bild dieser Kerngemeinden entspricht genau den Vermutungen,

die man auf Grund der eben skizzierten sozialgeschichtbchen
Entwicklung ansteUen muß: außer einem Prozentsatz von glaubensmäßig stark
Gebundenen rekrutiert sich die Kerngemeinde vornehmbch aus sozial wenig
oder problematisch eingeordneten Menschen, das heißt aus Alleinstehenden,
Alten und nicht berufstätigen Hausfrauen, die durch den Wohnsitz der
kirchlichen Parochie verbunden sind und möghcherweise auch untereinander einigen

Kontakt halten. Menschen in der Blüte der Jahre, die mit dem Aufbau von
Beruf und Famihe beschäftigt und ausgefüllt sind, wird man in der
Kerngemeinde weniger antreffen. Die Statistiken beweisen diesen Sachverhalt.
Besonders für Männer ergeben sich die meisten sozialen Kontakte durch die
berufbche Sphäre, wenn man von einigen Klubs und freizeithchen Vereinigungen

absieht, die jedoch heutzutage meistens nicht ortsgemeindlich, sondern
überregional konstituiert sind.

Man hat neuerdings versucht, dieser Situation durch die Bildung von
sogenannten Paragemeinden zu begegnen. Besonders im Ruhrgebiet hat man
neben den ortsgemeindbch orientierten Parochien Industriepfarrer eingesetzt,
die eine Gemeindebildung nach dem Prinzip des gemeinsamen Arbeitsplatzes,
also des Industriewerkes, der Fabrik, anstreben. Diese Versuche sind bisher
wenig erfolgreich gewesen, haben jedenfalls vorerst noch keinen paragemeind-
bchen Stil kirchbchen Lebens schaffen können. Die Kirche hält deshalb an dem
überkommenen Parochialprinzip fest, das ihr zumindest die kirchbche Bindung
der Kinder, solange sie zur Schule gehen, ermöghcht. Die Jugendgruppen sind
denn auch fast die einzigen örthchen Gruppen, die nicht unter dem Dilemma
der Kerngemeinde stehen, jedenfalls nicht bis zur Konfirmation und bis zum
Eintritt ins Berufsleben.

Die Kerngemeinde stellt sich soziologisch dar in einer Reihe von Kreisen:
Männerkreis, Frauenkreis, Jungmännerkreis, Jungmädchenkreis, Altenkreis,
Mütterkreis, Ehepaarenkreis und was dergleichen Kreise mehr sind, so daß

man in der Kirche selbst kritisch von einer «Verkreisung » der Gemeinden
spricht. Die Zugehörigkeit zur Kerngemeinde bestimmt sich neben einem
möghchst regelmäßigen Gottesdienstbesuch wesenthch nach der Zugehörigkeit

zu mindestens einem dieser Kreise.
Die scharfe Trennung von Kerngemeinde und der übrigen, nur bei

Amtshandlungen in Erscheinung tretenden Kirchengemeinde führt aber zu einer

894



bedenklichen Erscheinung: die Kerngemeinde nämbch trägt — diese Konsequenz

ist gar nicht zu vermeiden — stark ehtäre Züge. Sie verficht den
Anspruch, die Kirche überhaupt zu repräsentieren. Die zur Kerngemeinde
Gehörenden, das sind die der Kirche Nahestehenden, die anderen stehen der
Kirche fern. Die Kerngemeinde glaubt, als aktive Gemeinde, die eigentliche
Christengemeinde zu sein. Dieser Totabtätsanspruch der Kerngemeinde muß

notwendig zur Ausschließung all derer führen, die nicht wie sie Kirchhchkeit
als InnerUchkeit und im Sinne der geschilderten Kreisaktivität verstehen. Dieses
Verständnis von Kirche aber ist, so sahen wir, das Produkt einer
sozialgeschichtlichen Entwicklung der letzten hundert Jahre und — wie ich vermute —
theologisch kaum gestützt5.

Die Verkreisung der Gemeinde schheßt noch eine weitere Konsequenz ein,
die von der Soziologie heute immer mehr sichtbar gemacht wird: früher
gehörte die ganze Gesellschaft zur Kirche und fand sich in aU ihren Schichten

gemeinsam bei kirchbchen Veranstaltungen ein. Heute sind jene gemeindhchen
Aktivkreise, was ihre soziologische Struktur betrifft, meist sehr schnell
geschlossen, und zwar sowohl in altersmäßiger Hinsicht als auch in bezug auf
die Interessen und das Bildungsniveau, das in einem Kreise angesprochen und

vorausgesetzt wird. Das ist das eine. — Die andere Gefahr begt in dem feier-
abendhchen Charakter all dieser Aktivitäten. Das Christsein verlagert sich auf
den Feierabend und wird da ausdrückhches und ausschbeßbches Thema, sei

es in karitativer, sei es in kontemplativer oder theoretischer Weise. Man muß
Zeit haben oder sich Zeit nehmen, um ein aktiver Christ zu sein und zur
Kerngemeinde gehören zu können. Wer diese Zeit nicht hat, wird von der
Kerngemeinde als ein der Kirche Fernstehender angesehen und sieht sich über kurz
oder lang selber so an. Der Kontakt zur Gemeinde läßt sich über den sonntäglichen

Gottesdienst aUein nicht halten, da man sich dort nicht oder nur innerhalb

der Kreisaktivitäten kennt. — Dieser Gesichtspunkt betrifft bereits das

nächste Thema.

Kirche und Freizeit

Früher, in den Zeiten, da die Kirche die Gesamtkultur der GeseUschaft
bestimmte und formte, gehörte der Sonntag dem Gottesdienst. Aber nicht nur
der Sonntag war durch die Kirche bestimmt, sondern auch der Werktag. Es

gab eine Hausgemeinde, die sich zu bestimmten Gebeten versammelte, es gab
eine Schulgemeinde, es gab das aUgemeine Feierabendgebet; und in aUen

öffentUchen Räumen hing das Kreuz. Heute ist diese Kulturbedeutung des

Christentums auf ein Minimum geschwunden. Trotz aller Rücksicht der
Öffentlichkeit und besonders des Staates auf die gottesdienstbche Bedeutung des

Sonntags ist dieser Sonntag zusammen mit (und kaum unterschieden von) dem

Samstag zur Freizeit geworden, zur Zeit, über die in einer profanen Welt pro-

895



fane Menschen frei verfügen. Die Weise, in der über diesen Sonntag verfügt
wird, zeigt eine deutUche Beziehung auf den Werktag. Der Arbeitstag in der
modernen IndustriegeseUschaft verlangt von den meisten ein hohes Maß an
Konzentration und Disziphn. Er spielt sich durchwegs in einem größeren
Menschenkreis ab, der von jedem einzelnen eine gewisse Einpassung und
damit eine Restriktion seiner Eigenarten verlangt. In dem Maße nun, in dem der

AUtag solche Restriktionen notwendig fordern muß, gehört der Sonntag der

Sphäre der Privatheit, der Erholung und Entspannung. Man genießt es, nicht
nach dem Wecker aufstehen, nicht nach Plan den Tag einteilen zu müssen, man
genießt es auch, sich der Welt nicht wie werktags im Büro sorgfältig gekleidet
präsentieren zu müssen, sondern verbringt den Sonntag im PuUover, in der

Hausjacke, im Garten- oder Bastlerkittel und tut Dinge, die einem Spaß machen
und zu denen man in der Woche nicht gekommen ist. Häufig wird das Mittagessen

überschlagen, um die Hausfrau zu entlasten (oder weil das Frühstück
durch ein gemächbches Aufstehen ohnehin in die Mittagszeit gerückt ist).

Der Gottesdienst ist angesichts dieser veränderten Situation nicht nur nicht
mehr der Mittelpunkt des Tages, sondern muß mit den sonntägbchen
Beschäftigungen, die durchwegs der Entspannung dienen, in Konkurrenz treten.
Diese Konkurrenz aber trifft auf bestimmte Widerstände in dem neuen
Verständnis des Sonntags selbst : der Gottesdienst verlangt nämhch die Pünktlichkeit,

die gute Kleidung, die Konzentration und aUgemein die Haltung, der

man als Werktagshaltung gerade entfliehen wiU. — In dieser Konkurrenzsituation,

in der sich die Kirche mit den anderen Freizeitinhalten des Sonntags
befindet, wird ein soziologisches Gesetz wirksam, das für die Kirche bedenkenswerte

Konsequenzen hat.
Man spricht in der Soziologie von zwei verschiedenen Verhaltensweisen in

der Freizeit, die man sich angewöhnt hat, «hart» und «weich» zu nennen6.

Die sogenannten «weichen Freizeitverhalter» verbringen den Sonntag auf die
eben geschilderte Weise : sie leben gleichsam ohne Uhr, lassen den Tag laufen
und sich von ihm überraschen. Die «harten Freizeitverhalter» haben dagegen
schon über die Woche einen Plan gemacht, wie sie den Sonntag verbringen
werden. Sie gehen bestimmten Sportarten nach, arrangieren GeseUigkeiten,
machen Hausmusik, gehen auf Fahrt und dergleichen mehr. Das harte
Freizeitverhalten fordert ein hohes Maß an Energie und Spontaneität und findet
sich deshalb bei nur 5 % der Bevölkerung.

Es gibt dem Soziologen zu denken, daß die Prozentzahl der regelmäßigen
Gottesdienstbesucher diese Prozentzahl der sogenannten harten Freizeitverhalter

nicht überschreitet. Sie schwankt, wie gesagt, zwischen 2 und 5 Prozent,
je nach den Gesichtspunkten, die man anlegt. Der Schluß hegt nahe, daß der

regelmäßige Gottesdienstbesuch nur den harten Freizeitverhaltern zumutbar
erscheint. Nur sie bringen die Energie auf, den Gottesdienstbesuch fest zu
institutionalisieren. In dem Augenbbck nun, wo innerhalb der Gruppe der

896



harten Freizeitverhalter der Kirchgang mit anderen Freizeitbeschäftigungen
koUidiert — und das kann leicht passieren —, gerät die Kirche in Gefahr, in
der Konkurrenz mit diesen Freizeitbeschäftigungen zu unterhegen.

Die Kirche weiß von diesen Schwierigkeiten. Sie hat etwa die Autobahnkirchen

eingerichtet und erwägt eine Verlegung des evangeUschen Gottesdienstes

von io Uhr auf eine frühere Zeit. In der Studentengemeinde hat man den

Samstagabendgottesdienst eingeführt. Dieser Weg scheint der aussichtsreichste;

und wenn man der Kirche ohne Rücksicht auf möghche theologische oder
traditionelle Einwände soziologischerseits einen Rat geben woUte, so würde
dieser vermutlich folgendermaßen aussehen: die Kirche muß den Sonntag als

Tag des Gottesdienstes überhaupt verlassen und sich in Analogie zu
Freizeitbeschäftigungen begeben, die dem Gottesdienst soziologisch gleichen: dem
Theaterabend, dem Vortragsabend, ja auch dem Kinoabend, der bei vielen ein
fester Tag ist. Ein solcher Abend läßt sich erfahrungsgemäß leichter institu-
tionabsieren und würde manchem «weichen Freizeitverhalter» den Kirchgang
eher mögbch erscheinen lassen. — Aber ein solcher soziologischer Rat kann
und darf von der Kirche nicht ohne weiteres angenommen werden, aus
verschiedenen Gründen, auf die ich am Schluß eingehe.

Wandlung des Pfarrerberufes

Der Wandel der geseUschafthchen Verhältnisse hat auch den soziologischen
Ort des Pfarrers mit betroffen. Die soziologische Veränderung des Pfarrerberufes

steUt sich zunächst dar als der Verlust von Aufgaben, die dem Pfarrer in
der Agrargesellschaft über die im engeren Sinn theologische Bedeutung seines

Amtes hinaus zuwuchsen. Die hohe soziale Einschätzung des Pfarrerberufes
hatte gerade in dieser seiner geseUschafthchen Funktion ihren Grund und ist
heute einer sehr viel geringeren sozialen Wertschätzung gewichen. Als studierter

Mann war der Pfarrer Ratgeber in allen Dingen, die über die engen Grenzen
des Dorfes oder der Kleinstadt hinausführten. Für den Lehrer repräsentierte
er die Schulaufsichtsbehörde. Er förderte die Begabten unter den Schülern
durch Privatunterricht zur Vorbereitung auf das Gymnasium und vermittelte
Stipendien für diese Zögbnge. Den Bauern half er in juristischen Dingen, aber
auch in Fragen des Landbaus und der Ökonomie; ja selbst den Arzt ersetzte

er wohl hie und da.

Heute hat der Pfarrer aU diese Funktionen meist verloren, und zwar aus

zwei Gründen: einmal sind sie ihm abgenommen von einer GeseUschaft, die
diese Funktionen mit SpeziaUsten besetzt hat; zum anderen aber mußte er sie

abgeben, da er in einer immer kompbzierter werdenden GeseUschaft solche

Aufgaben guten Gewissens nicht mehr erfüUen konnte. Es ist vielmehr inzwischen

so, daß ein verantwortungsvoUer Pfarrer sogar einen Teil seiner Seel-

897



sorge an den Psychotherapeuten abgibt, wie er im ganzen seines Tuns
angewiesen ist auf fachliche Kenntnisse und fachbchen Rat anderer Diszipbnen.

Sichtbar wird der Funktionsverlust des Pfarrerberufes unter anderem in dem

Ergebnis einer Befragung, das Reigrotzki berichtet7. Auf die Frage, ob es

einen Menschen gebe, an den man sich in einer schwierigen Situation wenden
könne, um sie in Offenheit zu besprechen, antworten 68% der Befragten mit
ja, von diesen 68% geben aber nur 3% den Pfarrer als mögbchen Partner eines

solchen vertraulichen Gespräches an. Diese Zahl hält sich im übrigen wieder
innerhalb des Bandes von 2 bis 5 % Kirchentreuer.

Die Entfernung des Pfarrerberufes von den Erfordernissen der modernen
Gesellschaft hat in Holland zu einer Lösung geführt, die symptomatisch ist
und gleichzeitig einen Weg weist, wie der Entfremdung des Pfarrers von der
Gesellschaft, in der er wirken will, begegnet werden kann. Der niederländische
Staat hat sich bereit erklärt, den Abschluß des Theologiestudiums als Voraussetzung

für ein verkürztes sozialwissenschaftliches Studium anzuerkennen und
den Absolventen dieser staatlichen Sozialausbildung ein Diplom für beratende
Berufe (Erziehungsberater, Eheberater und dergleichen) zu erteilen. Nachdem
diese Praxis eingeführt und bekannt geworden war, stieg die Zahl der
Theologiestudenten wesentlich an, und sogar aus anderen Fakultäten wechselten
Studenten zur Theologie über mit dem Ziel, aus christbcher Verantwortung,
aber in einer staatlich anerkannten und gesellschaftlich unmittelbar wirksamen
Position ihren Dienst am Menschen zu tun. Interessant ist, daß keiner dieser

theologischen Sozialarbeiter Wert darauf legt, seine theologische Herkunft in
seinem Amte oder bei den Ratsuchenden bekanntzumachen.

Der Verlust der sozialen Bedeutung des Pfarrerberufes führt gegenwärtig
zu einem Dilemma, das ich nur kurz skizziere. Auf der einen Seite gewinnt
das Predigtamt eine bisher nicht gekannte Bedeutung. Besonders für die
evangelische Kirche gilt, daß sie zu einer reinen Pastorenkirche geworden ist, in der
die Predigt zur einzigen Quelle rehgiöser Wertübertragung zu werden droht.
— Auf der anderen Seite aber wird dem Pfarrer gleichzeitig zugemutet, auf den

von der GeseUschaft für wichtig gehaltenen Gebieten Vorbild zu sein, oder

um es anders zu sagen: mit der Zeit zu gehen. Bekannt ist der FußbaU- und
Jazzpastor der Jugend. Bei den Erwachsenen wirkt häufig ein Pastor in dem
Maße positiv, in dem er sich «wie ein gewöhnbcher Mensch benimmt» und
sich der christlichen Botschaft weitgehend enthält. Man mag nicht, wenn ein
Pastor «predigt».

Diese Einschätzung hat den Pfarrer in letzter Zeit immer stärker auf einen

Weg geführt, der mit dem Wort «Veranstaltungskirche» gekennzeichnet ist:
der Pfarrer wird zum Veranstalter, zum Werbemanager seines Unternehmens
Kirche oder Christentum; er organisiert Tagungen, Begegnungen, Gespräche,
Diskussionen, ganz nach der Art des säkularen Tagungsbetriebes. Das Ziel
dieser Tagungen ist meist, verschiedene gesellschaftliche Gruppen miteinander

898



ins Gespräch zu bringen. Dabei werden Gruppen bevorzugt, die in einer natürbchen

oder akuten Spannung leben. Man hofft, das Kbma zwischen solchen

heterogenen Gruppen zu verbessern, indem man sie unter dem Zeichen christbcher

Botschaft, die aber nie aufdringhch verkündet wird, an einen Tisch

bringt. So wichtig dieser Dienst, gesellschaftbch betrachtet, sein mag, so skeptisch

wird er teilweise in der Kirche selbst beurteilt. Man hat das Gefühl,
daß die Kirche sich bereits zu sehr auf eine Gesellschaft eingelassen hat, die

von sich her aUes andere als christlich ist, sondern nach ihren eigenen Gesetzen

lebt. In einem interessanten Aufsatz hat Joachim Matthes gezeigt, daß die
kirchbche Sozialarbeit in den Betrieben sich bereits konformistisch in das

pragmatische ModeU von «Menschenführung und Betriebskhma» eingepaßt
hat und auf diese Weise ihren christlichen Auftrag vielleicht ebenso verfehlt
wie vor hundert Jahren schon einmal8.

Kirche in der Massengesellschaft

Das wesentbche Kennzeichen der Kerngemeinde hegt in der Innerhchkeit einer

Glaubensentscheidung, die sozial so gut wie gar nicht abgestützt ist. Man
kann, dieses Merkmal des kirchentreuen Christen radikahsierend, sagen, daß

die persönhche Glaubensentscheidung nicht nur keine äußere Stützung in der

gegenwärtigen Gesellschaft, sondern in der Struktur dieser Gesellschaft als

Massengesellschaft ihren Widersacher findet. Wenn schon unsere Gesellschaft
als pluralistische grundsätzhch jeder weltanschaulichen Richtung Freiheit gibt,
ist sie auf der anderen Seite eine konformistische GeseUschaft in dem Sinne,
in dem Riesman von dem gesellschaftlichen Typ des außengelenkten Individuums

spricht9. Man orientiert sich an dem Verhalten der meisten, und das

bedeutet in unserem Zusammenhang: an dem Verhalten der Christen im
volkskirchlichen Sinne, die zwar getauft, konfirmiert und kirchhch getraut
sind, darüber hinaus sich der kirchbchen Gemeinde aber wenig verbunden
wissen. — Hier liegt der Einwand nahe, diese Situation sei keineswegs neu,
denn das Christentum sei seit Konstantin möglicherweise immer nur von
wenigen glaubensmäßig, von den meisten aber institutionell vertreten worden.
Das mag so gewesen sein. Die gegenwärtige Situation der Kirche aber
unterscheidet sich von allen früheren durch den Umstand, daß man von einer
christbchen Kulturbedeutung unserer Gesellschaft kaum noch sprechen kann.
Unsere GeseUschaft ist weder christlich noch heidnisch, sondern eine Mischung
von beidem und huldigt im ganzen einem christbchen Konformismus, der das

Christentum im Gesellschafthchen zur Ideologie und im Pohtischen zur
Gegenideologie zu mißbrauchen droht. Protestbewegungen wie die Szczesnys und
seiner Gruppe sind dafür symptomatisch10.

Soziologisch erheben läßt sich der Problemkreis Kirche und MassengeseUschaft

gut in einem kleinen Ausschnitt, nämbch dem Eingbederungsvorgang

899



von Flüchtlingen. Von Hause aus kirchUch stark gebundene Flüchtlinge
behalten ihre kirchbchen Gewohnheiten in den Auffanglagern und in der ersten
Zeit ihrer berufbchen und sozialen Eingüederung noch bei. Ja, man kann in
dieser Zeit sozialer Verunsicherung zunächst eine verstärkte Hinwendung zur
Kirche als dem zur Zeit einzigen Ort geistiger und sozialer Integration beobachten.

In dem Maße aber, in dem die Vertriebenen dann Anschluß an unsere
GeseUschaft finden und aus Flüchtlingen zu Wohlstandsbürgern werden, passen

sie sich in der Regel auch auf kirchbchem Gebiet den Normen
geseUschafthchen Verhaltens an und gehen nur noch sporadisch zur Kirche. Dieser
bei Flüchtbngen zu beobachtende Vorgang findet übrigens seine genaue
Parallele bei Umsiedlern vom Lande in die Stadt.

Kirche und Industriegesellschaft

Bei der folgenden Erörterung handelt es sich nicht um ein institutioneUes,
sondern um ein wissenssoziologisches Problem. Der Wandel von der Agrar-
geseUschaft zur Industriegesellschaft hat eine FüUe von wissenssoziologischen
Schwierigkeiten mit sich gebracht. Auf kirchbch-theologischem Felde erscheinen

solche Schwierigkeiten aber ernster als auf säkularem Gebiet, wo ein der
realen Entwicklung nachhinkendes Bewußtsein kaum je in einen derart
tiefgreifenden Widerspruch führen kann. Die soziologisch-hermeneutischen
Schwierigkeiten, denen sich die heutige Theologie im Verständnis und in der

Auslegung entscheidender Stücke der Heihgen Schrift gegenübersieht, erklärt
zum TeU die erstaunhche Tatsache, daß die christhche Mission in den noch
agrarischen Gebieten der Erde bessere Erfolge erzielt als im industrieUen

Europa. — Ich veranschauliche diese wissenssoziologische Problematik an

nur einem Beispiel und muß es dem Leser überlassen, sich der Fülle ähnhcher

Schwierigkeiten zu erinnern, von denen in diesem Zusammenhang nur solche
interessant sind, deren Ursachen in sozialen Veränderungen seit der Niederschrift

der Bibel hegen und als hermeneutische Schwierigkeiten erst seit der
Mitte des letzten Jahrhunderts überhaupt auftauchen, da sich, was die
Agrarstruktur der GeseUschaft betrifft, von Jesu Zeit bis zur Mitte des 19. Jahrhundert

nichts geändert hat.
Die vierte Bitte des Vaterunsers «Unser täghch Brot gib uns heute» ist

unmittelbar verständhch nur in einer GeseUschaft, deren Ernährung direkt
abhängt von « Saat und Ernte, Frost und Hitze, Sommer und Winter, Tag und
Nacht», wie es in Genesis 8, 22 heißt. Eine schlechte Ernte bedeutete früher
unmittelbar Hungersnot, und die Heihgkeit des Brotes war Zeichen dieser

prinzipiellen Unverfügbarkeit. — Heute dagegen wissen wir uns selber
verantworthch für den Hunger in der Welt, weil wir erkennen, daß er kein Ergebnis
mangelnden Regens, sondern ein sozialpobtisches wie internationales Vertei-

900



lungsproblem ist. Zwar geschieht aUes Wachsen und Reifen weiterhin unter
der Voraussetzung von Saat und Ernte, Frost und Hitze, aber der Mensch hat
in der Moderne technische und ökonomische Mechanismen entwickelt, die aus
der natürbchen Abhängigkeit eine indirekte Abhängigkeit gemacht haben, eine

Abhängigkeit vom Welthandel und der eigenen Produktion auf Gebieten, die
vöUig unabhängig sind von Saat und Ernte, Sommer und Winter. Für die
vierte Bitte des Vaterunsers stellt sich damit, zumindest psychologisch, das

Problem, wie sie — diese Konsequenz scheint unvermeidbch — uminterpretiert

werden soll. Diese neue Interpretation müßte der Tatsache Rechnung
tragen, daß der Mensch selber den Verteilungsmechanismus (dem Anspruch
nach) in der Hand hat und somit fähig wird, Brot ökonomisch zu schaffen,
selber zu produzieren (wie er es übrigens auch im engeren Sinne des Wortes
schon zu tun unternimmt, wenn man an die nahrungsmittelchemischen und die

witterungslenkenden Untersuchungen der jüngsten Zeit denkt). — Von dieser

Uminterpretation wird das kirchbche Erntedankfest betroffen, und es ist nur
konsequent, wenn einer jener Industriepfarrer vor einigen Jahren beim
Erntedankfest statt der übbchen Feldfrüchte eine blanke stählerne KurbelweUe vor
den Altar legen Ueß. Diese Kurbelwelle ist nicht gewachsen, sondern von
Menschenhand produziert, repräsentiert aber gerade deshalb im Industrieland
das, was die vierte Bitte meint : Brot, das heißt Arbeit und Einkommen. Nun
kann nicht zweifelhaft sein, daß es sinnvoll ist, um Arbeit und Einkommen zu
beten. Und doch ist nicht zu übersehen, daß es sich bei dieser leichten
Verschiebung des Sinnes um einen entscheidenden Sprung von persönbcher
Betroffenheit zum rechnerischen Kalkül (wie im FaUe der Arbeitslosigkeit von
persönbcher Schuld zum pohtischen und wirtschaftbchen Schicksal) handelt.
Wir aUe gehen von der Voraussetzung aus, daß, prinzipiell, die Verhältnisse
in Ordnung zu bringen sind und mehr: daß es unsere Pflicht ist, sie in
Ordnung zu bringen. Wir können die Weltwirtschaft nicht Gott überlassen wie
der Bauer bisher das Wetter Gott überlassen mußte, und das Warten hat den
Charakter einer Tugend vielfach eingebüßt. — Wie mit der vierten Bitte ist
es mit vielen Stücken der Bibel; und nachdem die Geschichtswissenschaft, die

Philosophie und die Naturwissenschaften ihren Streit mit der Theologie in den

vergangenen Jahrhunderten ausgetragen haben, scheint es, als ob der heute
aktueUe Gesprächspartner der Theologie die Soziologie sei. Ob sie dies

aUerdings zu Recht ist, diese Frage sei zum Schluß mit wenigen Strichen weniger
beantwortet als gestellt11.

Das Verhältnis von Soziologie und Theologie

Eine viel verbreitete Ansicht geht heutzutage dahin, daß der Soziologe dem

Theologen die geseUschaftbche Wirkbchkeit zeigt, wie «sie ist», das heißt ein

objektives Bild ihrer üefert und sich dabei jedes Urteils darüber, wie sie zu sein

901



habe oder womögbch nach christbchen Gesichtspunkten zu ändern sei,
enthalte. Nach dieser Auffassung, die von denjenigen Theologen, die selber

Kirchensoziologie treiben, meist geteilt wird, dient die Soziologie der Kirche im
Sinne einer Art soziologischer Hermeneutik dazu, die Verkündigung und die

Seelsorge so zu betreiben, daß sie von der gegenwärtigen Gesellschaft
vernommen und aufgenommen zu werden vermag.

Bei solch positiver Beurteilung des Verhältnisses beider Diszipbnen scheint
mir eine Voraussetzung übersehen zu werden, die die Soziologie betrifft und
heute von ihr selbst wieder stärker betont wird: die Soziologie nämhch ist
keineswegs eine voraussetzungslose und wertfreie Wissenschaft, wie sie von
der Theologie und auch von einigen ihrer eigenen Vertreter gern gesehen und
beansprucht wird. Ich kann auf die neu in Gang gekommene Diskussion über
die axiomatischen Voraussetzungen der Soziologie nicht näher eingehen und
beschränke mich auf die hier nicht ausgewiesene Vermutung, daß die Soziologie

gerade da, wo sie meint, ohne einen sie selbst transzendierenden axiomatischen

Bezugspunkt auszukommen, notwendig zu einer konformistischen
Lehre von der Erhaltung der gegenwärtigen Gesellschaft wird. Indem die

Soziologie die gegenwärtige Gesellschaft in ihren Strukturen als wissenschaftliches

Objekt voraussetzt, läßt sie sich, wenn sie nicht ausdrücklich wertorientiert

ist, positiv auf sie ein. In jeder ihrer angebhch wertfreien, rein analytischen
Analysen steckt somit der unausgesprochene Rat, die gesellschafthche
Wirklichkeit nicht zu verändern, sondern sich ihr zu akkomodieren.

Einer solchen Soziologie gegenüber, die Gesellschaft als letztes Axiom
ihres wissenschafthchen Tuns versteht, ist die Kirche in einer fast wehrlosen
Situation und überdies mit einem Schuldkomplex beladen: sie hat im 19.
Jahrhundert den Anschluß an die Arbeiterschaft verloren und ist bisher kaum in
der Lage, die Probleme der modernen GeseUschaft für sich theologisch oder
praktisch befriedigend zu lösen. Sie wird also — das ist die eine von zwei
Möghchkeiten — geneigt sein, dem unausgesprochenen Rat einer Soziologie zu
vertrauen, die sich als positivistische stets der Gegenwart verpflichtet weiß,
und sich dergestalt der modernen GeseUschaft akkomodieren. Hier gibt es der
Sache nach dann keine Grenze, und es wäre nicht einzusehen, warum nicht in
einiger Zeit die Kirche für ihre Sache mit denselben Mitteln werben soll wie
eine Zigarettenfirma für eine neue Zigarette, das heißt unter Benutzung auch

tiefenpsychologischer Methoden. Tut die Kirche dies nicht, wird sie — das ist
die profane Prognose des Soziologen — den Wettlauf mit den anderen Kräften
der GeseUschaft verheren.

An diesem Punkte aber setzt eine Kritik innerhalb der Kirche selbst ein,
eine Kritik, die, ins Extrem getrieben, die zweite alternative Beziehung
zwischen Kirche und moderner GeseUschaft bezeichnet. Diese Beziehung wäre
absolut negativ. Vor wenigen Jahrzehnten gab es in Deutschland eine solche
mehr oder weniger radikale Verneinung der modernen Gesellschaft seitens der

902



Theologie. Man glaubte, in einer industriellen und MassengeseUschaft Gottes

geschichtlichen WiUen nicht mehr am Werke zu sehen. Bezeichnenderweise
aber befand sich diese kulturkritisch eingestellte Theologie in völliger
Übereinstimmung mit der kulturkritisch orientierten Soziologie jener Zeit. Beide

orientierten sich an der vergangenen Agrargesellschaft und ihren romantisch
interpretierten Strukturen.

Zwischen diesen beiden Extremen : einer bedingungslosen Auslieferung der
Kirche an die moderne GeseUschaft und ihrer radikalen Verneinung muß die
Kirche einen Weg finden, der theologisch verantwortet und praktisch gangbar
ist. Diesen Weg zu finden, ist Aufgabe einer christbchen Theologie der
Gesellschaft und aUgemein einer theologischen Sozialethik, wie sie in Ansätzen
hie und da zu finden ist. Die prinzipielle Spannung aber, die zwischen der
christbchen Gemeinde der Heihgen und einer profanen menschbchen Gesellschaft

besteht, wird auch sie nicht aufheben wollen und können.

'Vgl. vom Verfasser: Politische Theologie und Politikwissenschaft, in: Gesellschaft —
Staat — Erziehung, 8. Jg., 1963, S. I42ff. 2Vgl. Joachim Matthes: Ideologische Züge in der

neueren evangelischen Sozialarbeit, in: Lutherische Rundschau, 10. Jg., i960, S. 35. 3Die
folgenden Angaben finden sich in dem Buche Religion ohne Entscheidung von Hans Otto
Wölber (Göttingen 1959). Sie wurden zuerst veröffentlicht in: EMNID — Informationen,
II. Jg., 1959, Nr. 20 vom 16. Mai 1959, S. 2ff. 4Vgl. H. O. Wölber, a. a. O., S. 117. 6Die
theologische Begründung für diese Vermutung muß ich mir hier versagen. Zum
Verständigungsproblem zwischen Soziologie und Theologie vgl. vom Verfasser: Zum Dialog zwischen
Soziologie und Theologie, in: Zeitschrift für evangelische Ethik, i960, S. i59ff. 6Vgl. Vicco
Graf Blücher: Freizeit in der industriellen Gesellschaft. Stuttgart 1956, S. 890". 'Erich Reig-
rotzki: Soziale Verflechtungen in der Bundesrepublik. Tübingen 1956, S. i6f. 8Joachim
Matthes, a. a. O., S. 30fr. Vgl. auch sein jüngst erschienenes Buch: Die Emigration der
Kirche aus der Gesellschaft. Hamburg 1964. 'David Riesman: Die einsame Masse. Neuwied
1956. 10Vgl. Gerhard Szczesny: Die Zukunft des Unglaubens. Zeitgemäße Betrachtungen
eines Nichtchristen. München 1958. uFür eine ausführlichere Diskussion vgl. vom Verfasser :

Zum Dialog zwischen Soziologie und Theologie, a. a. O.

Bibliographie

J. Wach: Religionssoziologie, 4. Aufl., 1951.
D. Bonhoeffer: Communio sanctorum, 2. Aufl., 1954.
G. Wurzbacher: Das Dorf im Spannungsfeld industrieller Entwicklung, 1954.
K. Kupisch : Zwischen Idealismus und Massendemokratie. Eine Geschichte der evangelischen

Kirche in Deutschland 1815—1945, 1955.
E. Reigrotzki: Soziale Verflechtungen in der Bundesrepublik, 1956.
N. Greinacher: Soziologie der Pfarrei, 1956.
V. Graf Blücher: Freizeit in der industriellen Gesellschaft, 1956.
H. Schelsky: Ist Dauerreflexion institutionalisierbar? In: Z. f. ev. Ethik, 1957, S. 153fT.

H. D. Wendland: Kirche in der modernen Gesellschaft, 2. Aufl., 1958.
G. Szczesny: Die Zukunft des Unglaubens. Zeitgemäße Betrachtungen eines Nichtchristen,

1958.
T. Rendtorff: Die soziale Struktur der Gemeinde, 2. Aufl., 1959.
J. Freytag: Die Kirchengemeinde in soziologischer Sicht, 1959.

903



R. Köster: Die Kirchentreuen, 1959.
D. Goldschmidt: Standort und Methoden der Religionssoziologie, in: Verhandlungen des

14. Deutschen Soziologentages, 1959.
H. O. Wölber: Religion ohne Entscheidung. Volkskirche am Beispiel der jungen Generation,

1959-
D. Goldschmidt, F. Greiner, H. Schelsky: Soziologie der Kirchengemeinde, i960.
W. D. Marsch: Kirche als Institution in der Gesellschaft, in: Z. f. ev. Ethik, i960, S. 73fr.
M. Greiffenhagen: Zum Dialog zwischen Soziologie und Theologie, in: Z. f. ev. Ethik, i960,

S. 159ft
J. Moltmann: Die Rose im Kreuz der Gegenwart, in: Pastoraltheologie, 50. Jg., 1961,

S. 272ft
H. E. Tödt: Theologie der Gesellschaft oder theologische Sozialethik? In: Z. f. ev. Ethik,

1961, S. 21 iff.
D. Goldschmidt und J. Matthes: Probleme der Religionssoziologie, 1962 (mit ausführlicher

Bibliographie).
F. Fürstenberg, Religionssoziologie, 1964.
J. Matthes: Die Emigration der Kirche aus der Gesellschaft, 1964.

Das Eindringen der Roten Armee in Rumänien
und Bulgarien im Jahre 1944

PETER GOSZTONY

Mitte 1944 trat der Zweite Weltkrieg in seme letzte und entscheidende Phase.
Nach den strategischen Vereinbarungen des Abkommens von Teheran
zwischen den USA, Großbritannien und der Sowjetunion wurde Hitlers «Festung
Europa » von drei Seiten, zu Lande, aus der Luft und zu Wasser, gleichzeitig
berannt.

Übertönt vom Kriegslärm und Siegestaumel der AlUierten, kaum beachtet

von den Menschen im Westen, voUzog sich in der zweiten Jahreshälfte im
Südosten des Kontinents eine Entwicklung, die bereits die Schatten des

späteren Schicksals Europas und der freien Welt vorauswarf: der Vorstoß der
Roten Armee auf den Balkan, zur mittleren Donau und weit über diesen Strom
hinweg. Was das Zarenreich jahrhundertelang angestrebt und niemals erreicht
hatte, erzielten jetzt, in der Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts, die Truppen
StaUns. Die Vereinbarungen von Teheran und Quebec, der offene, eindeutige

904


	Kirche in der modernen Gesellschaft

