Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 10

Artikel: Kirche in der modernen Gesellschaft
Autor: Greiffenhagen, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161652

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirche in der modernen Gesellschaft

MARTIN GREIFFENHAGEN

Die Frage nach der Stellung der Kirche in der modernen Gesellschaft schlie3t
zwei Problemkreise ein, von denen der eine so alt ist wie das Christentum und
der andere so jung wie das, was man «Moderne» nennt. Der erste Problem-
komplex betrifft allgemein die spannungsvolle Beziehung von Kirche und
Gesellschaft. Kirche und Gesellschaft stehen als geistgestiftete Gemeinde und
als sikulare Gesellschaft in einem Gegensatz, der von der Entstehung des
Christentums an bis heute Inhalt christlicher Botschaft und Gegenstand theo-
logischer Reflexion ist. Das Problem Kirche und Gesellschaft ist als das
Problem «communio sanctorum» und «societas humana» in der Bibel selbst
und spiter durch ihre Auslegung in vielerlei Gestalt formuliert und hat die
reale Geschichte des Abendlandes nachhaltig bestimmt.

Geschichtliche 1V oraussetzungen

Die Erhebung der christlichen Religion zur Staatsreligion durch Theodosius
hat zu einer Erscheinung gefithrt, die man am besten als Kulturbedeutung
des Christentums bezeichnet. Bis zum Ausgang des Mittelalters nimlich galt
die Bibel als das Grundgesetz der Staats- und Gesellschaftsordnung; wer sich
diesem Grundgesetz nicht verpflichtet fithlte oder es wie die Juden ausdriick-
lich ablehnte, fiel aus simtlichen sozialen Verflechtungen heraus.

Die Reformation hat diesen mittelalterlichen Einklang, diese Zuordnung
von Kirche und Gesellschaft zerstort und die Integrationswirkung der christ-
lichen Religion fiir Staat und Gesellschaft prinzipiell aufgehoben. Die Tatsache
zweier rivalisierender und sich im Burgerkrieg bekimpfender konfessioneller
Parteien bedeutete das Aufkommen des ersten gesellschaftlichen Pluralismus
in Europa. Nach vergeblichen Versuchen, die Integrationskraft der Religion
politisch zu erhalten (etwa durch das Prinzip cuius regio, eius religio), gab
der absolute Staat die Konfession meist als Privatsache frei und siedelte sie
damit im Raum der Gesellschaft an, einem Raum, der in bezug auf staatliches
Handeln fiir indifferent erklirt wurde. Durch diesen Akt wurde die christliche
Religion in Gestalt beider Konfessionen, was ihre staatliche und gesellschaft-
liche Bedeutung betraf, in gewisser Weise degradiert. Sie wurde das iibrigens
auch und in besonderem MaBe da, wo man staatlicherseits versuchte, sich
ihrer als Staatsreligion zu versichern. Der absolute Staat wollte in diesem Fall
die Integrationskraft der Religion, nicht aber diese selber. Ganz gleich also,

889



ob die christlichen Konfessionen im Absolutismus zu gesellschaftlichen Grup-
pen degradiert oder ob sie in den unmittelbaren Dienst detr Souverinitit und
Staatsraison gestellt wurden: in beiden Fillen verlor die christliche Religion
ihre durch mittelalterliche Politik und Theologie errungene Stellung, derzu-
folge die Verbindung von Kirche und Gesellschaft ein Verhiltnis positiver
Zuordnung war.

Seither stehen die christlichen Kirchen unter dem Zeichen einer steten
Schwichung ihrer staatlichen, gesellschaftlichen und allgemein: ihrer Kultur-
bedeutung. Unser Leben ist keineswegs mehr christlich, wenn man den Maf3-
stab einer christlich geformten Kultur anlegt. Dasselbe gilt fiir die staatlichen
und gesellschaftlichen Institutionen, die simtlich in hohem Mafe sikularisiert
sind. Am deutlichsten wird dieser Sachverhalt, wenn man auf die Fiille der
Ideologien blickt, mit denen man in der Moderne versucht hat, die fehlende
religiose Integrationskraft des Christentums kiinstlich durch Ersatzreligionen
auszugleichen, um auf diese Weise zu einer Homogenitit, einer gesellschaft-
lichen Gleichgesonnenheit zu gelangen, fiir deren MaBstab man sich entweder
restaurativ auf das Mittelalter oder revolutionir auf die Zukunft berief.

«Kirche» und «Gemeinde»

Wir sind nun schon unversehens im zweiten Problemkreis, der in unserem
Thema enthalten ist und uns heute beschiftigen soll. Man konnte, das Thema
radikalisierend und ihm eine gewisse Spitze gebend, fragen nach dem Verhilt-
nis der «alten» Kirche, der Kirche mit einer bald 2000 Jahre alten Tradition,
zur modernen Gesellschaft, wobei die Modernitit dieser Gesellschaft ver-
schieden datiert werden kann, je nach den Gesichtspunkten, von denen man
ausgeht.

Im folgenden habe ich stets beide groBen Kirchen im Auge, es sei denn,
ich schrinke mich ausdriicklich ein. Alle statistischen Angaben beziehen sich
auf die Verhiltnisse in der Bundesrepublik.

Die Stellung der Kirche zur modernen Gesellschaft ist durch ein merkwiir-
diges MiBlverhiltnis bezeichnet: auf der einen Seite ist die offentliche Stellung
der Kirche von, so scheint es, hoher Stabilitit und weitreichender Macht.
Wenn sie schon alle biirgerlich-rechtlichen Funktionen an den Staat hat ab-
treten missen und das Kirchenbuch, das uber Taufe, EheschlieBung und
Bestattung Auskunft gibt, nur noch fur die Kirchengemeinde, nicht aber fiir
die biirgerliche Gemeinde von Interesse ist, gehéren beiden groBen Kirchen
insgesamt rund 959, des Volkes als Mitglieder an. Man wird in seine Kirche
immer noch hineingeboren und mulB seinen Austritt aus ihr eigens beim Amts-
gericht erkliren. Die Zahlen fiir die Konfirmation, beziehungsweise Kom-
munion, die kirchliche Trauung und Bestattung schwanken zwischen 8o und

890



859 Die Kirchen werden vom Staat mit hohen Summen unterstiitzt, Sum-
men, die sich aus der Sikularisation des Kirchengutes herleiten und in Staats-
kirchenvertrigen neu festgesetzt werden. Die 6ffentliche Beachtung der Sonn-
tage und der kirchlichen Feiertage ist erheblich. Die kirchliche Jugendarbeit
erfreut sich starker staatlicher Unterstitzung und finanzieller Férderung. Der
Betrag, der beispielsweise von Bundes- und Landeszentralen fiir politische
Bildung der kirchlichen Jugendarbeit zugefuhrt wird, ist von 1954 bis 1959
von 300 ooo auf 5 Millionen DM gestiegen2. — Die theologischen Fakultiten
gehoren immer noch den staatlichen Universititen an, zudem als die wiirdigsten.
— Die Kirchen sind in allen wichtigen Verbinden vertreten, und ihr unmittel-
barer politischer Einflu} in den Parteien und durch die Parteien ist erheblich,
wobei es gleichgiiltig sein kann, woher er sich erklirt und wieviel dieses Ein-
flusses etwa noch aus der Nachkriegszeit stammt, in der die Kirchen als einzig
funktionierende Verwaltung viele Funktionen ausiibte, die inzwischen eigene
Triger gefunden haben.

Dieser imponierenden institutionellen Kraft der Kirchen steht jedoch ein
sich immer mehr ausbreitendes Desinteresse des Volkes am kirchlichen Leben
gegeniiber. Dieses offensichtliche Desinteresse 1it sich ebenfalls in Zahlen
fassen, wennschon es natiirlich leichter ist, genaue Zahlen tiber Kirchenzuge-
horigkeit und Kirchenaustritte zu gewinnen als tber jene Interna, die man
meint als Kriterien fiir das, was man Gemeindeleben nennt, heranziehen zu
sollen. Die erste Zahl, die hier von Interesse ist, ist die des durchschnittlichen
Gottesdienstbesuches. Sie schwankt nach Konfessionen, Stadt und Land, den
verschiedenen Altersstufen und Geschlechtern zwischen 2 und 5 Prozent. An
Weihnachten liegt sie bei 10 Prozent. Schon diese Prozentzahlen lassen auf
eine deutliche Divergenz zwischen der duleren Mitgliedschaft und der inneren
Zugehorigkeit zur Kirche schlieBen. Noch sprechender wird dieser Eindruck
bei den Zahlen, die man fiir den durchschnittlichen Abendmahls- oder Kom-
munionsbesuch schitzt. Ahnliches gilt fiir die hiusliche Sitte des Tischgebetes,
der Abendandacht oder anderer erhebbarer Anzeichen fir ein vom christlichen
Glauben geprigtes Leben.

Sehr viel interessanter als solche rein statistische Feststellungen sind die
Ergebnisse von Untersuchungen, wie sie die Kirchensoziologie der Gegen-
wart in immer reicherem MaBe zutage fordert. Diese Untersuchungen arbeiten
mit allen in der Sozialforschung — also etwa auch in der Marktforschung —
iblichen Methoden ; und die folgenden Beispiele stammen aus einer gro3ange-
legten Befragung von Jugendlichen, die der Kirche nicht abweisend gegen-
iberstehen, sondern im Gegenteil christlichen Jugendgruppen angehoren.
Von den Evangelischen gehen ein Drittel regelmiBig und zwei Drittel un-
regelmiBig zur Kirche. Bei den katholischen Jugendlichen kehrt sich dieses
Verhiltnis genau um: zwei Drittel besuchen die Kirche regelmiBig, ein
Drittel unregelmiBig. Die Antworten, die diese Jugendlichen auf bestimmte

891



Fragen geben, zeigen, wie unsicher selbst bei kirchentreuen Menschen das
christliche Lehr- und Glaubensgut bewahrt wird, wie stark aber andererseits
die institutionelle Kraft der Kirchen sich erhalten hat3.

Die Frage, ob sie vermutlich ihre Kinder spiter taufen lassen wiirden, be-
antworten 939, der Befragten positiv. — Unter diesen Jugendlichen, die ihre
Kinder taufen lassen wiirden, begriinden dies aber nur 49, damit, daB die
Taufe Erlésung von Erbsiinde bedeute und von Gott eingesetzt sei. — Ganz
dhnlich steht es mit der Beurteilung der Trauung. Unter dem hohen Prozent-
satz derer, die eine kirchliche Trauung fiir notwendig halten, begriinden dies
nur 69, damit, dal die Ehe ein Sakrament, beziehungsweise eine Glaubens-
gemeinschaft sei. — Dal3 der Mensch eine Religion brauche, glauben von dem
befragten Kreis der Kirchentreuen rund 809, aber nur rund 509, fithren ihren
bisherigen Lebensweg auf gottliche Fugung zuriick.

Diese Zahlen mogen gentigen, um einmal die grofle religiése Verunsiche-
rung, zum anderen aber die starke soziale Bedeutung der Kirche zu zeigen.
Bei der Kindertaufe ist das soziale Motiv, wie die Untersuchung des niheren
zeigt, am deutlichsten: die Taufe bedeutet den meisten heutzutage eine Art
sozialer Vorsorge, die die Eltern ihren Kindern angedeihen lassen. In dem
MafBe, in dem die Taufe auf diesen Charakter der «sozialen Ausstattung»
reduziert wird, werden die Kinder zum sozialen Motiv der religidsen Bindung
schlechthin®. Um meine Kinder taufen lassen zu kénnen, mul3 ich méglichst
selber getraut, und um getraut zu werden, muf} ich konfirmiert sein. Die
Konfirmation setzt jedoch die Taufe voraus. So schliefit sich der Kreis eines
Begriindungszusammenhanges, bei dem sich soziale und religiose Motive mit-
einander mischen.

Die moderne Kirchensoziologie befragt kirchliches Leben und christliches
BewuBtsein vornehmlich nach MaBgabe des soziologischen Gesichtspunktes,
das hei3t unter der Annahme eines starken Einflusses gesellschaftlicher Krifte
auf das kirchliche Leben. DaB sie als eine solchermaBen orientierte Kirchen-
soziologie nur mit den Erscheinungsformen christlicher Glaubenshaltung,
nicht mit dem christlichen Glauben selber befa3t ist, bedarf keiner ausdriick-
lichen Bekriftigung. Trotzdem gehen die Impulse zu einer solchen Kirchen-
soziologie wesentlich von kirchlichen Stellen selbst aus. Es sind vornehmlich
Theologen, die sich fiir kirchensoziologische Fragestellungen interessieren.
Das hat seine guten Griinde. In dem MaBe, in dem die christliche Botschaft
gewisse Bevolkerungskreise, insbesondere die Arbeiterschaft, seit dem 19.
Jahrhundert nicht mehr erreichte, dringte sich die Vermutung auf, daf} die
gesellschaftlichen Verinderungen der Moderne auch auf das kirchliche und
Glaubensleben einen gewissen Einflul gehabt haben mdchten. Ineins mit die-
ser Vermutung aber ging die Besorgnis, die Kirche habe sich, ohne es not-
wendig zu wollen, innerhalb des gesellschaftlichen Wandlungsprozesses mit
sozialen Schichten identifiziert, die frither das Ganze, heute aber nur noch einen

892



Teil der Gesellschaft reprisentieren. Die Anfinge der Kirchensoziologie rei-
chen somit weit ins 19. Jahrhundert zuriick. Ich kann auf diese ersten Anfinge
der christlich-konservativen und der christlich-sozialistischen Bewegungen
nicht niher eingehen, sondern will nun das Thema «Kirche in der modernen
Gesellschaft» an einigen Beispielen votfithren. Dabei verfahre ich so, daB ich
das Problem zunichst auf fiinf Gebieten veranschauliche, die soziologisch gut
greifbar sind — ich wihle dafiir die Titel: Orzsgemeinde und Kerngemeinde —
Kirche und Freizeit — Wandlung des Pfarrerbernfes — Kirche in der Massengesell-
schaft — Kirche und Industriegesellschaft. Am SchluB3 will ich mich in knappen
Ziigen der sowohl soziologisch wie theologisch bedeutsamen Frage nach dem
Sinn kirchensoziologischer Forschung selbst zuwenden. Diese Frage ist dulerst
verwickelt und wird heute keineswegs eindeutig beantwortet, da sie als eine
Frage, die zwischen Soziologie und Theologie hin und her geht, schon von
den in Rede stehenden Disziplinen her eine verschiedene Beurteilung erfihrt.

Ortsgemeinde und Kerngemeinde

Die herkémmliche Gliederung der Kirche ist die nach Parochien, die sich
meist an den ortsgemeindlichen Grenzen orientieren. Nun hat die politische
Gemeinde ihre soziale Integrationskraft heutzutage in dem MaBe eingebiift,
in dem unsere Gesellschaft als Industriegesellschaft die Trennung von Wohn-
sitz und Arbeitsplatz fordert. Diese Trennung muBte das kirchliche Parochial-
prinzip besonders in den Stidten und in den Dérfern mit tiberwiegend indu-
striell beschiftigter Bevélkerung hart treffen. Ergeben sich nimlich auf siku-
larem Felde mancherlei Moglichkeiten, den verlorenen Zusammenhalt der
Ortsgemeinde durch neue Integrationsformen zu ersetzen, so entzieht die Mo-
bilitit det modernen Industriegesellschaft der Kirche weitgehend den sozialen
Boden. Der Mittelpunkt kirchlichen Lebens stellt sich bis heute in Gestalt der
Kirche und des sonntiglichen Gottesdienstes dar. In der alten Ortsgemeinde
nun fielen die weltlichen, gesellschaftlich-profanen Aktivititen weitgehend mit
dem kirchlichen Leben zusammen, und beide Bereiche waren eng aneinander
gekoppelt. Noch heute findet man diese enge Verbindung von Kirche und Ge-
sellschaft in rein agrarischen Gebieten, wo der sonntigliche Kirchgang be-
kanntlich mit allethand weltlichen Geschiften und Interessen verbunden ist.
Man geht zur Kirche, nicht allein um der christlichen Verkiindigung wegen,
sondern um bestimmte Leute zu treffen, um selber gesehen zu werden. Die
Frauen wollen ihre Sonntagskleider zeigen, die Minner im AnschluB an die
Kirche beim Bier iiber Korn und Viehpreise sprechen, die Jugend will sich fiir
den Abend verabreden.

Der Fortfall dieser ortsgemeindlichen Interessen bedeutet, daBl die soziale
Kontrolle kirchlicher Sitten immer mehr schwindet. Da der sonntigliche
Kirchgang nicht mehr von auBen durch soziale Konvention gestiitzt ist, wird

893



der Gottesdienstbesuch zwangsliufig zu einer rein innerlichen Angelegenheit,
zu einer Frage des Glaubens allein. Diese Verinnerlichung des kirchlichen Le-
bens findet ihren Ausdruck in einer Gemeindeform, fur die sich in der Kirchen-
soziologie inzwischen die Bezeichnung «Kerngemeinde» eingebiirgert hat.
Die Kerngemeinde besteht aus den im engeren Sinn Gldubigen und Frommen,
die ihre Gldubigkeit trotz der strukturellen Trennung von Kirche und Gesell-
schaft als eine vom Glauben gebotene Treue zur Kirche durchhalten wollen.

Das soziologische Bild dieser Kerngemeinden entspricht genau den Vermu-
tungen, die man auf Grund der eben skizzierten sozialgeschichtlichen Ent-
wicklung anstellen muf3: auBler einem Prozentsatz von glaubensmifBig stark
Gebundenen rekrutiert sich die Kerngemeinde vornehmlich aus sozial wenig
oder problematisch eingeordneten Menschen, das hei3t aus Alleinstehenden,
Alten und nicht berufstitigen Hausfrauen, die durch den Wohnsitz der kirch-
lichen Parochie verbunden sind und moglicherweise auch untereinander eini-
gen Kontakt halten. Menschen in der Bliite der Jahre, die mit dem Aufbau von
Beruf und Familie beschiftigt und ausgefullt sind, wird man in der Kern-
gemeinde weniger antreffen. Die Statistiken beweisen diesen Sachverhalt. Be-
sonders fiir Midnner ergeben sich die meisten sozialen Kontakte durch die be-
rufliche Sphire, wenn man von einigen Klubs und freizeitlichen Vereinigun-
gen absieht, die jedoch heutzutage meistens nicht ortsgemeindlich, sondern
tiberregional konstituiert sind.

Man hat neuerdings versucht, dieser Situation durch die Bildung von
sogenannten Paragemeinden zu begegnen. Besonders im Ruhrgebiet hat man
neben den ortsgemeindlich orientierten Parochien Industriepfarrer eingesetzt,
die eine Gemeindebildung nach dem Prinzip des gemeinsamen Arbeitsplatzes,
also des Industriewerkes, der Fabrik, anstreben. Diese Versuche sind bisher
wenig erfolgreich gewesen, haben jedenfalls vorerst noch keinen paragemeind-
lichen Stil kirchlichen Lebens schaffen konnen. Die Kirche hilt deshalb an dem
iberkommenen Parochialprinzip fest, das ihr zumindest die kirchliche Bindung
der Kinder, solange sie zur Schule gehen, ermoglicht. Die Jugendgruppen sind
denn auch fast die einzigen ortlichen Gruppen, die nicht unter dem Dilemma
der Kerngemeinde stehen, jedenfalls nicht bis zur Konfirmation und bis zum
Eintritt ins Berufsleben.

Die Kerngemeinde stellt sich soziologisch dar in einer Reihe von Kreisen:
Minnerkreis, Frauenkreis, Jungminnerkreis, Jungmidchenkreis, Altenkreis,
Miitterkreis, Ehepaarenkreis und was dergleichen Kreise mehr sind, so dalB3
man in der Kirche selbst kritisch von einer «Verkreisung» der Gemeinden
spricht. Die Zugehorigkeit zur Kerngemeinde bestimmt sich neben einem
moglichst regelmiBigen Gottesdienstbesuch wesentlich nach der Zugehorig-
keit zu mindestens einem dieser Kreise.

Die scharfe Trennung von Kerngemeinde und der éibrigen, nur bei Amts-
handlungen in Erscheinung tretenden Kirchengemeinde fithrt aber zu einer

894



bedenklichen Erscheinung: die Kerngemeinde nimlich trigt — diese Konse-
quenz ist gar nicht zu vermeiden — stark elitire Ziige. Sie verficht den An-
spruch, die Kirche iiberhaupt zu reprisentieren. Die zur Kerngemeinde Ge-
horenden, das sind die der Kirche Nahestehenden, die anderen stehen der
Kirche fern. Die Kerngemeinde glaubt, als aktive Gemeinde, die eigentliche
Christengemeinde zu sein. Dieser Totalititsanspruch der Kerngemeinde mul3
notwendig zur AusschlieBung all derer fithren, die nicht wie sie Kirchlichkeit
als Innerlichkeit und im Sinne der geschilderten Kreisaktivitit verstehen. Dieses
Verstindnis von Kirche aber ist, so sahen wir, das Produkt einer sozialge-
schichtlichen Entwicklung der letzten hundert Jahre und — wie ich vermute —
theologisch kaum gestiitzt®.

Die Verkreisung der Gemeinde schlieBt noch eine weitere Konsequenz ein,
die von der Soziologie heute immer mehr sichtbar gemacht wird: frither ge-
horte die ganze Gesellschaft zur Kirche und fand sich in all ihren Schichten
gemeinsam bei kirchlichen Veranstaltungen ein. Heute sind jene gemeindlichen
Aktivkreise, was ihre soziologische Struktur betrifft, meist sehr schnell ge-
schlossen, und zwar sowohl in altersmiBiger Hinsicht als auch in bezug auf
die Interessen und das Bildungsniveau, das in einem Kreise angesprochen und
vorausgesetzt wird. Das ist das eine. — Die andere Gefahr liegt in dem feier-
abendlichen Charakter all dieser Aktivititen. Das Christsein verlagert sich auf
den Feierabend und wird da ausdriickliches und ausschlieBliches Thema, sei
es in karitativer, sei es in kontemplativer oder theoretischer Weise. Man mul3
Zeit haben oder sich Zeit nehmen, um ein aktiver Christ zu sein und zur Kern-
gemeinde gehdren zu konnen. Wer diese Zeit nicht hat, wird von der Kern-
gemeinde als ein der Kirche Fernstehender angesehen und sieht sich tiber kurz
oder lang selber so an. Der Kontakt zur Gemeinde 146t sich iiber den sonntig-
lichen Gottesdienst allein nicht halten, da man sich dort nicht oder nur innet-
halb der Kreisaktivititen kennt. — Dieser Gesichtspunkt betrifft bereits das
nichste Thema.

Kirche und Freizeit

Friiher, in den Zeiten, da die Kirche die Gesamtkultur der Gesellschaft be-
stimmte und formte, gehorte der Sonntag dem Gottesdienst. Aber nicht nur
der Sonntag war durch die Kirche bestimmt, sondern auch der Werktag. Es
gab eine Hausgemeinde, die sich zu bestimmten Gebeten versammelte, es gab
eine Schulgemeinde, es gab das allgemeine Feierabendgebet; und in allen
offentlichen Riaumen hing das Kreuz. Heute ist diese Kulturbedeutung des
Christentums auf ein Minimum geschwunden. Trotz aller Riicksicht der Offent-
lichkeit und besonders des Staates auf die gottesdienstliche Bedeutung des
Sonntags ist dieser Sonntag zusammen mit (und kaum unterschieden von) dem
Samstag zur Freizeit geworden, zur Zeit, iiber die in einer profanen Welt pro-

895



fane Menschen frei verfiigen. Die Weise, in der Giber diesen Sonntag verfigt
wird, zeigt eine deutliche Beziehung auf den Werktag. Der Arbeitstag in der
modernen Industriegesellschaft verlangt von den meisten ein hohes Maf3 an
Konzentration und Disziplin. Er spielt sich durchwegs in einem groeren
Menschenkreis ab, der von jedem einzelnen eine gewisse Einpassung und da-
mit eine Restriktion seiner Eigenarten verlangt. In dem MaBle nun, in dem der
Alltag solche Restriktionen notwendig fordern muf}, gehort der Sonntag der
Sphire der Privatheit, der Erholung und Entspannung. Man genieB3t es, nicht
nach dem Wecker aufstehen, nicht nach Plan den Tag einteilen zu miissen, man
genieB3t es auch, sich der Welt nicht wie werktags im Biiro sorgfiltig gekleidet
prisentieren zu miissen, sondern verbringt den Sonntag im Pullover, in der
Hausjacke, im Garten- oder Bastlerkittel und tut Dinge, die einem Spal3 machen
und zu denen man in der Woche nicht gekommen ist. Hiufig wird das Mittag-
essen uberschlagen, um die Hausfrau zu entlasten (oder weil das Friithstiick
durch ein gemichliches Aufstehen ohnehin in die Mittagszeit geriickt ist).

Der Gottesdienst ist angesichts dieser verdnderten Situation nicht nur nicht
mehr der Mittelpunkt des Tages, sondern muB3 mit den sonntiglichen Be-
schiftigungen, die durchwegs der Entspannung dienen, in Konkurrenz treten.
Diese Konkurrenz aber trifft auf bestimmte Widerstinde in dem neuen Ver-
stindnis des Sonntags selbst: der Gottesdienst verlangt nimlich die Pinktlich-
keit, die gute Kleidung, die Konzentration und allgemein die Haltung, der
man als Werktagshaltung gerade entfliehen will. — In dieser Konkurrenzsitua-
tion, in der sich die Kirche mit den anderen Freizeitinhalten des Sonntags be-
findet, wird ein soziologisches Gesetz wirksam, das fiir die Kirche bedenkens-
werte Konsequenzen hat.

Man spricht in der Soziologie von zwei verschiedenen Verhaltensweisen in
der Freizeit, die man sich angewohnt hat, «hart» und «weich» zu nennen®.
Die sogenannten «weichen Freizeitverhalter» verbringen den Sonntag auf die
eben geschilderte Weise: sie leben gleichsam ohne Uhr, lassen den Tag laufen
und sich von ihm iberraschen. Die «harten Freizeitverhalter» haben dagegen
schon tiber die Woche einen Plan gemacht, wie sie den Sonntag verbringen
werden. Sie gehen bestimmten Sportarten nach, arrangieren Geselligkeiten,
machen Hausmusik, gehen auf Fahrt und dergleichen mehr. Das harte Frei-
zeitverhalten fordert ein hohes Mal3 an Energie und Spontaneitit und findet
sich deshalb bei nur 5%, der Bevolkerung.

Es gibt dem Soziologen zu denken, daf3 die Prozentzahl der regelmiBigen
Gottesdienstbesucher diese Prozentzahl der sogenannten harten Freizeitver-
halter nicht iberschreitet. Sie schwankt, wie gesagt, zwischen 2 und 5 Prozent,
je nach den Gesichtspunkten, die man anlegt. Der SchluB liegt nahe, dal3 der
regelmiBige Gottesdienstbesuch nur den harten Freizeitverhaltern zumutbar
erscheint. Nur sie bringen die Energie auf, den Gottesdienstbesuch fest zu
institutionalisieren. In dem Augenblick nun, wo innerhalb der Gruppe der

896



harten Freizeitverhalter der Kirchgang mit anderen Freizeitbeschiftigungen
kollidiert — und das kann leicht passieren —, gerit die Kirche in Gefahr, in
der Konkurrenz mit diesen Freizeitbeschiftigungen zu unterliegen.

Die Kirche weill von diesen Schwierigkeiten. Sie hat etwa die Autobahn-
kirchen eingerichtet und erwiigt eine Verlegung des evangelischen Gottesdien-
stes von 10 Uhr auf eine frithere Zeit. In der Studentengemeinde hat man den
Samstagabendgottesdienst eingefiihrt. Dieser Weg scheint der aussichtsreich-
ste; und wenn man der Kirche ohne Riicksicht auf mogliche theologische oder
traditionelle Einwinde soziologischerseits einen Rat geben wollte, so wiirde
dieser vermutlich folgendermafBen aussehen: die Kirche muBl den Sonntag als
Tag des Gottesdienstes tiberhaupt verlassen und sich in Analogie zu Freizeit-
beschiftigungen begeben, die dem Gottesdienst soziologisch gleichen: dem
Theaterabend, dem Vortragsabend, ja auch dem Kinoabend, der bei vielen ein
fester Tag ist. Ein solcher Abend liBt sich erfahrungsgemil leichter institu-
tionalisieren und wiirde manchem «weichen Freizeitverhalter» den Kirchgang
eher moglich erscheinen lassen. — Aber ein solcher soziologischer Rat kann
und darf von der Kirche nicht ohne weiteres angenommen werden, aus ver-
schiedenen Griinden, auf die ich am SchluB3 eingehe.

Wandlung des Pfarrerberufes

Der Wandel der gesellschaftlichen Verhiltnisse hat auch den soziologischen
Ort des Pfarrers mit betroffen. Die soziologische Verinderung des Pfarrerbe-
rufes stellt sich zundchst dar als der Verlust von Aufgaben, die dem Pfarrer in
der Agrargesellschaft tiber die im engeren Sinn theologische Bedeutung seines
Amtes hinaus zuwuchsen. Die hohe soziale Einschitzung des Pfarrerberufes
hatte gerade in dieser seiner gesellschaftlichen Funktion ihren Grund und ist
heute einer sehr viel geringeren sozialen Wertschitzung gewichen. Als studier-
ter Mann war der Pfarrer Ratgeber in allen Dingen, die tiber die engen Grenzen
des Dotfes oder der Kleinstadt hinausfithrten. Fir den Lehrer reprisentierte
er die Schulaufsichtsbehorde. Er forderte die Begabten unter den Schiilern
durch Privatunterricht zur Vorbereitung auf das Gymnasium und vermittelte
Stipendien fiir diese Zoglinge. Den Bauern half er in juristischen Dingen, aber
auch in Fragen des Landbaus und der Okonomie; ja selbst den Arzt ersetzte
er wohl hie und da.

Heute hat der Pfarrer all diese Funktionen meist verloren, und zwar aus
zwei Griinden: einmal sind sie ihm abgenommen von einer Gesellschaft, die
diese Funktionen mit Spezialisten besetzt hat; zum anderen aber muflte er sie
abgeben, da er in einer immer komplizierter werdenden Gesellschaft solche
Aufgaben guten Gewissens nicht mehr erfiillen konnte. Es ist vielmehr inzwi-
schen so, daB ein verantwortungsvoller Pfarrer sogar einen Teil seiner Seel-

897



sorge an den Psychotherapeuten abgibt, wie er im ganzen seines Tuns ange-
wiesen ist auf fachliche Kenntnisse und fachlichen Rat anderer Disziplinen.

Sichtbar wird der Funktionsverlust des Pfarrerberufes unter anderemin dem
Ergebnis einer Befragung, das Reigrotzki berichtet?. Auf die Frage, ob es
einen Menschen gebe, an den man sich in einer schwierigen Situation wenden
konne, um sie in Offenheit zu besprechen, antworten 689, der Befragten mit
ja, von diesen 689, geben aber nur 39, den Pfarrer als moglichen Partner eines
solchen vertraulichen Gespriches an. Diese Zahl hilt sich im tbrigen wieder
innerhalb des Bandes von 2 bis 59, Kirchentreuer.

Die Entfernung des Pfarrerberufes von den Erfordernissen der modernen
Gesellschaft hat in Holland zu einer Losung gefiihrt, die symptomatisch ist
und gleichzeitig einen Weg weist, wie der Entfremdung des Pfarrers von der
Gesellschaft, in der er wirken will, begegnet werden kann. Der niederlindische
Staat hat sich bereit erklirt, den Abschlufl des Theologiestudiums als Voraus-
setzung fir ein verkiirztes sozialwissenschaftliches Studium anzuerkennen und
den Absolventen dieser staatlichen Sozialausbildung ein Diplom fiir beratende
Berufe (Erziehungsberater, Eheberater und dergleichen) zu erteilen. Nachdem
diese Praxis eingefihrt und bekannt geworden wat, stieg die Zahl der Theo-
logiestudenten wesentlich an, und sogar aus anderen Fakultiten wechselten
Studenten zur Theologie iber mit dem Ziel, aus christlicher Verantwortung,
aber in einer staatlich anerkannten und gesellschaftlich unmittelbar wirksamen
Position ihren Dienst am Menschen zu tun. Interessant ist, dal} keiner dieser
theologischen Sozialarbeiter Wert darauf legt, seine theologische Herkunft in
seinem Amte oder bei den Ratsuchenden bekanntzumachen.

Der Verlust der sozialen Bedeutung des Pfarrerberufes fithrt gegenwirtig
zu einem Dilemma, das ich nur kurz skizziere. Auf der einen Seite gewinnt
das Predigtamt eine bisher nicht gekannte Bedeutung. Besonders fiir die evan-
gelische Kirche gilt, daB3 sie zu einer reinen Pastorenkirche geworden ist, in der
die Predigt zur einzigen Quelle religioser Wertibertragung zu werden droht.
— Auf der anderen Seite aber wird dem Pfarrer gleichzeitig zugemutet, auf den
von der Gesellschaft fiir wichtig gehaltenen Gebieten Vorbild zu sein, oder
um es anders zu sagen: mit der Zeit zu gehen. Bekannt ist der FuBBball- und
Jazzpastor der Jugend. Bei den Erwachsenen wirkt hiufig ein Pastor in dem
MaBe positiv, in dem er sich «wie ein gewdhnlicher Mensch benimmt» und
sich der christlichen Botschaft weitgehend enthilt. Man mag nicht, wenn ein
Pastor «predigt».

Diese Einschitzung hat den Pfarrer in letzter Zeit immer stirker auf einen
Weg gefiihrt, der mit dem Wort «Veranstaltungskirche» gekennzeichnet ist:
der Pfarrer wird zum Veranstalter, zum Werbemanager seines Unternehmens
Kirche oder Christentum; er organisiert Tagungen, Begegnungen, Gespriche,
Diskussionen, ganz nach der Art des sikularen Tagungsbetriebes. Das Ziel
dieser Tagungen ist meist, verschiedene gesellschaftliche Gruppen miteinander

898



ins Gesprich zu bringen. Dabei werden Gruppen bevorzugt, die in einer natiir-
lichen oder akuten Spannung leben. Man hofft, das Klima zwischen solchen
heterogenen Gruppen zu verbessern, indem man sie unter dem Zeichen christ-
licher Botschaft, die aber nie aufdringlich verkiindet wird, an einen Tisch
bringt. So wichtig dieser Dienst, gesellschaftlich betrachtet, sein mag, so skep-
tisch wird er teilweise in der Kirche selbst beurteilt. Man hat das Gefuhl,
daB die Kirche sich bereits zu sehr auf eine Gesellschaft eingelassen hat, die
von sich her alles andere als christlich ist, sondern nach ihren eigenen Gesetzen
lebt. In einem interessanten Aufsatz hat Joachim Matthes gezeigt, daB3 die
kirchliche Sozialarbeit in den Betrieben sich bereits konformistisch in das
pragmatische Modell von «Menschenfithrung und Betriebsklima» eingepal3t
hat und auf diese Weise ihren christlichen Auftrag vielleicht ebenso verfehlt
wie vor hundert Jahren schon einmal8,

Kirche in der Massengesellschaft

Das wesentliche Kennzeichen der Kerngemeinde liegt in der Innerlichkeit einer
Glaubensentscheidung, die sozial so gut wie gar nicht abgestiitzt ist. Man
kann, dieses Merkmal des kirchentreuen Christen radikalisierend, sagen, dal3
die personliche Glaubensentscheidung nicht nur keine dullere Stiitzung in der
gegenwirtigen Gesellschaft, sondern in der Struktur dieser Gesellschaft als
Massengesellschaft ihren Widersacher findet. Wenn schon unsere Gesellschaft
als pluralistische grundsitzlich jeder weltanschaulichen Richtung Freiheit gibt,
ist sie auf der anderen Seite eine konformistische Gesellschaft in dem Sinne,
in dem Riesman von dem gesellschaftlichen Typ des auBengelenkten Indivi-
duums spricht?. Man orientiert sich an dem Verhalten der meisten, und das
bedeutet in unserem Zusammenhang: an dem Verhalten der Christen im
volkskirchlichen Sinne, die zwar getauft, konfirmiert und kirchlich getraut
sind, dariiber hinaus sich der kirchlichen Gemeinde aber wenig verbunden
wissen. — Hier liegt der Einwand nahe, diese Situation sei keineswegs neu,
denn das Christentum sei seit Konstantin moglicherweise immer nur von we-
nigen glaubensmiBig, von den meisten aber institutionell vertreten worden.
Das mag so gewesen sein. Die gegenwiirtige Situation der Kirche aber unter-
scheidet sich von allen fritheren durch den Umstand, dal man von einer
christlichen Kulturbedeutung unserer Gesellschaft kaum noch sprechen kann.
Unsere Gesellschaft ist weder christlich noch heidnisch, sondern eine Mischung
von beidem und huldigt im ganzen einem christlichen Konformismus, der das
Christentum im Gesellschaftlichen zur Ideologie und im Politischen zur Gegen-
ideologie zu miBlbrauchen droht. Protestbewegungen wie die Szczesnys und
seiner Gruppe sind dafiir symptomatisch®.

Soziologisch erheben 146t sich der Problemkreis Kirche und Massengesell-
schaft gut in einem kleinen Ausschnitt, nimlich dem Eingliederungsvorgang

899



von Fluchtlingen. Von Hause aus kirchlich stark gebundene Flichtlinge be-
halten ihre kirchlichen Gewohnheiten in den Auffanglagern und in der ersten
Zeit ihrer beruflichen und sozialen Eingliederung noch bei. Ja, man kann in
dieser Zeit sozialer Verunsicherung zunichst eine verstirkte Hinwendung zur
Kirche als dem zur Zeit einzigen Ort geistiger und sozialer Integration beobach-
ten. In dem Male aber, in dem die Vertriebenen dann Anschlufl an unsere
Gesellschaft finden und aus Flichtlingen zu Wohlstandsbiirgern werden, pas-
sen sie sich in der Regel auch auf kirchlichem Gebiet den Normen gesell-
schaftlichen Verhaltens an und gehen nur noch sporadisch zur Kirche. Dieser
bei Flichtlingen zu beobachtende Vorgang findet iibrigens seine genaue Pat-
allele bei Umsiedlern vom Lande in die Stadt.

Kirche und Industriegesellschaft

Bei der folgenden Erorterung handelt es sich nicht um ein institutionelles,
sondern um ein wissenssoziologisches Problem. Der Wandel von der Agrar-
gesellschaft zur Industriegesellschaft hat eine Fiille von wissenssoziologischen
Schwierigkeiten mit sich gebracht. Auf kirchlich-theologischem Felde erschei-
nen solche Schwierigkeiten aber ernster als auf sikularem Gebiet, wo ein der
realen Entwicklung nachhinkendes BewuBtsein kaum je in einen derart tief-
greifenden Widerspruch fihren kann. Die soziologisch-hermeneutischen
Schwierigkeiten, denen sich die heutige Theologie im Verstindnis und in der
Auslegung entscheidender Stiicke der Heiligen Schrift gegeniibersieht, erklirt
zum Teil die erstaunliche Tatsache, daf3 die christliche Mission in den noch
agrarischen Gebieten der Erde bessere Erfolge erzielt als im industriellen
Europa. — Ich veranschauliche diese wissenssoziologische Problematik an
nur einem Beispiel und muf} es dem Leser iibetlassen, sich der Fiille dhnlicher
Schwierigkeiten zu erinnern, von denen in diesem Zusammenhang nur solche
interessant sind, deren Ursachen in sozialen Verinderungen seit der Nieder-
schrift der Bibel liegen und als hermeneutische Schwierigkeiten erst seit der
Mitte des letzten Jahrhunderts tiberhaupt auftauchen, da sich, was die Agrar-
struktur der Gesellschaft betrifft, von Jesu Zeit bis zur Mitte des 19. Jahrhun-
dert nichts gedndert hat.

Die vierte Bitte des Vaterunsers «Unser tiglich Brot gib uns heute» ist
unmittelbar verstindlich nur in einer Gesellschaft, deren Ernihrung direkt ab-
hingt von «Saat und Ernte, Frost und Hitze, Sommer und Winter, Tag und
Nacht», wie es in Genesis 8, 22 heil3t. Eine schlechte Ernte bedeutete frither
unmittelbar Hungersnot, und die Heiligkeit des Brotes war Zeichen dieser
prinzipiellen Unverfiigbarkeit. — Heute dagegen wissen wir uns selber verant-
wortlich fiir den Hunger in der Welt, weil wir erkennen, daB3 er kein Ergebnis
mangelnden Regens, sondern ein sozialpolitisches wie internationales Vertei-

900



lungsproblem ist. Zwar geschieht alles Wachsen und Reifen weiterhin unter
der Voraussetzung von Saat und Ernte, Frost und Hitze, aber der Mensch hat
in der Moderne technische und 6konomische Mechanismen entwickelt, die aus
der natiirlichen Abhingigkeit eine indirekte Abhingigkeit gemacht haben, eine
Abhingigkeit vom Welthandel und der eigenen Produktion auf Gebieten, die
vollig unabhingig sind von Saat und Ernte, Sommer und Winter. Fir die
vierte Bitte des Vaterunsers stellt sich damit, zumindest psychologisch, das
Problem, wie sie — diese Konsequenz scheint unvermeidlich — uminterpre-
tiert werden soll. Diese neue Interpretation miiite der Tatsache Rechnung
tragen, dall der Mensch selber den Verteilungsmechanismus (dem Anspruch
nach) in der Hand hat und somit fihig wird, Brot 6konomisch zu schaffen,
selber zu produzieren (wie er es iibrigens auch im engeren Sinne des Wortes
schon zu tun unternimmt, wenn man an die nahrungsmittelchemischen und die
witterungslenkenden Untersuchungen der jiingsten Zeit denkt). — Von dieser
Uminterpretation wird das kirchliche Erntedankfest betroffen, und es ist nur
konsequent, wenn einer jener Industriepfarrer vor einigen Jahren beim Ernte-
dankfest statt der uiblichen Feldfriichte eine blanke stihlerne Kurbelwelle vor
den Altar legen lieB. Diese Kurbelwelle ist nicht gewachsen, sondern von
Menschenhand produziert, reprisentiert aber gerade deshalb im Industrieland
das, was die vierte Bitte meint: Brot, das heillt Arbeit und Einkommen. Nun
kann nicht zweifelhaft sein, dal3 es sinnvoll ist, um Arbeit und Einkommen zu
beten. Und doch ist nicht zu iibersehen, dal} es sich bei dieser leichten Ver-
schiebung des Sinnes um einen entscheidenden Sprung von personlicher Be-
troffenheit zum rechnerischen Kalkil (wie im Falle der Arbeitslosigkeit von
personlicher Schuld zum politischen und wirtschaftlichen Schicksal) handelt.
Wir alle gehen von der Voraussetzung aus, daf3, prinzipiell, die Verhiltnisse
in Ordnung zu bringen sind und mehr: daB es unsere Pflicht ist, sie in Ord-
nung zu bringen. Wir konnen die Weltwirtschaft nicht Gott iiberlassen wie
der Bauer bisher das Wetter Gott iiberlassen mufite, und das Warten hat den
Charakter einer Tugend vielfach eingebiiit. — Wie mit der vierten Bitte ist
es mit vielen Stiicken der Bibel; und nachdem die Geschichtswissenschaft, die
Philosophie und die Naturwissenschaften ihren Streit mit der Theologie in den
vergangenen Jahrhunderten ausgetragen haben, scheint es, als ob der heute
aktuelle Gesprichspartner der Theologie die Soziologie sei. Ob sie dies aller-
dings zu Recht ist, diese Frage sei zum Schlufl mit wenigen Strichen weniger
beantwortet als gestellt1l,

Das Verhiltnis von Sogiologie und Theologie

Eine viel verbreitete Ansicht geht heutzutage dahin, dal der Soziologe dem
Theologen die gesellschaftliche Wirklichkeit zeigt, wie «sie ist», das hei3t ein
objektives Bild ihrer liefert und sich dabei jedes Urteils dariiber, wie sie zu sein

901



habe oder womoglich nach christlichen Gesichtspunkten zu 4dndern sei, ent-
halte. Nach dieser Auffassung, die von denjenigen Theologen, die selber Kir-
chensoziologie treiben, meist geteilt wird, dient die Soziologie der Kirche im
Sinne einer Art soziologischer Hermeneutik dazu, die Verkiindigung und die
Seelsorge so zu betreiben, daf3 sie von der gegenwirtigen Gesellschaft ver-
nommen und aufgenommen zu werden vermag.

Bei solch positiver Beurteilung des Verhiltnisses beider Disziplinen scheint
mir eine Voraussetzung ibersehen zu werden, die die Soziologie betrifft und
heute von ihr selbst wieder stirker betont wird: die Soziologie namlich ist
keineswegs eine voraussetzungslose und wertfreie Wissenschaft, wie sie von
der Theologie und auch von einigen ihrer eigenen Vertreter gern gesehen und
beansprucht wird. Ich kann auf die neu in Gang gekommene Diskussion iiber
die axiomatischen Voraussetzungen der Soziologie nicht niher eingehen und
beschrinke mich auf die hier nicht ausgewiesene Vermutung, dal3 die Sozio-
logie gerade da, wo sie meint, ohne einen sie selbst transzendierenden axioma-
tischen Bezugspunkt auszukommen, notwendig zu einer konformistischen
Lehre von der Erhaltung der gegenwirtigen Gesellschaft wird. Indem die So-
ziologie die gegenwirtige Gesellschaft in ihren Strukturen als wissenschaftli-
ches Objekt voraussetzt, 1aBt sie sich, wenn sie nicht ausdriicklich wertorien-
tiert ist, positiv auf sie ein. In jeder ihrer angeblich wertfreien, rein analytischen
Analysen steckt somit der unausgesprochene Rat, die gesellschaftliche Wirk-
lichkeit nicht zu verindern, sondern sich ihr zu akkomodieren.

Einer solchen Soziologie gegeniiber, die Gesellschaft als letztes Axiom
ihres wissenschaftlichen Tuns versteht, ist die Kirche in einer fast wehrlosen
Situation und iiberdies mit einem Schuldkomplex beladen: sie hat im 19. Jahr-
hundert den AnschluB} an die Arbeiterschaft verloren und ist bisher kaum in
der Lage, die Probleme der modernen Gesellschaft fiir sich theologisch oder
praktisch befriedigend zu 16sen. Sie wird also — das ist die eine von zwei Mog-
lichkeiten — geneigt sein, dem unausgesprochenen Rat einer Soziologie zu
vertrauen, die sich als positivistische stets der Gegenwart verpflichtet weil3,
und sich dergestalt der modernen Gesellschaft akkomodieren. Hier gibt es der
Sache nach dann keine Grenze, und es wire nicht einzusehen, warum nicht in
einiger Zeit die Kirche fiir ihre Sache mit denselben Mitteln werben soll wie
eine Zigarettenfirma fiir eine neue Zigarette, das heil3t unter Benutzung auch
tiefenpsychologischer Methoden. Tut die Kirche dies nicht, wird sie — das ist
die profane Prognose des Soziologen — den Wettlauf mit den anderen Kriften
der Gesellschaft vetlieren.

An diesem Punkte aber setzt eine Kritik innerhalb der Kirche selbst ein,
eine Kritik, die, ins Extrem getrieben, die zweite alternative Bezichung zwi-
schen Kirche und moderner Gesellschaft bezeichnet. Diese Beziehung wire
absolut negativ. Vor wenigen Jahrzehnten gab es in Deutschland eine solche
mehr oder weniger radikale Verneinung der modernen Gesellschaft seitens der

9oz



Theologie. Man glaubte, in einer industriellen und Massengesellschaft Gottes
geschichtlichen Willen nicht mehr am Werke zu sehen. Bezeichnenderweise
aber befand sich diese kulturkritisch eingestellte Theologie in v6lliger Uberein-
stimmung mit der kulturkritisch orientierten Soziologie jener Zeit. Beide
orientierten sich an der vergangenen Agrargesellschaft und ihren romantisch
interpretierten Strukturen.

Zwischen diesen beiden Extremen: einer bedingungslosen Auslieferung der
Kirche an die moderne Gesellschaft und ihrer radikalen Verneinung mul3 die
Kirche einen Weg finden, der theologisch verantwortet und praktisch gangbar
ist. Diesen Weg zu finden, ist Aufgabe einer christlichen Theologie der Ge-
sellschaft und allgemein einer theologischen Sozialethik, wie sie in Ansitzen
hie und da zu finden ist. Die prinzipielle Spannung aber, die zwischen der
christlichen Gemeinde der Heiligen und einer profanen menschlichen Gesell-
schaft besteht, wird auch sie nicht aufheben wollen und koénnen.

1Vgl. vom Verfasser: Politische Theologie und Politikwissenschaft, in: Gesellschaft —
Staat — Erziehung, 8. Jg., 1963, S. 142ff. 2Vgl. Joachim Matthes: Ideologische Ziige in der
neueren evangelischen Sozialarbeit, in: Lutherische Rundschau, 10. Jg., 1960, S. 35. 3Die
folgenden Angaben finden sich in dem Buche Religion ohne Entscheidung von Hans Otto
Wolber (Géttingen 1959). Sie wurden zuerst verdffentlicht in: EMNID — Informationen,
11. Jg., 1959, Nr. 20 vom 16. Mai 1959, S. 2ff. 4Vgl. H. O. Wélber, a. a. O., S. 117. ®Die
theologische Begriindung fiir diese Vermutung muB ich mir hier versagen. Zum Verstindi-
gungsproblem zwischen Soziologie und Theologie vgl. vom Verfasser: Zum Dialog zwischen
Soziologie und Theologie, in: Zeitschrift fiir evangelische Ethik, 1960, S. 159ff. ¢Vgl. Vicco
Graf Bliicher: Freizeit in der industriellen Gesellschaft. Stuttgart 1956, S. 89fl. ?Erich Reig-
rotzki: Soziale Verflechtungen in der Bundesrepublik. Tiibingen 1956, S. 16f. ®Joachim
Matthes, a.a.O., S.30ff. Vgl. auch sein jlingst erschienenes Buch: Die Emigration der
Kirche aus det Gesellschaft. Hamburg 1964. ® David Riesman: Die einsame Masse. Neuwied
1956. 1°Vgl. Gerhard Szczesny: Die Zukunft des Unglaubens. ZeitgemiBle Betrachtungen
eines Nichtchristen. Miinchen 1958. ' Fiir eine ausfiihrlichere Diskussion vgl. vom Verfasser:
Zum Dialog zwischen Soziologie und Theologie, a. a. O.

Bibliographie

J. Wach: Religionssoziologie, 4. Aufl., 1951.

D. Bonhoeffer: Communio sanctorum, 2. Aufl., 1954.

G. Wurzbacher: Das Dotf im Spannungsfeld industrieller Entwicklung, 1954.

K. Kupisch: Zwischen Idealismus und Massendemokratie. Eine Geschichte der evangelischen
Kirche in Deutschland 1815—1945, 1955.

E. Reigrotzki: Soziale Verflechtungen in der Bundesrepublik, 1956.

N. Greinacher: Soziologie der Pfarrei, 1956.

V. Graf Bliicher: Freizeit in der industriellen Gesellschaft, 1956.

H. Schelsky: Ist Dauerreflexion institutionalisietbar? In: Z. f. ev. Ethik, 1957, S. 1531

H. D. Wendland: Kirche in der modernen Gesellschaft, 2. Aufl., 1958.

G. Szczesny: Die Zukunft des Unglaubens. ZeitgemiBe Betrachtungen eines Nichtchristen,
1958.

T. Rendtorff: Die soziale Struktur der Gemeinde, 2. Aufl., 1959.

J. Freytag: Die Kirchengemeinde in soziologischer Sicht, 1959.

993



R. Koster: Die Kirchentreuen, 1959.

D. Goldschmidt: Standort und Methoden detr Religionssoziologie, in: Verhandlungen des
14. Deutschen Soziologentages, 1959.

H. O. Wolber: Religion ohne Entscheidung. Volkskitche am Beispiel der jungen Generation,

1959.

D. Goldschmidt, F. Greiner, H. Schelsky: Soziologie der Kirchengemeinde, 1960.

W. D. Marsch: Kirche als Institution in der Gesellschaft, in: Z. f. ev. Ethik, 1960, S. 73ff.

M. Greiffenhagen: Zum Dialog zwischen Soziologie und Theologie, in: Z. f. ev. Ethik, 1960,
S. 1591

J. Moltmann: Die Rose im Kreuz der Gegenwart, in: Pastoraltheologie, 0. Jg., 1961,
S. 272fL

H. E. T6dt: Theologie der Gesellschaft odet theologische Sozialethik? In: Z. f. ev. Ethik,
1961, S. 211f,

D. Goldschmidt und J. Matthes: Probleme der Religionssoziologie, 1962 (mit ausfiihtlicher
Bibliographie).

F. Fiirstenberg, Religionssoziologie, 1964.

J. Matthes: Die Emigration der Kitche aus der Gesellschaft, 1964.

Das Eindringen der Roten Armee in Ruminien
und Bulgarien im Jahre 1944

PETER GOSZTONY

Mitte 1944 trat der Zweite Weltkrieg in seine letzte und entscheidende Phase.
Nach den strategischen Vereinbarungen des Abkommens von Teheran zwi-
schen den USA, GroBbritannien und der Sowjetunion wurde Hitlers « Festung
Europa» von drei Seiten, zu Lande, aus der Luft und zu Wasser, gleichzeitig
berannt.

Ubertént vom Kriegslirm und Siegestaumel der Alliierten, kaum beachtet
von den Menschen im Westen, vollzog sich in der zweiten Jahreshilfte im
Siidosten des Kontinents eine Entwicklung, die bereits die Schatten des spi-
teren Schicksals Europas und der freien Welt vorauswarf: der VorstoB3 der
Roten Armee auf den Balkan, zur mittleren Donau und weit tiber diesen Strom
hinweg. Was das Zarenreich jahrhundertelang angestrebt und niemals erreicht
hatte, erzielten jetzt, in der Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts, die Truppen
Stalins. Die Vereinbarungen von Teheran und Quebec, der offene, eindeutige

904



	Kirche in der modernen Gesellschaft

