
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 9

Artikel: Die Funktion des Absonderlichen in der Dichtung Jean Pauls

Autor: Endres, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


denen das absichtlich rohe oder künstlich fabrizierte Material mit anspruchs-
voUen Bedeutungen verkoppelt wird. Das «concetto» durchdringt und
umklammert den scheinbar wiUkürüch herausgegriffenen Stoff wie die
metallgetriebene Fassung eine schiefergraue Muschel festhält und ihre perlmutterne
Innenseite als glänzenden Kelch darbietet, als wäre sie immer schon für ihre
neue Funktion von der absicbtslosen Natur geschaffen worden.

1 J. v. Schlosser, Die Kunst- und Wunderkammern der Spätrenaissance. Leipzig 1908, S. 90.
2 Sämtliche Literatur bei B. Geiger, / dipinti ghiribizzosi di Giuseppe Arcimboldo. Florenz

1954; und Legrand et Sluys, Arcimboldo et les arcimboldesques. Aalter (Belgien) 1955.
3 Leonardo da Vinci, Das Buch von der Malerei, nach dem Codex Vaticanus (Urbinas), hg.

von H. Ludwig. Wien 1882, Bd. I, S. 117, 125.
4 E. Bloch, Tübinger Einleitung in die Philosophie 2, edition suhrkamp, Frankfurt a. M. 1964,

S. 141.

Die Funktion des Absonderlichen]
in der Dichtung Jean Pauls

ELISABETH ENDRES

In jenem letzten Jahrzehnt des 18. Jahrhunderts, in dem SchiUer und Goethe
die deutsche Klassik schufen, schrieb ein Dichter seine Hauptwerke, der als der
große Nicht- und Antiklassiker der deutschen Sprachkunst schlechthin gelten
kann: ich meine Johann Paul Friedrich Richter, der unter dem Verfassernamen
seines ersten Romans als Jean Paul in die Literaturgeschichte einging. WoUte
man mythifizieren, so könnte man es als Ustigen Ausgleich der sich entwickelnden

Geschichte ansprechen, daß zur gleichen Zeit, als die Klassik ihre Natur
zur höchsten VoUendung führte, ein Dichter seine Manier, die extremer
Manierismus war, zu einer Höhe entwickelte, die nie mehr erreicht werden soUte.

Als Goethe und SchiUer die Objektivität als Kunstziel für sich anerkannten,
folgte Jean Paul seiner gigantischen Subjektivität, die ihn außerhalb seiner

Zeitentwicklung steUte.

Außerhalb der Zeitentwicklung — man verstehe dies recht. Es geht nicht
etwa um eine bewußte historische Rückwendung. Jean Paul suchte für sich
keine Rechtfertigung bei den barocken Spaniern oder ehsabethanischen
Engländern, er erforschte nicht die Kunst der Manieristen, um die Manier seiner

850



Dichtung zu entwickeln. Nein, seine literarhistorische Ungleichzeitigkeit
nimmt einen andern Stil an : aUes, was als Erbe der Aufklärung, des Pietismus
und durch diesen hindurch als Erbe des Barock nicht in die Klassik eingehen
konnte, fand einen letzten unmittelbaren Ausdruck in den Romanen und
Erzählungen Jean Pauls.

Also aUes Absonderüche, Abstruse, Seltsame, die Kuriositäten im Wesen
und Schicksal der Menschen, aUes Unnatürüche, wenn wir das Wort «Natur»
im klassischen Sinn verstehen.

Dennoch wäre es falsch, hier von einer bewußten Gegenzeichnung zu
sprechen. Wenn Jean Paul plante und konzipierte, fühlte er sich der Literatur seiner
Zeit verpflichtet. Nehmen wir als Beispiel Jean Pauls berühmtesten Roman,
den vollendetsten seiner hohen, ideahschen Werke, den Titan. Die Intention
des Dichters bezog sich auf einen Bildungsroman im Stile des damals gültigen
Exempels, des Agathon von Wieland.

Die Entwicklung eines jungen Menschen soUte dargestellt werden: Albano,
so heißt der zu büdende Held, ist umgeben von Erziehern, die Bildungselemente

vorsteUen: Dian, ein zarter Grieche, steht für die Schönheit, der wüd-
glühende Schoppe für die Freiheit und eine absolute Ethik. Der Ritter Zesara,
Albanos angebhcher Vater, verkörpert einseitige Reahtätsbezogenheit. Drei
Mädchen, die Albano hebt und die ihn heben, soUten eine éducation
sentimentale in These, Antithese und Synthese bilden: vom übermächtigen,
zerstörerischen Gefühl (Liane) sollte der Weg über den Stolz und die Selbstbezo-

genheit (Linda) zu einer Vereinigung beider Elemente unter Vermeidung der
Extreme führen (Idoine).

Überhaupt war den Extremen Kampf angesagt: alles titanisch Einseitige
soUte untergehen, Albano als die schöne Mitte bleiben. Liane stirbt denn auch

an verzehrender Schwindsucht, Linda wird entehrt. Roquairol, Lianes Bruder
und des Helden Gegenpol, geht an der Genußsucht zugrunde; der Erzieher
Schoppe zerbricht an einem Zuviel von Freiheit und Philosophie.

Gewiß wurden die Handlungselemente dieser Konzeption durchgeführt,
doch wer den Roman ohne die Kenntnis der Tendenz hest, wird wenig davon
bemerken. Um dies zu erklären, möchte ich kurz die Handlung rekapituüeren
und den Leser um die Geduld bitten, die eine Beschäftigung mit Jean Paul nun
einmal erfordert.

Hohenfließ ist ein kleines Duodez-Fürstentum in Deutschland. Durch einen

Erbvertrag mit dem Nachbarfürstentum Haarhaar verbunden, ist sein
Herrscherhaus stets sehr üblen Intrigen ausgesetzt. In Vorahnung böser Ereignisse
kommt die Fürstin mit Zwillingen nieder. Sie behält von dem Paar nur das

Mädchen; der Knabe wird dem Ritter Zesara und dessen Gattin anvertraut.
Dieser zieht den Prinzen, der unser Held Albano ist, als seinen eigenen Sohn
auf. Er gedenkt sich freihch den Lohn zu sichern. Albano soU die Tochter des

Ritters dereinst heiraten. Für diesen Zweck werden die Kinder getrennt. AI-

851



bano wird im Hohenfließischen in einer Umgebung aufgezogen, die jedem
Rousseauisten durch ihre Natürlichkeit Ehre macht. Die Tochter kommt nach

Spanien.
Dem haarhaarischen Hof ist es gelungen, den ältesten Sohn des Fürsten, den

Kronprinzen, physisch zu ruinieren, die Linie Hohenfließ wäre ohne die
Existenz des verborgenen Prinzen zum Aussterben verurteilt. Doch ehe Albano in
die große Welt eingeführt und seine wahre Abstammung enthüUt wird, besteUt
ihn der Ritter Zesara auf die Insel Isola BeUa. Hier spielt ihm ein Kahlkopf,
der sich als Mönch ausgibt, in WirkUchkeit aber der Bruder des Ritters Zesara

ist, eine Himmelserscheinung vor. Mit äußerstem technischen Raffinement
wird eine Vision inszeniert : dem ahnungslosen JüngUng wird eine Krone und
eine Geliebte verheißen — letztere ist die Gräfin Linda, die wirküche Tochter
des Ritters, die — um Albano nicht, wohl aber um den Leser zu verwirren —
als des Ritters Mündel ausgegeben wird.

Doch Albano macht sich nichts aus der Vision. Wieder im Hohenfließischen
angekommen, verliebt er sich in Liane, die Tochter des Ministers. Deren Bruder

Roquairol ist zudem ohne Hoffnung auf Gegenüebe in die Gräfin Linda,
die ihm von früher her bekannt ist, verliebt.

Docü Lianes Liebe wird von deren Eltern abgelehnt; ein Geisthcher weiht
sie in das Geheimnis von Albanos wahrer Geburt ein. Nach unendhchen
Seelenqualen stirbt sie an Schwindsucht. Albano, der von den wahren Zusammenhängen

nichts ahnt, fühlt sich schuldig und erkrankt an einem schweren
Nervenfieber. Um ihn zu retten, bereden seine Freunde eine zufäUig anwesende
haarhaarische Prinzessin, Idoine, die Lianens Doppelgängerin ist, dem Albano
eine Vision vorzuspielen. Der Plan gelingt. Der genesene Jüngling fährt zu
einer Bildungsreise nach ItaUen. Dort lernt er die Gräfin Linda kennen, beide
finden sich in Liebe, doch Lindas Ehescheu verhindert eine endgültige
Bindung. Beide reisen nach Hohenfließ zurück.

Lianes Bruder, Roquairol, will an Albano und Linda Rache nehmen. Der
ZufaU wiU, daß er die gleiche Stimme wie Albano hat und daß Linda nacht-
bünd ist. In einem nächtüchen Rendez-vous gibt sich Roquairol als Albano
aus und entehrt Linda. Darauf begeht er in sehr eindrucksvoller Weise Selbstmord.

Linda reist im Schmerz erstarrt ab.
Inzwischen sind aUe männÜchen MitgUeder des hohenfließischen Hauses

verstorben. Das Haus Haarhaar droht zu triumphieren. Der Ritter Zesara spielt
nun seine Karte — den verborgenen Prinzen — aus. Doch er ist es nicht, der
dem Sohn die Standeserhöhung mitteilt. Dessen Lehrer Schoppe ist durch
einen Kampf mit des Ritters Bruder wahnsinnig geworden. Er zerstört eine
kunstvoUe Maschinerie, die das Geheimnis von Albanos hoher Geburt
verbirgt. Nicht der kluge Ritter, sondern der wahnsinnige Philosoph wird so zum
king-maker Albanos. Doch ihn selbst ereilt das Schicksal: er begegnet dem
ehemaligen Armenadvokaten Siebenkäs, der — wir wissen dies aus einem

852



früheren Roman Jean Pauls — sein Doppelgänger ist; er wähnt sich vervielfacht

und stirbt am Entsetzen.
Verbittert über das Scheitern seines Eheplanes verläßt der Ritter Zesara das

Fürstentum Hohenfließ; und in einer seltsamen Friedhofsstimmung voUzieht
sich das Happyend: der junge Fürst Albano begegnet der haarhaarischen
Prinzessin Idoine. — Die Hochzeit der beiden wird wohl auch das Nachbarfürstentum

versöhnen.
Ich möchte betonen, daß diese ungefähre Wiedergabe die Handlung stark

vereinfacht. Dennoch wirkt sie verwirrend genug, und der Leser, der
verwöhnt von reahstischenRomanen ihr wenig Sinn abgewinnen kann, wird an ihr
auch keine ästhetische Reize entdecken. Und doch ist sie in einem anderen
Sinn für Jean Paul sehr wichtig. Dies wird dadurch deuthch, daß ihr
Motivkomplexe innewohnen, die in den hohen Romanen des Dichters stets wiederkehren.

Diese Motivkomplexe beziehen sich samt und sonders auf die absonderlichen

Momente der Handlung. Nichts, was für einen Bildungsroman, für das

Finden einer harmonischen Mitte typisch wäre, gehört dazu.
Das erste Motiv ist besonders aus dem Barockroman bekannt: die

NichtIdentität des Helden mit dem, wofür er sich hält. Albano ist ein Fürstenkind,
und die EnthüUung seiner wahren Abstammung gibt der Handlung ihre
Spannung. Das Verhalten einiger Menschen zu ihm wird durch das Wissen
der wahren Zusammenhänge bestimmt. So wird der Geist Albanos in
Verwirrung gebracht, seine Gefühle geraten in Extreme. In der konstanten
Reizung durch ihm absonderlich erscheinende und wirkUch absonderüche Ereignisse

entwickelt er eine Empfindungskraft, die sich in großen Gefühls- und
Sprachsinfonien kundtut. Diese breitangelegten Szenen machen den eigentUchen

ästhetischen Reiz der Dichtung aus. Ihre Exaltation, die sich in Kunst
verwandelt, wird durch das Absonderliche hervorgerufen.

Ein zweites Motiv bilden die zahlreichen Doppelgänger: nicht nur Liane
und Idoine, nicht nur Schoppe und Siebenkäs sind Doppelgängerpaare, Albano
und Roquairol haben die gleiche Stimme, darüber hinaus ist Albano das genaue
Abbild seines Vaters, Linda gleicht genau ihrer Mutter (was zu einigen von
mir ausgesparten Komplikationen der Handlung führt).

Dazu kommt, daß es in diesem Roman zauberische Spiegel gibt, die alte
Gesichter jung, junge Gesichter alt erscheinen lassen, so daß Albano, der
einmal seinen wirklichen Vater gesehen hat, in einem Spiegel sich als den
Fürsten erbückt. — Durch dies Doppelgängermotiv werden Zeit und körper-
Üche Sicherheit aufgehoben. Den Albano faßt ein Schauder, doch Schoppes
Schicksal ist es, das Doppelgängermotiv zu Ende zu führen: der Mensch ist
sich seüies Ichs nicht mehr sicher, er kann sich plötzlich außerhalb seiner selbst

begegnen ; er erfährt sich als er ein anderer. Auf unähnliche Weise, doch in
ähnhcher Verfremdung erlebt Roquairol den Höhepunkt seines Lebens, die

853



Liebesvereinigung mit Linda, nicht als er selbst, sondern als ein anderer, als

Albano.
Ein drittes Motiv ist das des manipulierten Schicksals. Albanos Leben wird

vom Ritter Zesara gelenkt, ein Schwindler schenkt ihm Visionen; selbst seine

Heilung hat er einem frommen Betrug zu verdanken. Wenn er, wie es sich für
einen Jüngling des achtzehnten Jahrhunderts ziemt, dem Genüsse der Natur
hingibt, so ist selbst diese verändert, zur Empfindung hergerichtet. Elysium
und Tartarus sind Werke eines barocken Gartenarchitekten. Und selbst wo
dessen Fähigkeit endet, hört die Künstüchkeit nicht auf: Die Sonne ist Natur
— doch für Albano wird ihre Natürüchkeit ins Künstliche gesteigert. Als er
einen Sonnenaufgang auf der Isola Bella erleben soU, binden ihm seine Begleiter
die Augen zu, sie führen ihn in der Dämmerung auf die Insel und nehmen im
Moment des Sonnenaufgangs das Tuch ab. Weit über jedes gewöhnliche
Entzücken wird so Albanos Empfindung hinausführen, da ihm ja die Nacht zum
Tage wird.

Wer sich auf die poetischen Schönheiten des Titan beschränkt, wird das

Gerüst, die seltsame Handlung und die ausgefaüenen Ereignisse beiseiteschieben.

Er wird sich an das Rezept Stefan Georges, der gerade den «poetischen»
Jean Paul so hoch schätzte, halten und diese Dichtungen genießen, den Jean
Paul der Handlung aber einen guten, doch ungelesenen Mann sein lassen.

Dennoch ist eine solche Beschränkung falsch und nicht angebracht; denn
für sie wäre der ganze Aufwand, den Jean Paul mit der gleichen Exaktheit
betreibt, mit der er auch die großen Gefühlsszenen strukturiert, nichts weiter
als ein künstlerisches Versagen.

So ist es aber mitnichten. Den Handlungen der drei großen Romane Jean
Pauls, der unvoüendeten Unsichtbaren Loge, vor aUem aber dem Hesperus und
dem Titan wohnt eine Tendenz inne, die sich in zunehmendem Maße in den
Geschehnissen der Handlung offenbart. Man kann hier von einem gedoppelten
Archetyp sprechen. Einmal ist es die Sehnsucht nach Heimat, nach dem Komplex

von all jenen Elementen, die als ursprüngüch empfunden werden. Albano
sehnt sich auf die Isola BeUa zurück — hier hat er erste glückhche Kinderjahre
verlebt. In der Unsichtbaren Loge tendieren die Erlebnisse des zarten Helden
Gustav zum Wiederfinden eines früh verlorenen seraphischen Lehrers. Das
Wiedersehen mit dem Lehrer der Kindertage ist dem Helden des Hesperus,

Viktor, vergönnt.
Doch gerade in diesem zweiten großen Roman Jean Pauls spielt die andere

Seite des Archetyps eine Rolle; der Traum ist alt: Goethe hat ihn als Knabe
geträumt, Jean Paul nicht minder; doch dieser entwickelte daraus eine
poetische VorsteUung. Das Kind, der JüngUng fühlt sich als ein verborgenes oder
verloren gegangenes Fürstenkind (daher auch die Sehnsucht nach einer wahren,

besseren Heimat, die sich mit Kindheitserinnerungen verbindet). Dies ist
ein altes, ein grundlegendes Märchenmotiv: die plötzhche Erhöhung eines

854



Menschen, die EnthüUung eines verborgenen Standes. «Der Mensch ist höher
als sein Ort», so sagt Jean Paul, und darum erwartet er den Moment, wo ihm
der hohe Ort geschenkt wird.

Das Motiv der verborgenen fürstlichen Abstammung spielt nun in der

Konzeption des Hesperus eine sehr seltsame Rolle. Hier sind fünf Prinzen
versteckt; sie alle wachsen irgendwo ohne Ahnung ihres Standes auf. Am Schluß
des Romans wird ihnen ihre Würde enthüUt; doch nur vier dieser Prinzen
sind Gestalten des Buches, das fünfte Kind ist niemand anders als der Dichter
Jean Paul selbst, der sich im letzten Kapitel in die Handlung hineinversetzt
und das, was er berichtet, endlich miterlebt, zum Prinzen des von ihm erfundenen

Fürstentums Flachsenfingen aufsteigt.
Doch Viktor, der eigenthche Held des Hesperus, gehört nicht zu den Geforsteten.

Ihm, der menschhch auf die Erhöhung am meisten Anspruch hat,
bleibt sie vorenthalten; im Gegenteil: er, der sich zu Beginn der Handlung
für das Kind des Lord Horion hält, erfährt, daß er in Wirkhchkeit der Sohn
eines Pfarrers ist; er wird also trotz glückhchen Ausgangs standesmäßig
degradiert.

Jean Paul hat den Romanschluß des Hesperus stets als ungenügend empfunden.

Die Zwiespältigkeit zwischen dem Motiv des verborgenen Fürstenkindes
und dem Schicksal des Viktor wirkt störend. So ist denn auch im folgenden
Roman, im Titan, das Ende harmonisch: der Held wird Fürst; dennoch wiU
uns diese Harmonie auch nicht so recht zusagen.

Der Grund hegt in der Diskrepanz zwischen dem Märchenmotiv und der

ganz und gar nicht märchenhaften Darstellung Jean Pauls : Das Hofleben
sowohl in Flachsenfingen wie in Hohenfließ wird als der Inbegriff von
Kleinstaaterei und Verworfenheit dargestellt: die HöfUnge sind gemein und dumm,
die Minister verbrecherisch. Die Hofdamen sind, abgesehen von der Heldin,
die den Hofdienst innerhch haßt, morahsch verdorben. Und auch außerhalb
seiner Romane geißelt Jean Paul mit mehr republikanischem Eifer als
Weltkenntnis die Unsitten der Höfe. Wie soll sich in dieser Umgebung ein Märchenmotiv

entwickeln?
Nur im Zwiespalt : im Hesperus wird durch die Standeserhebung des Dichters

das Motiv ironisiert; der Held zieht sich in die IdyUe zurück. Im Titan
wird das Motiv durchgeführt und damit negiert; denn was kann es schon für
einen Menschen wie den wunderbaren Albano bedeuten, Fürst von — Hohenfließ

zu sein. In beiden FäUen steht der Mensch weiterhin höher als sein Ort ;
das Motiv, die dunkle Ahnung eines alten verlorenen Standes, das Recht auf
einen bessern Stand führt über den Roman, die ErfüUung des Romans hinaus.

NatürUch hängt diese Spannung mit der pohtischen Einstellung Jean
Pauls zusammen. Der Dichter hat sich mit den republikanischen Ideen seiner
Zeit befaßt, teilweise mit ihnen identifiziert, und es ist sicher nicht nur die
Suche nach einem effektvoUen Motiv, was ihn veranlaßte, drei der hesperischen

855



Prinzen als überzeugte Repubükaner auftreten zu lassen und dem vierten, dem

Erbprinzen, die Seele eines Brutus zuzusprecüen. Auch dem Dichter Jean
Paul büeb die Enttäuschung durch die Auswirkungen der Französischen
Revolution nicht erspart; er hat sogar über Charlotte Corday, die an dem
Revolutionär Marat einen poUtischen Mord verübte, einen Aufsatz verfaßt; er hat

später zahlreiche Schriften gegen Napoleon geschrieben. Mit Recht hat Hans

Mayer in einem Aufsatz zu fean Pauls Nachruhm (aus Zur deutschen Klassik und

Romantik, Pfulhngen 1963) auf diese oft übersehene Komponente in Jean
Pauls Schaffen hingewiesen.

Doch auch Hans Mayer betont den innerhchen Charakter der Poesie Jean
Pauls, die eine solche Oberflächeninterpretation an dieser Stelle verbieten
würde. Die Nicht-Stimmigkeit der Romanschlüsse hat einen tieferen Grund.
Die Diskrepanz, die Jean Paul zwischen dem höfischen Leben und der
Standeserhöhung Albanos bestehen läßt, kann man allegorisch auf die Diskrepanz
zwischen der Poesie und der WirkUchkeit, der Sehnsucht und der Erfüllung,
wie sie in Jean Pauls Werk erscheint, beziehen.

Wohl ist im Menschen der Wunsch verankert, Prinz zu sein. Aber dieser
Wunsch ist eine Sehnsucht, die weit über das Irdische hinausgeht. Das Irdische
ist immer Hohenfließ oder Flachsenfingen. Und nicht nur Menschen bilden
diese Länder. Auch die Dinge gehören dazu, alles Feste, Störende gehört dazu,
das dem Wesen der Sehnsucht entgegengesetzt ist.

Und Jean Paul sieht die Aufgabe der Dichtung darin, aus dieser irdischen
Not der Objekte, aus ihrer UnvoUkommenheit einen Weg zu finden, der das

poetische Gebilde zu einer Himmelfahrt des Geistes und des Gefühls macht.
Dies freihch geschieht nicht in einer Flucht, sondern in einer Vernichtung der
Welt oder in ihrer Transsubstantiation, ihrer Verwandlung in etwas anderes,
Besseres.

Jean Paul verwandelt oder vernichtet die Welt nicht, indem er eine andere

Art von Welt erfindet, denn gerade dies wäre wieder Weltüchkeit, es wäre
vielleicht Haarhaar statt Hohenfließ. Es könnte auch weit mehr sein; doch nie so

viel, daß die Sehnsucht nicht darüber hinauseilen würde.
So muß die Welt an sich selbst zugrunde gehen, oder sie muß in einen

Zustand versetzt werden, in dem sich etwas anderes ahnen läßt! Beides nun
geschieht (darum war dieser methodische Umweg für unsern Aufsatz notwendig)

durch das Absonderhche, durch irgendetwas, das nicht in seiner, das heißt
in der welthchen Ordnung ist. Denn nur durch die hochgespielten Extreme,
durch das Hinausdirigieren der Zustände an die Ränder ihrer Ordnung kann
die Ordnung fragwürdig werden. Das Objekt wird exzentrisch, um sich als

Objekt problematisch zu machen.
Wenden wir uns noch einmal dem Doppelgängermotiv zu : dies macht die

erste Reahtät, die ursprünghche Welthchkeit, die der Mensch an sich erfährt,
den Körper, fragwürdig. Das Mißtrauen gegenüber der leibhchen Existenz

856



und ihrer Verbindung mit der Seele durchzieht Jean Pauls ganzes Werk. Nur
einmal wird daraus die tödhche Konsequenz gezogen, in der DarsteUung von
Schoppes Tod. Indem dieses sichtbare Unterpfand unserer geistigen Existenz

fragwürdig ist, kann die Reaktion darauf nur Verzweiflung sein. Die
Absonderlichkeit der Welt, das zufälüge Aufeinanderstoßen zweier gleich aussehender

Menschen führt zum tödüchen Schrecken, zum Tode.
Gewiß, dies ist ein extremes Beispiel für die Bedeutung des Extremen.

Schoppe war, als er dem Doppelgänger Siebenkäs begegnete, bereits
wahnsinnig. Dennoch verrät sich auch in verwandten Szenen eine ähnhche Reaktion

: eine dem Helden genau nachgebildete Wachspuppe steigert im Hesperus
den Schmerz des Viktor zu einer großen Verzweif lungsszene.

In solchen Szenen vernichtet das Absonderhche die Wirkhchkeit und reißt
Tiefen der Angst und alte Schauder, die nicht von dieser Welt sind, auf.
Daneben aber gibt es die besehgende AbsonderUchkeit. Die Gärten in Hohenfließ
sind absonderhcü durch ihre unnatürhche Anlage ; Jean Paul komponierte
immer wieder Gegenden, die von keiner Natur erreicht werden : Täler, in denen

sich Zitronenwälder mit Schneealpen, der Sternenhimmel mit Blütenwiesen
verbinden. Auch diese Landschaften vernichten die Weltlichkeit, nicht indem

zugrunde gerichtet wird : keine Abgründe tun sich auf; doch indem durch eine

ZusammensteUung aller Reizeffekte die irdische Schönheit in eine unirdische
Vision transsubstantiiert wird.

Schauder und Wonne, Schmerz und Beglückung, sie aUe finden ihre
Auslösung durch absonderliche Momente. Sei es das Leiden an dieser Welt, sei es

die Aünung von bessern Zuständen, der Zweck bleibt gleich : im Zusammenhang

mit Jean Paul, der die Sprache der Bibel so häufig säkularisiert, sei das

BUd erlaubt : das Absonderüche wird zum Jüngsten Gericht über die nicütige
Welt, es wird aber auch die Möglichkeit zur Himmehahrt in eine bessere.

Ich habe mich bemüht, die Funktion des Absonderüchen dort zu erklären,

wo es am wenigsten ins ästhetische Empfinden eindringt — in den hohen
Romanen Jean Pauls, in jenen Werken, in denen die gesteigerten Gefüüle
zuerst auffallen und ansprechen und in denen mancher Leser sich verführt sieht,
diese Motive kaum zur Kenntnis zu nehmen.

Doch diese drei hohen Romane nehmen nur einen geringen Raum in Jean
Pauls Gesamtschaffen ein. Die unsichtbare Loge wurde 1792 veröffentlicht, der

Hesperus 1795 und der Titan 1803 abgeschlossen. Zwischen den großen
Romanen und in den zwei Jahrzehnten nach dem Titan schuf Jean Paul eine

größere Anzahl von Romanen und Erzählungen, in denen die Empfindungen
nicht stets zu großen Gefühlsarien werden, sondern sich in Empfindsamkeiten
ausdrücken und in denen der Humor eine weitaus größere Rolle spielt.

Dieser, der größere Teil seines Schaffens ist keineswegs als bloßes
Nebenprodukt abzutun. Dennoch mußte die bedeutsame Funktion des Absonderlichen

im Werk Jean Pauls zuerst behandelt werden, ehe der Begriff Humor in

857



die Auseinandersetzung aufgenommen wird. Denn die VorsteUung von
humoristischer Dichtung verbindet sich aUzuleicht mit dem Bild einer sanft
fröhlichen Selbstgenügsamkeit, mit dem Glück im Winkel und dem freundlichen

Behagen an einer Welt, die von Käuzen bewohnt ist. Das Absonderhche

wird dann das Thema für eine Spitzwegmalerei und das Schmunzeln des

Herrn Biedermeier.
Wieweit Jean Pauls VorsteUung von solcher Harmlosigkeit entfernt ist,

möge an einigen Beispielen dargesteUt werden : an zwei Idyllen und ihren sanften

Helden und an einem «Kauz».
Obwohl Jean Paul der Skizze nur den Untertitel «Eine Art IdyUe» gegeben

hat, wird Das Leben des vergnügten Schulmeisterlein Maria Wutz in Auenthal als die

Jean-Paul-IdyUe par exceUence angesehen. Und es weist auch viele idylüsche
Ingredienzien auf: ein sanftes Leben eines kleinen Schulmeisters, der in seinem
bescheidenen Los ein Glück findet. Nicht daß er so beschränkt wäre wie sein

Los. Doch er hat seine Vorhebe für eine etwas närrische Ordnung, er versteht
mit großem Vergnügen das Kleine zu genießen. Die Liebe zu seiner Justel
wird eine Miniaturausgabe der großen Jean-Paul-Lieben, die Freude seines

Bräutigamstandes ist ein kleines, närrisches Stück der Sehnsucht, die einen
Albano beseelen könnte. In aU diesen Punkten stimmt die Idylle, stimmt die

Verkürzung der Perspektiven.
Doch auch Wutz hat sein Absonderüches. Er ist zu arm, sich eine BibUothek

zusammenzukaufen und will doch seinen Anteil an der Welt; so läßt er sich
die Kataloge der Buchmessen zusenden und geht daran, die angezeigten Bücher
selber zu schreiben. Es gibt durch diesen Eifer wutzische «Räuber» und eine
wutzische «Kritik der reinen Vernunft». Doch es gibt auch Mißverständnisse:
ein angekündigter Aufsatz über Raum und Zeit handelt in Wutzens Bibhothek
von nichts «als vom Schiffs-Raum und der Zeit, die man bei Weibern Menses

nennt». Die durch Rezensionen kundgetane Unverständüchkeit der Poesie

Klopstocks versucht das Schulmeisterlein dadurch zu erreichen, daß er un-
leserüch schreibt, damit er den Text auch gewiß nicht fasse.

Durch diesen launig, nicht psychologisierend behandelten EinfaU aber löst
sich Wutz aus jedem poetischen Realismus. Das Absonderüche bricht in die
IdyUe ein und hebt sie auf. Und in diesem Bereich, der nicht mehr zur IdyUe
gehört, wird gleichzeitig ein Moment lächerhch gemacht, das mit Wutz gar
nichts zu tun hat. Die Arbeit des SchriftsteUers, der für sich so hin Schreibt,
der nur aufnehmen kann, was in ihm schon enthalten ist, und mit den Objekten
in keiner nähern Berührung steht als Wutz mit den Büchern, die er so fanatisch

schreibt, daß er schheßlich die gedruckten für eine verdorbene Ausgabe
seiner Manuskripte hält.

Eine ähnhche IdyUe mit Widerspruch gestaltet Jean Paul im Leben Fibels,
des Verfassers der bienrodischen Fibel. Hier bildet das Element, das wir im Wutz
als Riß empfunden haben, den Ausgangspunkt. Jean Pauls Laune interpretiert

858



die Schulfibel, die recht banale Verse zur Buchstabenerläuterung enthält, als

das Werk eines Mannes mit Namen Fibel. Er geht daran, dessen Leben
nachzuerzählen. Und damit setzt die IdyUe ein. Fibel ist das Kind eines Vogelstellers;

das Leben und der Tod des Vaters werden geschildert — Variationen
über eine absolut unkünstüche Naturverbundenheit. Fibels Jugendhebe ist
umgeben von Sanftmut und den kleinen Dingen, die eine kleine Sehnsucht

beflügeln. Hier erfolgt der Sprung. Fibel wird ein Genie, Fibel schafft das

große Buch : die Schulfibel. Er führt das Leben eines gefeierten Dichters, eine

Gruppe von Mitarbeitern umgibt ihn, die das Leben des großen Mannes in
allen Einzelheiten aufzeichnen. Während nun aber in der Geschichte von Wutz
dieser Bruch verdeckt wird — Wutz ahnt nichts von dem Gegensatz zwischen
seinem sanften Leben und seiner Büchermacherei —, schlägt das Leben Fibels
nochmals um. Erst ging es aus der Idylle ins Absonderhche, in den kuriosen
EinfaU über; jetzt faßt den alten Fibel plötzUch tiefe Reue über sein vertanes
Leben, er zieht sich von der Welt zurück, lebt als uralter Eremit, von droUigen
Hunden umgeben und pietistische Lieder singend.

Das Absonderhche zerreißt also nicht nur die IdyUe für unser, der Leser

Empfinden; es verändert hier auch das Verhältnis des Menschen zu seiner

Idylle. Der Bruch bleibt, die Befriedigung in Sanftmut ist nicht möghch.
Das Absonderhche steigert das einfache Leben zur Satire und es offenbart

den Fiktionscharakter auch der menschUchen Existenzmöghchkeit, die als

einzige für Jean Paul gegeben war. Denn vergessen wir nicht, daß Jean Paul
in seinen späteren Lebensjahren die Art und Weise eines freundlich-kauzigen
Sonderüngs zu seinem eigenen Stil gemacht hat. Als solcher durchstreifte er
die Umgebung seines Wohnorts Bayreuth. Und doch war er dies Wesen, als

das er sich ausgab, in keinem Moment seines Lebens. Er wußte um die
Gesuchtheit dieser Existenz, er wußte, daß das wirklich Absonderhche jeden
Moment die idyllische Ruhe durchbrechen konnte. Und er wußte, daß es dann,
wenn sich keine Verwandlung in die Himmelfahrt mehr ergab, lähmend und
tödhch wirkte. Sein letzter Roman Der Komet (1820—1822) macht dies Motiv
absonderlich, das den frühen großen Romanen ihre Tiefe gab ; die Handlung
ist Satire : ein verrückter Apotheker, der sich (mit Recht) für ein Fürstenkind
hält, geht daran, seinen Vater zu suchen. Doch aUes, was er dabei erlebt, dient
nur einer grotesken Desillusion.

Bot so die Idylle keine MögUchkeit des Haltes, wie viel weniger die Welt
der Käuze, die so durchaus weltüch sind, daß sie jeder Verbindung mit einer

Ahnung des Besseren ledig an der Objektwelt erstarren. Sie treten von Anfang
an in den Romanen Jean Pauls auf— zuerst als Kontrastfiguren: so Dr. Sphex
im Titan, der Arzt, der sich an einen Menschen hält, weü er auf dessen zukünftigen

interessanten «Kadaver» spekuüert. So im humoristischen Anhang zu
einer größeren Geschichte der Rektor Falbel, der mit seinen Schulkindern
eine nutzlose Wanderung zur Erforschung des Fichtelbergs unternimmt. Kein

859



sanftes Gefühl erhebt ihn auf die Höhen zumindest eines Wutz. Nein, er
bleibt in der gefühüosen Härte und Bosheit seiner Landvermessungen, deren

Langeweile er dadurch auflockert, daß er sich eine Hinrichtung anschaut.
Dennoch ist wohl der vollkommenste Kauz diesen Stils der Dr. Katzenber-

ger aus Dr. Rothenbergers Badereise (1809). Für ihn spielt das Absonderhche
eine sehr vordergründige Rolle; es ist nicht mehr Schicksal oder Einbruch in
ein Schicksal, sondern es ist völüg Objekt. Dr. Katzenbergers
medizinischwissenschaftliches Interesse richtet sich ausschheßhch auf Mißgeburten. Er
schreibt über Mißgeburten, er sammelt sie wie alles Abartige, Unnatürüche,
er verteidigt sie gegen jene, die Harmonie in der Natur sucüen. Eines
siamesischen Doppelhasen zuliebe wird Katzenberger zum Dieb.

Entsprechend dieser Objektfixierung ist aucü Katzenbergers Unterhaltung:
sein Lieblingsthema ist der Ekel; wie und wodurch er erregt wird, welche
Formen er annimmt.

Sein Charakter stellt noch eine Steigerung des Fälbeischen dar : auch er
erfreut sich an Hinrichtungen; nur äußerüche Rücksicht sowie das Verlangen
seines Dichters nach einem glücküchen Ende hindern ihn daran, in das Leben
seiner Tochter (die zu seinem Leidwesen nicht als Mißgeburt das Licht der
Welt erbückte) einzugreifen. Dafür tritt er in der grausamsten Szene auf, die

Jean Paul geschrieben hat: es ist der Kampf zwischen Dr. Katzenberger und
einem Dr. Strykius, der den Zorn Katzenbergers durch einige anonyme negative

Kritiken auf sich gelenkt hat. Dieser erzwingt durch psychische und auch

körperliche Quälerei einen Widerruf der Rezensionen.
Dieser bösartige Charakter hängt durchaus mit Katzenbergers Vorliebe für

das Absonderüche zusammen. In ihm ist der äußerste Gegensatz zu Jean
Pauls eigener Einstellung erreicht. Das Absonderüche, das die Welt ins Wertlose,

bestenfalls funktionell Verwendbare verwandelt, wird für Katzenberger
zum Wert der Welt schlechthin. Die Mißgeburt erhält den Rang des Organischen,

der Ekel tritt an die SteUe von Wonne und Schauder, und selbst dieser

wird, soweit er als Empfindung noch einen Wert hätte, von Katzenberger
bekämpft. Die Entartung ist zum Objekt geworden, die Widernatur zum Gesetz.

Endet hier die Linie, die bei Albano begann? Gewiß ist Katzenberger der
absolute Gegensatz zu dessen Empfindung, wie er auch der absolute Gegensatz
zu dessen Reinheit und Moraütät darstellt. Doch auch hier hält die
Darstellungsweise Jean Pauls der Entartung stand : durch den Humor, durch das

absolute Nichternst-Nehmen dieser Kreaturen gehngt für den Geist noch einmal
die Himmelfahrt, freilich für den Geist des Humors, von dem Jean Paul sagt,
er fliege in den Himmel auf, aber wie der sagenhafte Vogel Merops mit dem
Schwanz voran.

860


	Die Funktion des Absonderlichen in der Dichtung Jean Pauls

