
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 9

Artikel: Bildmetaphern und Wortbilder im 16. Jahrhundert

Autor: Forster, Kurt W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bildmetaphern und Wortbilder im 16. Jahrhundert
KURT W. FORSTER

Die Kunst- und Wunderkammer Rudolfs II.

In vier hoch gewölbten Räumen der Prager Burg hatte Kaiser Rudolf IL
(1576—1612) die Kostbarkeiten seiner Kunstkammer unterbringen lassen.

Während er von seinem Bruder aus der Regierung großer Erbländer gedrängt
wurde, erwarb er im Jahre 1605 die berühmte Sammlung Ferdinands von Tirol
für die enorme Summe von 170 000 Gulden, beließ sie aber auf Schloß Ambras,
wo sie zusammengetragen worden war. In seiner melanchoüschen Tatenlosigkeit

raffte er sich nur sporadisch zu poütischem Handeln auf, aber für den Ausbau

seiner merkwürdigen Sammlungen, für seine Astronomen — Tycho Brahe
und Kepler waren an seinem Hof — und seinen Kreis von Künstlern kostete
ihm keine Anstrengung zu viel. Obwohl sein Besitz bereits aUes Zeitgenössische

übertraf, unterhielt er ein europäisches Agentennetz, um sich durch Kauf,
Abtretung und Machenschaften, die man nur einem Kaiser nachsah, in den
Besitz von Stücken zu bringen, die ihm meist schon lange ins Auge gestochen
hatten. Gemälde standen dabei nicht an erster Stelle. Zwar besaß er an
itaUenischen Meisterwerken Nennenswertes ; er hatte jedoch eine ganze Garde
holländischer, deutscher und italienischer Künstler zeitweise an seinen Prager Hof
gezogen, die seinen Wünschen und Neigungen besser entgegenkamen als die
Werke von Correggio, Raffael und Holbein es vermochten.

Mit Maximiüan von Bayern teilte er eine ausgesprochene Vorhebe für Dürer,
war aber in seinen Schachzügen zur Bereicherung der eigenen Kunstkammer
nicht bereit, sich auch in das rar gewordene Gut zu teilen. An langen
Tragstangen heß er Dürers großes Rosenkranzfest aus Venedig über die Alpen
schaffen und mit einer Prozession in Prag empfangen.

Rudolfs Kunstkammer war nicht auf Dinge beschränkt, die uns heute als

«Kunstwerke» gelten; andere Gegenstände eigentümhchster Art büdeten
vielmehr die Hauptsache; sie wurden in 37 Kästen untergebracht, nach Art und
Herkunft geordnet und in groben Zügen inventarisiert. Seit 15 00 hatte sich der
Geschmack an «Kuriositäten» verbreitet, an Seltenheiten und aUerhand ab-
sonderüchem Kleinkram, der in kostbaren MetaUspangen gefaßt und mit den
abenteuerüchsten Fabeln über Herkunft und Wirkung umsponnen wurde.

Darin verband sich das wachsende Interesse fürs Unbekannte und neuentdeckte

Überseeische mit der mittelalterhchen, symboüschen Auffassung der

Erscheinungen. Der neue, bald modische Geschmack am Kuriosen und
Abstrusen mutet als halbaufgeklärter Symbolglaube an. Man suchte die Fabeltiere
in Fleisch und Blut, um sie ausgestopft doch wieder als Kuriosität mit einer
«künstüchen» Rätselhaftigkeit zu umspinnen. Der Unterschied zwischen der



ReUquie und dem weltlichen Erinnerungsstück ist ohnehin verschwommen.
Das Kuriose und Rätselvolle sieht sich am hebsten als Abglanz des Numinosen.
Ein Splitter vom Heiligen Kreuz, das Ei des Basihsken, ein Unicorn,
Versteinerungen, Knochen von Riesen und Nägel aus der Arche Noah gehören in die
Kunst- und Wunderkammern, wie Reliquiare, wundertätige Madonnen und
jahrhundertealte Meßgeräte in die kirchUchen Schatzkammern. Auf späterer
Stufe wendet sich der atavistische Glaube ins Ästhetische. Wundertätige
Substanzen und heiüge Gegenstände erwecken nicht mehr die Furcht und
Verehrung des Adoranten, sie kitzeln die besitzlüsterne Neugierde des «eingeweihten

Kenners».
Neben der Wertschätzung des Seltenen und Seltsamen entfaltete sich das

Interesse an wissenschafthchen Versuchen und die düettierende Anteilnahme
an Handwerkskünsten. An der Drehbank, in der Glasbläserei, beim Entwerfen
von kunstvoUen «Brunnenwerken» und Architekturen versuchten Fürsten
ihre Hand; zu den halbrehgiösen, halb fabulösen Sammelgegenständen geseU-

ten sich mechanische Apparate, astronomische Instrumente, Musikautomaten
und komphzierte Augsburger Uhren. Was den Betrachter seiner unbekannten
Form, seiner Seltenheit und oft seiner unerklärüchen Zwecklosigkeit wegen zu
beschäftigen vermochte, bUeb aber für die Kunstkammern weiterhin ein
gefundenes Objekt. Ob es sich um sinnlos kompüzierte Schlösser, zu
Miniaturbergwerken verarbeitete Handsteine oder um Abbildungen doppelköpfiger
Kälber und «mörische Huet» (mexikanischen Federschmuck) handelte, das

Kuriositätenkabinett Rudolfs IL bot, «wenn auch zuwehen wie in einem
Vexierspiegel, ein treues Bild der Tendenzen seiner Tage1». Der abstruse
Charakter solcher Sammlungen verlor sich im 17. und 18. Jahrhundert zusehends;
die Wunderkammern wurden langsam zu ethnographischen, erdkundüchen
und technischen Museen speziaüsiert.

Größter Beüebtheit erfreuten sich im 16. Jahrhundert Gegenstände, die
genau auf die SchweUe zwischen Natur- und Kunstprodukt faUen. In den Fossi-
Uen brachte die Natur scheinbar wie zum Spiel ein Kunstprodukt hervor. Beim
Abgießen von Kröten, Schnecken und Echsen versteckt sich der Künstler hinter

dem naturerschaffenen Tier und fängt seine Form ein wie der Kalk die
versteinernde Muschel. Wenzel Jamnitzer (1508—1585) verfertigte für den Kaiser
aus solchen Tierabgüssen in Silber und Gold gordisch verschlungene Fassungen

zu Muschelgefäßen und Tafelaufsätzen.
Seit dem zweiten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts hatte man in Itahen

begonnen, zur Dekoration von Baderäumen und Gartengrotten Muscheln, Kies
und Tuffstein «roh» zu verwenden und die Architekturglieder durch
unbehauene Steinblöcke zu unterbrechen. Giuho Romano stattete den Mantuaner
Palazzo del Te reichlich mit solchen «ungeläuterten» Naturprodukten aus und
setzte ein vielbefolgtes Beispiel. Vor aUem in Fontainebleau kaprizierten sich
itaUenische und später französische Künstler auf das Widerspiel von Natur-

839



und Kunstprodukten. Bernhard Pahssy (1510—1589) erträumte sich
unterirdische Anlagen in Gestalt keramischer Muschelgänge, während er Tafelgeschirr

mit farbig glasierten Tierabgüssen ornamentierte, deren täuschende
Wirkung auf der Grenze zwischen ungläubiger Neugierde und überraschtem Ekel
schwebt.

Alle diese merkwürdigen Gebilde umkreisen einen Gegensatz, der viele
Geister des 16. Jahrhunderts immer neu in Bann genommen hat: der Gegensatz

und zugleich die vertauschbare Ähnüchkeit der Kunst- und Naturdinge.
Der alte Grundsatz — längst ein Bildungsküschee —, daß Kunst aus der
Kenntnis großer Vorbilder und aus dem Studium der Natur in gegenseitiger
Durchdringung hervorginge, bot sich hier in ganz neuem Licht dar und bUeb

doch nur undurchdringücher.

Giuseppe Arcimboldo

Wie ein Künstler demjenigen MiUeu zustrebt, in dem er die größte
Übereinstimmung mit seinen eigenen Absichten und sein gläubigstes PubUkum findet,
und wie ein Fürst es mit System darauf angelegt hat, «seine» Künstler um sich
zu scharen, illustriert die Karriere Giuseppe Arcimboldos (1527—1590)2. Er
stammt aus einer angesehenen Mailänder FamiUe; sein Vater war für die
Dombauhütte tätig, sein Großonkel Erzbischof der Stadt. Seine Ausbildung und
die ersten Arbeiten, die er teils in der Werkstatt seines Vaters ausgeführt hat,
lassen auch nicht die Spur eines ungewöhnüchen Geistes erkennen. Glasscheiben

für den Mailänder Dom (1556) und acht Kartons zu Wandteppichen im
Dom von Como (1558) fallen nicht aus dem Rahmen des Üblichen, es sei denn
durch ihre recht rückständige und trockene Art. Die Teppicükartons wurden
von den flämischen Wirkern Rost und Nicolas Karcher gewoben, die Cosimo
de' Medici 1546 nach Florenz hatte kommen lassen, weil er mit ihren fachlichen
Kenntnissen und nach Entwürfen von Pontormo und Bronzino im Süden ein
Zentrum dieser hochgeschätzten Dekorationskunst schaffen woUte. VieUeicht
durch die Nordländer, zweifeUos dank der politischen Abhängigkeit Mailands
von den Ländern des Heiügen Römischen Reiches, möglicherweise mit einigen
merkwürdigen Proben eines neuen Geschmackes eröffnete sich Giuseppe
Arcimboldo 1562 die SteUe eines Hofmalers bei Ferdinand I. in Prag. 1565 rückte
er zum « Haus-Conterfetter » von Kaiser Maximiüan IL auf und trat 1577 in
den Dienst Rudolfs IL Nach zehn Jahren am Prager Hof kehrte der Sechzigjährige

nach MaUand zurück. Sein Ruhm am Hof gründete sich auf ausgeklügelte

Festdekorationen, Kuüssen, erstaunliche Bühnenmaschinen und auf die
Regie von Turnierspielen und Aufzügen. Zwei Jahre vor seinem Abschied von
Prag machte er dem Kaiser eine Sammelmappe mit zwölf Dutzend Federzeichnungen

(Florenz, Uffizien) eines solchen Turniers zum Geschenk. Für Rudolf
IL reiste er auch nach Kempten, um über den Ankauf von Antiken und
unbekannten Tieren aus der Neuen Welt zu verhandeln. Arcimboldo hatte den

840



Kaiser nicht nur mit den übUchen Fertigkeiten eines Hofkünstlers zufrieden-
gesteUt, sondern sich ebenso in persönhchen Missionen bewährt und behebt

gemacht. Der weltmännische Rubens wird später den Prototyp des Künstlers
verkörpern, der seinem Fürsten auch auf dessen eigenem Parkett ebenbürtig
zu begegnen weiß.

In seinem 64. Lebensjahr erhob der Kaiser Arcimboldo zum Conte Palatino,
ein Titel, der schon Tizians Ruhm besiegelt hatte. Arcimboldos Künste wurden
nicht allein im exklusiven Geschmackskreis des Prager Hofes gewürdigt, der
Mailänder Theoretiker und Apologet des späteren Manierismus, Lomazzo,
beschäftigte sich mit seiner concettistischen Kunst im Trattato dell'arte della

pittura (15 84) und in seiner Idea del tempio della pittura (1590). FiUppo Gherardi
pries in einem Madrigal Arcimboldos Ninfa Flora, und Comanini gab Beispiele
seiner Erfindungsgabe im langatmigen Mantuaner Dialog II Figino. (15 91).

Es ist aber heute noch schwierig, eine präzise VorsteUung von Arcimboldos
Malereien zu gewinnen; der Begriff seines Stiles wurde durch immer neue
Nachahmungen getrübt; das ursprüngüche, an Zahl sehr bescheidene Werk
erütt manchen Verlust schon bald nach dem Tod des Malers, als erst bayrische
und sächsische, dann am verheerendsten schwedische Truppen während des

Dreißigj ährigen Krieges durch Prag zogen und die Schätze des Hradschin mit
den Waffen auf ihre Brauchbarkeit prüften.

Die zusammengestückten Köpfe und andere Bildmetaphern

Schon für seinen ersten kaiserlichen Mäzen, Ferdinand L, ersann Arcimboldo
einen Bildtyp, der mit seinem Namen verbunden bleiben soUte. 1563 datierte er
selber den Sommer aus einer Reihe von VierJahreszeiten, 15 66 malte er für Ma-
ximiüan IL die Vier Elemente, und im selben Jahr ein eigentümUches Bildnis
Calvins. Von beiden Serien haben sich nur je zwei Bilder erhalten (Wien,
Kunsthistorisches Museum). In diesen Werken bildete Arcimboldo die
allegorischen Figuren vor dunklem Grund jeweils aus Früchten und Pflanzen einer

Jahreszeit oder die Gestalt des Feuers aus aUerhand Lampen, Dochten, Kerzen,
Kohlen, Pistolen und Kanonen, diejenige des Wassers aus Meertieren, Korallen
und Perlen. Für seine Allegorie des Feuers nutzte er neben der beschreibenden
Gewandtheit seines Pinsels auch Goldfohe, um den knisternden Flammen, die
als Haarschopf aus glühenden Kohlen schlagen, jenes zusätzüche, blitzende
Reflexücht zu verleihen, das im wörtüchen Sinne feurig leuchtet. Dem Feuer

eignet ein goldbrauner, warmer Farbklang, der einmal wächsern, einmal rauh
wie Sandstein, metallig glänzend oder feurig flackernd sich mit verschiedensten
Materiaüen verbindet. Hier, wie in der Allegorie des Wassers, bewährt sich auch
Arcimboldos malerische Kunst am heiklen Unterfangen. Obwohl das Kopf-
büd des Wassers aus vielen Dutzend Fischen unterschiedüchster Bildung in Ver-
schüngungen und Durchdringungen ingeniös zusammengestückt ist, fließt

841



AGRICOr A

^f
n

v

h

a.

Agricoltura. Nachstich nach Arcimboldos Entwurf für Camocio, publiziert von Angelo
Salvatori. Kopenhagen, Kunstindustrimuseet

aUes in Töne von feucht-grauer, wäßerig unbestimmter Farbe zusammen, aus
denen nur das Rot von KoraUen und Krebsen herausleuchtet. Einen Bibliothekar
montierte er aus Büchern, Heften, Buchzeichen und Staubwedel, die
Physiognomie Calvins löst sich — zur Fratze verzerrt — aus zusammengesetztem
Geflügel.

842



Auch Bildpamphlete des reformierten Nordens kommen als eine Wurzel der
Werke Arcimboldos in Frage; bezeichnenderweise nehmen diese Bildsatiren
später Arcimboldos zusammengesetzte Köpfe ebenfalls für ihre Zwecke auf:
1577 schnitt Tobias Stimmer ein Frontispiz zu J. Fischarts Aller Practic
Großmutter, auf dem er eine Büste Papst Clemens X. aus lauter Uturgischen Geräten
und päpstüchen Emblemen zusammenstückt.

Auch Boschs höUische Geschöpfe — halb Käfer, halb in Schüsseln
geharnischte Krieger — mögen Anregungen gegeben haben. In ihnen liegt ein oft
noch dunkler, reügiös-aUegorischer Sinn verschlüsselt, der sich mit Vorhebe
in den beschriebenen BUdmetaphern verbirgt. Wo der Schlüssel zum didaktischen

Sinn fehlte, wirkte trotzdem die anschauUche Gestalt in ihrer Rätselhaftigkeit

nicht minder. Arcimboldos Montage einer Agricultura aus aUerhand

Werkzeugen leitet sich vieUeicht von den Alben und HomuncuU Boschs her.
In Arcimboldos «Concetti» verselbständigt sich auch noch eine ältere

Büdüberüeferung : diejenige der Grotesken- und Maskenköpfe. Monströse
Kompositgestalten, die in romanischen und gotischen KapiteUen nisten, haben
ihrer abstrusen Bildungen wegen schon den puristischen Eifer Bernhards von
Clairvaux erregt. In den Groteskmalereien der Hochrenaissance finden die

phantastischen Zwitter- und Mischgestalten ein neues Tummeheld, stacheln
sich an den eben gefundenen
römischen Fragmenten zu neuem
Wettbewerb an und lassen an
AbsonderUchkeit wenig unversucht.

Blattmasken findet man zum
Beispiel am Dom von Modena und
an den Kathedralen von Reims
und Bamberg. Der spätantike
Bacchus mit einem Antütz aus
Weinrebenblättern steht als Büd-
erscheinung in nächster Verwandtschaft

zu Arcimboldos Sommer,
der aus einem Gesicht von Obst
und Feldfrüchten lacht.

Als unmittelbare Vorläufer dürfen

gewisse Graphiken Boyvins
und BracceUis betrachtet werden:
André Boyvin stach eine Serie von
Köpfen, vieUeicht nach Entwürfen
Rosso Fiorentinos, der 1540 in
Fontainebleau starb. Seine
stahlscharfen, kalten Linien gruben Biattmaskt aus dem Skizzenbuch des Villard de
Köpfe in die Platte, die aus Mas- Honnecourt (fol. 22). Mitte des 13. Jhs.

2»

843



ken, RoUwerk und starr ausgestochenen

Ornamentformen zu
grotesken Puppen montiert sind.
Während des späteren 16. und frühen

17. Jahrhunderts werden
Zeichner, Stecher und Dekorateure

nicht müde, ihre Erfindungsgabe

an solchen kapriziösen
Gegenständen zu üben. Ein
Spukreigen von skurrilen Gestalten aus
der Phantasie Boschs und Brue-
ghels bevölkert die Seiten der 1565
erschienenen Ausgabe von Rabelais'

Songes drolatiques de Pantagruel.
Tanzende Töpfe und auf ihren
eigenen Schnäbeln blasende
Dudelsäcke treiben ihren Unfug als

Begleitung zu Rabelais' derber
Unterhaltung, aggressiver Parodie

mm

il

vîi

\
Groteskmaske, gestochen von André Boyvin(?),
vor der Mitte des 16. Jhs. London, Brit. Mus.

Holzschnitt aus Rabelais' Songes drolatiques de

Pantagruel (1565). François Des Prez zuge¬
schrieben.

und Selbstpersiflage, die sich doch
überall mit gelehrten und esoterischen

Wortspielen verknüpft.
1624 veröffentlichte BracceUi

seine Bizarie di varie figure, geometrisch

reduzierte Männchen, die
mit Scherenarmen und Equerren-
beinen akrobatische Übungen voU-
führen, aus einem Schleifgerät
gebildet an sich selbst die Klingen
schärfen, oder an Rohen und Zapfen

ihres Flaschenzugleibes
hantieren. Von den Stichen BracceUis
eüt der Vergleich voraus zu den

toten, aus Equerren und
Schneiderpuppen zusammengenagelten
Figuren Chiricos. In allen FäUen

wird ein Abbild von menschlichen
Gestalten aus fremden Stücken,
Tieren oder Pflanzen mechanisch
zusammenmontiert. Arcimboldos
Köpfe aus Fischen oder Feuer-

844



waffen, später die Landschaftsbilder seiner Nachahmer, die Berge, Felsen

und Bäche in der Form eines halbwegs verborgenen Menschenkopfes anordnen,

aUe diese Doppel- und Vexierbilder üben nicht nur die Faszination des

Abstrusen und AbsonderUchen aus, sie steUen auch Fragen, die sogleich auf
die Grundlagen des Bilderkennens überhaupt zurückführen. Das totgeredete
Verhältnis von Gegenstand und Abbild, das Verhältnis zwischen dem Bild vor
einem und wie man es für sich «üest», wird in kompüziert gebrochener Weise
wieder zum Problem. Zu einem Problem, das zudem in tückischer Art den
Stachel des unlösbaren Widerspruchs zeigt.

Allegorie, «concetto» und Montage

Der Frage, was denn der Sinn dieser Gebilde sei, muß eine einfachere erst den

Weg ebnen: Was ist hier überhaupt dargestellt?
Bei den zusammengesetzten Köpfen Arcimboldos sind stets die dominanten

Gestaltmerkmale besonders kraß herausgehoben. Die Köpfe — meist im Profil

— besitzen übergroße Nasen, Augen und Münder, in der Art von Karikaturen

und Kinderzeichnungen; daß auch Hals und Schultern nicht fehlen, hilft
mit, diese «Köpfe» sogleich als solche aufzufassen. Ihr spielerisch-verstiegener
Charakter lenkt nur oberflächlich vom Problem der Bildentzifferung ab: wo
immer man mit den Augen auf einzelnen Details verweilt, löst sich der

Zusammenhang «Kopf» wie durch Hexerei augenbücks auf, und man sieht bloß
noch Obst, Gartengeräte oder Fische. Die Zähne im lachenden Mund des

Sommers verwandeln sich flugs zu einer Reihe reifer Erbsen in ihrer geplatzten
Schote, die Nase stellt sich als Gurke bloß. Damit geben die Köpfe Arcimboldos

aber das Rätselhafte und Absonderhche ihrer Bildung noch nicht preis;
sie gleichen Montagen aus Gegenständen, die zwecklos verwandt, aber ihrer
Eigenart nicht beraubt wurden. Wortspielerische Mehrdeutigkeit und skurrüe

Paarung des Unvereinbaren wurden von den Zeitgenossen mit Vergnügen
bemerkt und weiter ausgesponnen. Gherardi läßt Arcimboldos Ninfa Flora dem

Kaiser ihr eigenes Rätsel in Versen vortragen:
Son' io Flora, o pur fiori?
Se fior, come di Flora
Ho col sembiante il riso? E s' io son Flora
Come Flora è sol fiori?
Ah non fiori son' io; non io son Flora.
Anzi son Flora, e fiori.
Fior miUe, una sol Flora;
Vivi Fior, viva Flora.
Però che i fior fan Flora, e Flora i fiori.
Sai come? I fiori in Flora
Cangiò saggio Pittore, e Flora in fiori.

845



Die aUegorische DarsteUung des Ackerbaus überlagert in gleicher Weise

Montage und Personifikation. AUegorien gibt es freiUch seit der Antike, aber
ein neues Element verwandelt jetzt das Herkömmüche; die AUegorie wird
quasi verdoppelt : das Bild besteht aus einem Haufen landwirtschaftücher
Geräte, die, zur Gestalt eines Mannes montiert, die «Agrikultur » personifizieren.
Dieser Doppelschritt balanciert auf einem begriffüchen «concetto». Als
«concetto», wörtlich verwandt dem «Konzept», benannten die itaUenischen
Theoretiker und Künstler des 16. Jahrhunderts die aUes umfassende Idee des Kunstwerks.

Abstraktes begriffüches Verständnis muß daher solche Bilder erst
verarbeiten, ehe sie sich in ihrer mehrdeutigen Art durchschauen lassen.

Eine dichterische ParaUele aus Shakespeares Hamlet belegt das Verfahren:

«..., denn die Macht der Schönheit wird eher die Tugend in eine Kupplerin
verwandeln, als die Kraft der Tugend
die Schönheit sich ähnlich machen
kann... » (3. Aufzug, 1. Szene). Hier

•^v^ 'u Vi^ n handeln AUegorien auf ihrer begriff-
Uchen Ebene, als wären sie metap1

't. risch das Geschehen selbst, das sie

"•{ üchen Ebene, als wären sie métaphore,

risch das Geschehen selbst, das sie

-^Ao0,f.^\ £ % meinen. Hamlets Satz bedeutet, daß

^~£* ,(< iji }i c - <=- '^/ jemand, der tugendhaft ist, von einem
1 t^-V)

"* u If «^, C c~ - wird, als er den Schönen zur Tugend-
f t V1? **¦"" haftigkeit zu bekehren vermag. Doch

ai c - * ¦£• Schönen eher zum Bösen verleitet

in diesem unheilvoUen Dialog zwi-
üf^t ,e'i sehen Hamlet und Opheüa spielt sich

I°p gerade das Gegenteil dieser Worte ab :

uftd- cu / P sf^F das wahre Geschehen versteckt sich

^'^/tt^l h„jg PM hinter dem gedrechselten Gegensinn.
h\$Pf4et'' ecJLi Geschehen, dialogischeFormuherung
ffiuP » und aUegorische Verkapselung rich¬

ten die Spiegel auf, aus denen
verschiedene Facetten des scheinbar ein
und selben Moments gleichzeitig zu-

w^ w rückbützen und sich durchkreuzen,
h e J'è Aus dem Grenzbezirk von Wort,
't\ <- w Zeichen und Bild bieten sich noch

U16" **» weitere Beispiele: Seit der Ausgabe
Pej6 von 1572 ordneten die Setzer — dem
'foirt Manuskript gehorchend — Panta-

gruels Trinkgedicht « O bouteille...»
Guillaume Apollinaire, Calligramme (aus: in der ZeUengestalt einer Flasche

Action, numéro 5, Okt. 1920). an:

846

re •>«<» «

<m it--



O bouteiUe
Pleine toute
De misteres,

D'une aureille
Je t'écoute

Ne diffères,
Et le mot profères,

Auquel pend mon cœur.
En la tant divine Uqueur,
Tient toute vérité enclose.

Vin tant divin loin de toy est for close
Toute mensonge, et toute tromperie.
En joye soit l'Aire de Noach close,

Lequel de toy non fist la temperie.
Sonne le beau mot, je t'en prie,
Qui me doit oster de misères.
Ainsi ne se perde une goutte.

De toy, soit blanche
Ou soit vermeille

O BouteiUe
Plaine toute

De Mystères.

Die im Gedicht angesprochene Flasche nimmt so auch im Schriftbild selbst

Form an. Diese doppelte, in ihrem Wesen so verschiedene bild/wörtüche
Gegenwart von «Flasche» kommt einer Spiegelung und Sinndurchdringung
gleich, wie sie Arcimboldo zwischen seinen Concetti und AUegorien bewirkt
und wie sie auch GuiUaume ApoUinaire mit seinen Calligrammes um 1920
aufnimmt (vgl. S. 846).

Verdecken einer Bedeutung hinter einer anderen, Doppeldeutigkeit,
Durchschimmern eines Widerspruchs, Verbauen eines Zusammenhangs, kurz:
Vermeiden des Direkten und Affirmativen schaffen eine Vergleichsbasis selbst
zwischen historisch nicht verknüpften Darstellungen an weit auseinanderUegenden
Orten.

Vexierbilder

Behn Entflechten von Arcimboldos « Köpfen » tritt inmitten aller Komplika-
tion das menschenalte, mimetische Erfassen wieder in Kraft. Der Betrachter

gewährt den Dingen seine eigene Gestalt und schreibt ihnen die Sinnbezüge
des eigenen Wesens ein.

847



Kindliche Anschauung bewahrt eine Welt, die noch kaum logisch
aufgespalten und synthetisch durch das Verständnis wieder aufgebaut wurde.
Unmittelbare Gegebenheiten spiegeln sich in ebenso unmittelbarer Poesie. Die
«Gesichter» von Lokomotiven und Automobilen, der böse Ausdruck des
Radios sind in ihren symmetrischen Fronten, ihren «Augen und Mäulern» nur
aus der Mimesis menschUcher und tierischer Gestalt verständhch. Fhegende
Drachen in die Wolkenfetzen am Gewitterhimmel und hockende Riesenfrösche

aus den Felsen am Bachrand zu lesen, charakterisiert die unmittelbare
mimetische Auffassung der Welt: ihre künstlerische Prägung schuf den
Mythos.

Leonardo da Vinci trug unter den Fragmenten zu einem geplanten Traktat
über die Malerei folgendes ein: «So sagt unser Botticelh, das Studium (der
Landschaftsmalerei) sei eitel, denn wenn man nur einen Schwamm voll verschiedenerlei

Farben gegen die Wand werfe, so hinterlasse dieser einen Fleck auf der
Mauer, in dem man eine schöne Landschaft erbücke. » «Ich werde nicht
ermangeln unter diese Vorschriften eine neuerfundene Art des Schauens

herzusetzen, die sich zwar klein und fast lächerhch ausnehmen mag, nichtsdestoweniger

aber doch sehr brauchbar ist, den Geist zu verschiedenerlei Erfindungen
zu wecken. Sie besteht darin, daß Du auf manche Mauern hinsiehst, die mit
allerlei Flecken bekleckt sind, oder auf Gestein von verschiedenem Gemisch.
Hast Du irgend eine Situation zu erfinden, so kannst Du da Dinge erblicken,
die diversen Landschaften gleich sehen, geschmückt mit Gebirgen, Flüssen,
Felsen, Bäumen, großen Ebenen, Tal und Hügel in mancherlei Art... Achte
diese Meinung nicht gering, in der ich Dir rate, es möge Dir nicht lästig
erscheinen manchmal stehen zu bleiben und auf die Mauerflecken hinzusehen,
oder in die Asche des Feuers, in die Wolken, oder in Schlamm und auf andere
solche Stellen3. »

Wenn für Leonardo eine Landschaft sich unmerklich aus einem Mauerfleck
herauslesen läßt, so geht Arcimboldo bei der erfinderischen Montage seiner

«Köpfe» viel radikaler vor. Erst im fertigen Bild stellt sich jene Ambivalenz
etwa zwischen Fischen und Gesichtsteilen ein, die für Leonardo als Stimulus
zur anschauenden Verwandlung wirkte.

Beide Methoden haben in der Gegenwart nochmals « Geschichte gemacht » :

als «art brut» eines Dubuffet, in dessen Texturbildern sich kritzeüge Männchen

oder scheckige Kühe aus der gesprenkelten Oberfläche herauslösen, und
in den mechanisch montierten Figuren bei Chirico, Léger und Max Ernst.

Harmonie des Inkommensurablen

Leonardos Anweisungen zum figuralen Entziffern der Mauerflecke, ein Griff
ins Feld des Rorschachtests, verlegt die Erfindung scheinbar ins Äußerlich-
ZufäUige, obschon sie ja einzig der mimetischen Tätigkeit des Betrachters ent-

848



springt. Dabei wird der Fleck als bloßer Fleck nie ganz gelöscht von der
VorsteUung, die ihn zur Landschaft umwandelte, wie auch Arcimboldos
«zusammengestückte Köpfe» stets ein Arrangement aus Geräten oder Früchten bleiben

und dennoch Köpfe und begriffliche AUegorien sind. Mehrdeutig, und
darin in keinem Aspekt ihrer selbst voU zu begreifen, umkreisen aüe diese

«Kuriositäten» die Widersprüche der Vermittlung zwischen Objekt, Abbild
und Subjekt. Die Absichtlichkeit allen Auffassens und ihre spielerische
Täuschung werden sich selber zum Thema. In merkwürdiger VersteUung und
Spiegelung unterhält sich der tätige Geist mit seinem Produkt über seine

eigene Tätigkeit.
Jede versöhnende Eindeutigkeit erschiene hier unwahr, aber auf Nebenwegen,

durch die «List der Begriffe» springt im undurchdringhchen, dunkeln
Arsenal der Dinge und Erscheinungen ein Funke von einem zum andern über
und leuchtet für einen Augenbhck als verknüpfender Sinn. Diese «Harmonie»
ist immer begrifflich vermittelt und erzwungen, etwa wenn Arcimboldo nach
dem Bericht Comaninis eine Farbentonleiter der klingenden Tonleiter zuordnet.

Von weiß aus stufte er das Farbenspektrum parallel zu den Tonschritten
ab, so daß der Hofmusiker Rudolfs IL, Mauro Cremonese, auf dem
Clavicembalo jene Zusammenklänge anschlagen konnte, die Arcimboldo auf seiner

Farbenpartitur zuvor gemalt hatte. Diese Idee, im 17. Jahrhundert vom
französischen Jesuiten Louis Bertrand Castel als «clavecin oculaire» systematisiert,
beschäftigte später auch Runge in seinen Untersuchungen zur Farbenkugel

(1810), und sie geistert in bestimmten Versuchen neuerer Komponisten herum,
nachdem es nun durch elektronische Mittel gelungen ist, das Klangspektrum
genau so zu zerlegen wie dasjenige des Lichts.

Eine vergleichbare Konsonanz zwischen Beziehungslosem stellt sich ein,
wenn Rabelais' Gedicht « O bouteille...» im « Zeilenbild » als Flasche gesetzt
wird, oder Arcimboldo den Sommer aus Früchten und Gemüsen bildet. Die
Überblendung und Durchdringung inkommensurabler Bereiche und unver-
bundener Ebenen verfügt über die Welt in einem begrifflichen Sinn, und kein
Begriff kann sich des Zwangsverhältnisses zu seinem Gegenteil entziehen.
«Denn echt Metaphorisches will überall die Erscheinungen lesen, als wären
sie ein Palimpsest, mit anderer Schrift noch dahinter, oder besser, als wären
sie lauter wirküche Beiwohnungen, Alterierungen, Alternierungen, sich

durchdringend4. »

Arcimboldo steht als Künstler in einer kalten Welt des Durcheinanders, in
der es bloß noch «Material» gibt. In heiUoser Verwirrung scheinen vertraute
Zusammenhänge allerorten auseinanderzubrechen; kein Ding, kein Wort will
auf sich selbst behaftet werden. Nichts ist gegeben, der überlieferte AnbUck
der Welt entfremdet oder schal. Allein die begriffliche Spange des künstlerischen

«concetto» kann in diesem Rohstoff Bezüge und überraschende
Bedeutungen setzen. Daher auch die gestelzte «Künstlichkeit» dieser Gebilde, in

849



denen das absichtlich rohe oder künstlich fabrizierte Material mit anspruchs-
voUen Bedeutungen verkoppelt wird. Das «concetto» durchdringt und
umklammert den scheinbar wiUkürüch herausgegriffenen Stoff wie die
metallgetriebene Fassung eine schiefergraue Muschel festhält und ihre perlmutterne
Innenseite als glänzenden Kelch darbietet, als wäre sie immer schon für ihre
neue Funktion von der absicbtslosen Natur geschaffen worden.

1 J. v. Schlosser, Die Kunst- und Wunderkammern der Spätrenaissance. Leipzig 1908, S. 90.
2 Sämtliche Literatur bei B. Geiger, / dipinti ghiribizzosi di Giuseppe Arcimboldo. Florenz

1954; und Legrand et Sluys, Arcimboldo et les arcimboldesques. Aalter (Belgien) 1955.
3 Leonardo da Vinci, Das Buch von der Malerei, nach dem Codex Vaticanus (Urbinas), hg.

von H. Ludwig. Wien 1882, Bd. I, S. 117, 125.
4 E. Bloch, Tübinger Einleitung in die Philosophie 2, edition suhrkamp, Frankfurt a. M. 1964,

S. 141.

Die Funktion des Absonderlichen]
in der Dichtung Jean Pauls

ELISABETH ENDRES

In jenem letzten Jahrzehnt des 18. Jahrhunderts, in dem SchiUer und Goethe
die deutsche Klassik schufen, schrieb ein Dichter seine Hauptwerke, der als der
große Nicht- und Antiklassiker der deutschen Sprachkunst schlechthin gelten
kann: ich meine Johann Paul Friedrich Richter, der unter dem Verfassernamen
seines ersten Romans als Jean Paul in die Literaturgeschichte einging. WoUte
man mythifizieren, so könnte man es als Ustigen Ausgleich der sich entwickelnden

Geschichte ansprechen, daß zur gleichen Zeit, als die Klassik ihre Natur
zur höchsten VoUendung führte, ein Dichter seine Manier, die extremer
Manierismus war, zu einer Höhe entwickelte, die nie mehr erreicht werden soUte.

Als Goethe und SchiUer die Objektivität als Kunstziel für sich anerkannten,
folgte Jean Paul seiner gigantischen Subjektivität, die ihn außerhalb seiner

Zeitentwicklung steUte.

Außerhalb der Zeitentwicklung — man verstehe dies recht. Es geht nicht
etwa um eine bewußte historische Rückwendung. Jean Paul suchte für sich
keine Rechtfertigung bei den barocken Spaniern oder ehsabethanischen
Engländern, er erforschte nicht die Kunst der Manieristen, um die Manier seiner

850


	Bildmetaphern und Wortbilder im 16. Jahrhundert

