
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 8

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

ZUM KATALOG DER SÄMTLICHEN WERKE VON SEURAT

Die Kunst ist gewiß wesentlich dazu da, mit
Geist und Sinnen genossen und in eine
erhöhte Existenz des Betrachters umgesetzt zu
werden. Wer sich schreibend mit ihr
beschäftigt, hat aber nicht unter aUen Umständen

die Aufgabe, fortwährend dieses
Wesentliche zu bereden. Zumal bei einem
universal anerkannten, hochgradig und treffend
definierten Künstler führt das fortgesetzte
Deuten zu Wiederholungen und bald auch
zum Geschwätz. In diesem Punkte kann
beispielsweise die exakte Ruhmesgeschichte
eines Malers viel aufschlußreicher zu lesen
sein als der angestrengteste Versuch einer
neuen Exegese. Und die besagte Ruhmesgeschichte

ist oft nicht das einzige, was für den
betreffenden Künstler noch zu leisten ist.
Was die Kunsditeratur selbst überragend
großen Meistern allzu häufig schuldig bleibt,
ist der Katalog ihrer Werke. Dieser befaßt
sich nun nicht unmittelbar mit dem Wesen
seines Gegenstandes, aber er kann in gültiger
Form erst geschaffen werden, wenn sein
Verfasser vom Wesentlichen einen soliden
Begriff besitzt. Und der auf Grund eines solchen
Begriffes geschaffene Katalog wird seinerseits

dazu dienen, die Erkenntnis des Wesentlichen

neuerlich zu vertiefen.
Auf einen einzigen seriösen Oeuvre-

Katalog kommen in der Regel zahüose
Monographien und eine ans Absurde grenzende
Anzahl essayistischer und journalistischer
Elaborate, von denen die meisten nur
dasjenige aussprechen, was der echte Betrachter
selber empfinden will und kann. Die
Kunstliteratur würde beträchtlich an Sinn gewinnen,

wenn ihre Autoren sich in vermehrtem
Maß bemühen woUten, dasjenige beizubringen,

was der Kunstbetrachter sich im
aUgemeinen nicht selber zu beschaffen vermag.
Eine genaue Maßangabe, ein sorgfältiges
Pedigree, eine wesentliche Bibliographie
haben mit dem geistigen Rang eines Kunstwerks

wenig zu tun, auf die Dauer aber ist
man dafür in ungezählten praktischen Fällen

dankbarer als für die Meinung des Kritikers
X über Michelangelo oder Rembrandt. Mit
andern Worten: der Oeuvre-Katalog
entspricht einem seriösen Bedürfnis. Warum
dann aber sind solche Kataloge so selten?

Der Grund ist eindeutig genug : ein gültiges
Werkverzeichnis fordert von Seiten seines

Verfassers ein solches Maß von Mühe,
Ausdauer, Pietät und Selbstverleugnung, wie nur
wenige Forscher es aufbringen. Man kann
sich darüber etwelche Rechenschaft geben,
wenn hier ein Werk anzuzeigen ist, das während

drei Jahrzehnten in Arbeit war und
einem Künstler gilt, dessen Aktivität sich über
bloße fünfzehn Jahre erstreckt. Es handelt
sich um den 1891 im Alter von einunddreißig
Jahren verstorbenen Georges Seurat und um
den auf VoUständigkeit angelegten Katalog
seines Lebenswerkes von César de Hauke1.

Die Arbeit beansprucht zwei starke
Folianten, und diese zeugen von einem so
erlesenen Geschmack, daß es unmöglich ist,
sich nicht zunächst bei ihrem Äußeren
aufzuhalten. Wenn der Katalog als solcher sich
nicht direkt mit ästhetischen Belangen zu
befassen hat, so sind die beiden Bände rein als

Gegenstand von einem Schönheitssinn
geprägt, wie er solchen Werken bisher noch
nicht zuteil geworden ist. Von der pastellblauen

Leinwand des Einbandes über das

bedruckte Vorsatzblatt bis zum herrlich
schneeweißen Papier, dem edlen Schrifttypus
und dem vorzüglichen Druck der Bilder ist
alles von beispielhafter Perfektion. Der Autor

war sein eigener Verleger und hat an der
Ausstattung der beiden Bände nicht nur nicht
gespart, sondern den größten Aufwand mit
gediegenem Geschmack betrieben.

Das schöne Äußere ist nun aber doppelt
erfreulich, weil er der Gediegenheit des
Inhalts entspricht. Die Prinzipien, die den
Verfasser geleitet haben, sind in einem knappen
Vorwort ausgesprochen, das erfüllt ist von
der Dankbarkeit gegenüber Félix Fénéon,
dem Entdecker und Freund von Seurat. Die-

764



ser merkwürdige Mann, dessen kritisches
Vermögen zuweilen an HeUsicht grenzte,
war dem Unternehmen von M. de Hauke von
Anfang an ein treuer und unentbehrlicher
Freund. Bis zu seinem Tod im Jahre 1944 hat
Fénéon als der eigentliche Statthalter von
Seurat das Entstehen des Werkes mit tätiger
Sympathie verfolgt. Selbstredend hat M. de
Hauke diesem Pylades den Platz gegeben,
der ihm in der Ruhmesgeschichte von Seurat
gebührt. Im übrigen ist diese Ruhmesgeschichte

in Form einer Anthologie der
bedeutendsten Texte nachgezeichnet, welche
die Betrachtung von Seurats Werk gezeitigt
hat. Dies entspricht ganz der Haltung des

Verfassers, der gerne hinter den Dingen
zurücktritt, um sie selber vorzuführen, wobei
für die Bequemlichkeit des Lesers und
Betrachters viel Freundliches geschieht. Besonders

dankbar ist man für die photomechanische

Reproduktion der heute nur noch mit
Mühe zu beschaffenden Kataloge jener frühen

AussteUungen, in denen die Kunst von
Seurat aUmähhch einen Platz im Bewußtsein
von Kritik und PubUkum einzunehmen
begann. Im Zusammenhang mit den großen
Retrospektiven von 1936, 1949 und 1958
(Paris, New York, Chicago) ist M. de Hauke
sogar in der Lage, die AussteUungswände
photographisch wiederzugeben, wobei er
nicht versäumt, die auf den Aufnahmen
erkennbaren Werke mit den entsprechenden
Katalognummern zu versehen. Der Sinn für
die Bequemlichkeit des Betrachters kommt
auch darin zum Ausdruck, daß die sechs
zentralen Werke des Malers — La Baignade,
La Grande Jatte, Les Poseuses, La Parade,
Le Chahut, Le Cirque — außerhalb des Kata-
loges ein zweites Mal abgebildet werden,
zusammen mit sämtlichen, in Briefmarkengröße

reproduzierten Studien, die sich auf
diese großen Büder beziehen.

Da das Werden und die Entfaltung einer
Kunst zu erkennen stets ein wesentliches
Anliegen einer vertieften Betrachtung bleibt,
so ist ein Oeuvre-Katalog wenn immer möglich

chronologisch anzulegen. Diesem Grundsatz

ist auch M. de Hauke gefolgt, doch hat
er, zweifeUos mit Recht, die gemalten und
die gezeichneten Werke dissoziiert. Sie sind
zwar fortlaufend numeriert, doch füllen jene

den ersten und diese den zweiten Band, was
der Geschlossenheit von beiden zugute
kommt. Wie es heute zur Selbstverständlichkeit

geworden ist, sind sämtliche registrierten

Werke abgebildet, wobei im Rahmen des

Möglichen versucht wird, die Wichtigkeit
der einzelnen Bilder am Format der Wiedergabe

kenntlich zu machen.
Was die Klassierung der Gemälde

betrifft, so ist an ein für den Verfasser gewiß
sehr schmerzliches Ereignis zu erinnern. Im
Jahre 1959 nämlich haben Henri Dorrà und
John Rewald, nach kürzerer Anlaufszeit,
bereits einen Katalog von Seurats gemaltem
Werk vorgelegt. Dies ist im Sinne der
kunsthistorischen Ökonomie zweifellos zu
bedauern, denn bei der Seltenheit so großer
Arbeiten ist es schade, wenn zwei dem
gleichen Thema gelten. In seinen bibliographischen

Angaben hat M. de Hauke das Buch

von Dorrà und Rewald nicht mehr
berücksichtigt, und wenn darin ein wenig Bitterkeit
zum Ausdruck kommt, so kann man das
sowohl begreifen als bedauern. Immerhin bietet

die unglückliche Doppelspurigkeit Anlaß

zu lehrreichen Vergleichen. Es zeigt sich,
daß selbst bei so stark vom Objekt her
bestimmten Arbeiten das Subjektive noch
immer vorhanden bleibt, hier übrigens nicht
im pejorativen Sinn, sondern in legitimer
Weise. So sind etwa die Pedigrees bei Dorrà/
Rewald insofern ausführlicher, als sie wo
immer möghch auch die Kunsthändler
registrieren, durch deren Hände die einzelnen
Bilder gegangen sind. M. de Hauke
verzeichnet hier mehr nur die eigendichen
Sammlungen. Dafür sind seine bibliographischen

Angaben im allgemeiner reicher und,
was besonders schätzenswert ist, im Wortlaut

sehr genau und vollständig: selbst
immer wiederkehrende Titel werden nicht in
Abkürzungen zitiert, so daß der Leser, statt
auf ein kompliziertes Bezugssystem verwiesen

zu werden, sich vor jeder Angabe
sogleich zurechtfindet. Die beiden Seurat-

Kataloge werden von künftigen Forschern
mit großem Gewinn verglichen werden.

Derjenige von M. de Hauke hat nun aber
den entscheidenden Vorteil, daß er auch die
Zeichnungen umfaßt, die ein besonderes
Faszinosum der Kunst von Seurat bilden.

765



Bedenkt man, daß der Maler in relativ
wenigen Gemälden das volle Maß seines Genies

gegeben hat, daß aber dieses Genie noch in
bescheidenen Zeichnungsstudien unmittelbarer

zum Erlebnis gelangt als in den vielen
gemalten Skizzen, so ist leicht zu erkennen,
welche Bedeutung dem Katalog der
Zeichnungen zukommt. Diese bilden überdies
zahlenmäßig das Hauptgewicht, denn unter
den 714 Nummern des gesamten Oeuvres
befinden sich 501 Zeichnungen. Sie eignen
sich nach Format und Technik vortrefflich
zur Reproduktion, und bei der nicht genug
zu rühmenden Sorgfalt des Druckes wird
dieser zweite Band zur wahren Augenweide.

Noch nie wohl ist man bei der Betrachtung
eines Oeuvre-Kataloges in so festlicher
Stimmung entlassen worden wie hier. Die
beiden Bände von M. de Hauke sind nicht
aUein das schönste Monument, das bis heute

zu Ehren von Seurat errichtet worden ist,
sondern auch eine der feinsten Leistungen
der Buchkunst unserer Zeit.

Hans Naef

'«Seurat et son œuvre» von C. M. de

Hauke ist laut Druckvermerk 1961 erschienen,

doch wurden die beiden durch die
Librairie Grund vertriebenen Bände erst
1963 ausgehefert.

EIN BUCH ÜBER HEGEL

Wilhelm Seebergers großes Werk verdiente
es, auch an dieser Stelle von einem Kenner
der Hegeischen Philosophie besprochen zu
werden. Nur ein solcher vermag seinen
reichen Inhalt vorzuweisen und die schwierige
und überaus gut gelungene Tat zu würdigen.
Bedeutendste Hegelforscher, wie die Professoren

Glockner, Knox, Schweitzer und
Arasa, um nur diese zu nennen, haben die
Bedeutung dieses Werkes vorbehaltlos
anerkannt1.

So schrieb H. Glockner: «Auf diese
Weise entsteht ein Hegel, der auch nach
verschütteter Tradition ohne besonderen
Kommentar wie ein Zeitgenosse von Zeitgenossen

verstanden werden kann und dessen

Übersetzung in sämtliche Weltsprachen keine
Mühe mehr macht — obwohl er immer noch
Hegel bleibt, kein seichter SchriftsteUer,
sondern ein echter und rechter Philosoph. Dieser

Hegel könnte im Kampf gegen den
Marxismus, Positivismus und Pragmatismus
brauchbarer und nützlicher sein als der
historische Hegel in seiner unpraktischen
Ritterrüstung. Die größte Schwierigkeit ist
behoben: ein bildungsbelasteter ,deutscher
Idealist' der Goethe-Zeit ist dieser Hegel
nicht mehr. » -

Der Schreibende hat schon an anderen
SteUen über Seebergers Werk berichtet.
Obgleich er weder Fachphilosoph noch gar
Hegelforscher ist, folgt er gerne der Aufforderung,

erneut zu sagen, weshalb ihm das Buch
so wertvoll erscheint: Nicht vor aUem

deshalb, weil es ihm das Tor zu Hegels Lebenswerk

öffnete und auf dem Weg zu dessen

Denken das Geleit gab. Wäre der Gewinn
bloß ein gemehrtes enzyklopädisches Wissen,
so lohnte sich die Mühe nicht. Nachdem
jedoch der Rezensent Seeberger mehrmals vom
Anfang bis zum Ende folgte und dabei jedesmal

nicht nur Neues erfuhr, sondern
insbesondere zum weiteren eigenen Denken, zum
persönUchen besseren Erfassen des menschlichen

Geistes und seiner Möglichkeiten
angeregt wurde, ist es geradezu seine Pflicht,
anderen davon Kunde zu geben. Der Leser
darf sich am Anfang nicht entmutigen lassen.

Er hat sich mit der Hegeischen Terminologie,

auf die Seeberger mit Recht nicht
verzichtet, abzufinden. Er wird sich öfters
fragen, ob denn die gewohnte Rede- und Denkweise

nicht ausreiche. Immer und immer
weist Seeberger darauf hin, daß Worte wie
«Begriff», «Vernunft», «logische und
subjektive Idee» und «logisches Denken» bei

766



Hegel einen anderen und weiteren Sinngehalt
haben, als wir ihn in der Regel mit ihnen
verbinden. Bleibt aber der Leser geduldig am
Werk, so bringt er Schranke um Schranke
hinter sich, die den unentwickelten, den im
wirkhchen Sinn ungebildeten Geist von der
Weite des Erkenntnisraumes trennen. Solche
Hindernisse sind zum Beispiel die abstrakten
Begriffe, die reinen Nominaldefinitionen, die
traditionsgebundene dogmatische Vorstellungen

erwecken und den BUck auf das wirkliche

Wesen der Dinge, das heißt auf den
Begriff im Hegeischen Sinne, verdecken. Sie
leiten den Geist am Gängelband der Schlagworte

und Ideologien dorthin, wo es den
Meistern derartiger Gaukelspiele gefäUt.
Verhängnisvoll sind auch die Empfindungen
und Gefühle, wenn ihre große und wertvolle
Aufgabe verkannt wird, wenn sie Steuermann

sind, statt daß sie mit starkem Wind
die Segel des Lebensschiffes blähen, der
Kurs jedoch vom Geist bestimmt wird, der
seiner und der Umwelt bewußt ist.

Die höchste Mauer jedoch gegen die Freiheit

des Geistes richtet der Selbstsüchtige
auf, der nur sich sieht und weiß und sich
nicht als Teil des AUgemeinen, des absoluten
Geistes begreift. Der Mensch, der seine In-
dividuaUtät zum Kerker macht, um die Freiheit

zu verteidigen, verleugnet den anderen
unverlierbaren Teil seines Wesens, seine
Zugehörigkeit zur Umwelt, zur ganzen Menschheit,

sein Aufgehobensein im Begriff des
absoluten Geistes, im Plan der Weltenschöpfung.

Die unmittelbare praktische Nützlichkeit
des Hegeischen Gedankenweges, wie ihn
Seeberger nachzeichnet, erweisen unter
anderem die Darlegungen über das Verhältnis
von Herr und Knecht und über den Anteil
der Arbeit an der Geistesentwicklung. Als
Irrwege werden erkannt: der selbstzerstörerische

Skeptizismus und die stoische
Lebenshaltung, die in die innere Isolation flieht und
sich mit der Freiheit der Gedanken zufrieden
gibt, statt an der gesamten Menschheitsaufgabe

mitzuwirken. Auch die Gefahr der
Aufklärung, die einseitig das Gewordene
bekämpft und der individueUen menschHchen
Vernunft unbegrenztes Vertrauen entgegenbringt,

wird geschildert.

Nur dann gelangt der Mensch zu seinem

wirklichen Wesen, wenn er der Vernunft
folgt. Seeberger sagt: «Nach einem oft
mißdeuteten Wort von Hegel ist es nicht der

Mensch, der die Vernunft hat; vielmehr hat
die Vernunft ihn. » Dabei wird der Mensch
nicht nur von seiner eigenen individueUen
Vernunft, sondern vielmehr von der
Gattungsvernunft der Menschheit (Avicenna)
geleitet. Seeberger steigt allerdings mit Hegel
höher hinauf bis zur immanenten Vernünftigkeit

des Absoluten. Er überschreitet
damit die Grenze des menschlich Wißbaren und
betritt das Reich der philosophischen Spekulation,

der er ein solides Fundament bereitet :

«Ein berühmtes Wort besagt, daß eine halbe

Philosophie von Gott weg führe; ihres
Namens würdig kann die Philosophie nach

Hegel indessen nur sein, wenn sie als ein im
Dienste der Wahrheit stehender fortdauernder

Gottesdienst zu Gott hinführt. »

Gegenüber dem machtlosen Geworfensein

des Menschen in sein Dasein ruft
Seeberger Hegel und Aristoteles als Zeugen dafür

an, daß der Mensch in jedem Fall sich
selber Schicksal sei. Auch Sophokles läßt
Tiresias Kreon verkünden, daß weder das

Geschick noch die Götter sein schreckliches
Los bestimmen, daß er selber es ihnen
aufzwinge. Das gilt für den einzelnen wie für
die Völker, wobei Krankheit, Tod, Geburt
und weitere äußere Einflüsse, vor aUem die

Gewalttätigkeit von andern einzubeziehen
sind als unvermeidliche und geistig zu
bewältigende menschliche Nöte.

Seebergers Werk geht ebensosehr den
Politiker und den Erzieher wie den Philosophen

an. Ein jeder sollte es lesen, der um das

Schicksal seines Volkes und der Menschheit
besorgt ist.

Nach der Ansicht des Schreibenden
gelingt es Seeberger jedoch nicht, das Wesen
des Menschen und den Begriff der Menschheit

vorzuweisen. Er führt auf dem Denkweg

und läßt auch einzelne Lebenssituationen

erkennen. Er sagt jedoch nicht — weil
auch Hegel darüber schweigt —, wie der
Mensch feststeUen kann, was wirklich und
was nur vom menschlichen Geist erdacht ist.
Seebergers Werk ist daher eine Erkenntnislehre

an die Seite zu stellen, die seine Ideen

767



mit einem Inhalt erfüllt, in dem die
Lebensphänomene, so wie der Mensch sie zu erfassen

vermag, erscheinen. Die Grenzen, die das

Wißbare von bloß zu Ahnendem trennen,
die die Wissenschaft vom Glauben scheiden,
sind einzuzeichnen. Das vermag die
Phänomenologie Edmund Husserls. Wer von ihr
geführt Seeberger und mit ihm Hegel liest,
hat doppelten Gewinn. Er weiß, daß die

Entwicklung des Geistes, zu der Seeberger
den Weg weist, nicht von der Realität der
Außenwelt weg- und zu einem bloßen
individuellen Ideengebäude hinführt. Die
Abstraktionen, von denen Seeberger spricht,
erscheinen als die wirklich existierenden
überindividuellen Wesen der Arten und

Gattungen. Der einzelne erfährt in der
interindividuellen Verständigung das Welterlebnis

aUer andern. So entsteht aus den
Phänomenen, wie sie im Bewußtsein der Menschen
erscheinen, das Bild der Welt. Dieses ist um
so klarer und richtiger, je besser der Geist
vorbereitet ist, um es aufzunehmen und
mitschaffend weiter zu gestalten. Von Hegel,
so wie ihn Seeberger schildert, erlernt er die
dazu notwendige Geisteszucht.

Alois Troller

1 Wilhelm Seeberger: Hegel oder die
Entwicklung des Geistes zur Freiheit, Ernst
Klett Verlag, Stuttgart, 1961.

HISTORISCHE DARSTELLUNGEN UND KRITISCHE GÄNGE

Richard Newald, 1894—1954, akademischer
Lehrer in Fribourg und Berlin, hat sich
mehr als DarsteUer denn als Erforscher des

deutschen Humanismus bewährt. Sechs seiner

umfangreichen Studien, herausgegeben
von Hans-Gert Roloff, liegen nun als
Probleme und Gestalten des deutschen Humanismus
in einem Sammelbande vor; ein ehrendes
Nachwort gibt dem Buch in Verbindung mit
einem Verzeichnis der von Newald angeregten

Dissertationen und einer Bibliographie
seiner eigenen Veröffentlichungen den
Charakter eines postumen Denkmals1. Die
Aufsätze sind dem Fachmann ausnahmslos
bekannt; er wird jedoch den wiederholten
Druck begrüßen, weil die früheren PubHka-
tionen in der Mehrzahl schwer zugänglich
waren. Wer nun eine einheithche und profi-
Herte Konzeption vom Wesen des Humanismus

erwarten soUte, würde freiUch enttäuscht
werden; die Titel «Vier Gestalten» oder
«Elsässische Charakterköpfe aus dem Zeitalter
des Humanismus» und «Beiträge zut
Geschichte des Humanismus in Oberösterreich »

verdeutlichen die monographische und
lokalgeschichtliche Richtung der Untersuchungen.

Bei dem programmatischen Aufsatz
«Humanitas. Humanismus. Humanität»

nimmt es den Leser wunder, wie fremd dem
Verfasser die übernationalen
geistesgeschichtlichen Zusammenhänge geblieben
sind, welche die italienischen, amerikanischen

und ein Teil der deutschen Forscher
seit den dreißiger Jahren erkannt haben. So
erhebt sich die Frage, ob es überhaupt sinn-
voU ist, von einem «deutschen» Humanismus

der Reformationszeit als nationaler
Erscheinung zu sprechen. (Der Neuhumanismus

von Winckelmann bis Humboldt zeigt
hingegen eindeutig nationale Züge — aber
es scheint mir bezeichnend, daß Winckelmann

auf den 457 Seiten des Buches nur en

passant genannt, Humboldt vornehmHch
durch die Sprangersche BriUe gesehen, der
Name Machiavellis aber durchgehend falsch
geschrieben ist.)

Der Humanismus gehört zu den
spezifischen Forschungsgegenständen der
vergleichenden Literaturwissenschaft; sein Wesen
läßt sich überhaupt nur mit Hilfe kompara-
tistischer Methoden erkennen. Wie man
diese fruchtbringend auf die verschiedensten
Gegenstände anwendet, zeigen in exemplarischer

Weise die «Vergleichenden Aufsätze»
des Tübinger Komparatisten Kurt Wais unter
dem Titel An den Grenzen der Nationallitera-

768



turen*. Der Verfasser ist in der deutschen und
engHschen, in den romanischen und nordischen

Literaturen zu Hause, und — was
mehr gilt — er vermag komparatistisch
relevante Probleme in sinnvoUer Weise zu
steUen. Keine einzige seiner achtzehn Studien
entläßt den Leser ohne Anregung, weil Wais
neben der Gabe fesselnder DarsteUung über
den Spürsinn verfügt, der auch über Nebenpfade

sogleich ins Zentrum der literarischen
Problematik führt. Die Glanzstücke der
Sammlung sind die Untersuchungen über
Probleme der Lyrik: «Die Entfremdung
der deutschen und französischen Lyrik im
19. Jahrhundert », « MaUarmés Neuschöpfung
eines Gedichtes von Keats» (mit einem
interessanten sprachHchen Fund),
«Übersetzung und Nachdichtung. Zur Bewertung
neuer Übertragungen von MaUarmés Lyrik »,
«Drei Typen stilistischen Verhaltens in der
italienischen und deutschen Gegenwartslyrik
(Bemerkungen zu Vincenzo CardarelU) » mögen

die Weite von Wais' Blickfeld umreißen.
Auch wo der Leser bestimmten Voraussetzungen

oder Schlüssen des Verfassers nicht
zustimmen kann, wird er das Buch nicht
ohne Gewinn aus der Hand legen.

Ein Schüler von Kurt Wais, Johannes

Hösle, den Lesern dieser Zeitschrift als

kundiger Mitarbeiter über Fragen der itaUenischen

Literatur bekannt, hat dem
frühverstorbenen Cesare Pavese, einem der typischsten

Vertreter der heute etwa sechzigjährigen
Zwischenkriegsgeneration von italienischen
InteUektueUen, eine kritisch einführende
Monographie gewidmet3. Es ist nicht ohne
Reiz, Hösles sachlich-nüchterne Werkinterpretation

mit der Biographie von Paveses
Freund Davide Lojola zu vergleichen, die,
von Charlotte Birnbaum übersetzt, unter
dem Titel Kadenz des Leidens (der das
italienische «Il .vizio assurdo' » fast kinematogra-
phisch melodramatisiert) nun auch in
deutscher Sprache vorliegt4. Der Wert von Lo-
jolas Buch beruht neben der Information auf
den zahlreichen Selbstzeugnissen Paveses

(bisher unveröffentlichten Briefen an Lehrer
und Freunde), die einen Blick in die Seele

dieses «Zerrissenen» gestatten. UnheimUch
wirkt auf den Leser das frühe Spiel mit welt-
schmerzhch getöntem Pessimismus, unheim¬

licher die leise, widerwiUige und doch
hingebende Annäherung an den Zwang zur
Vernichtung des eigenen Daseins. Hösle
sucht die Ursachen der Verzweiflung —
wohl mit Recht — in Paveses «mangelndem
Verhältnis zu der ihn umgebenden Wirklichkeit

», das seinerseits — dies vieUeicht zu
einseitig — auf sexueUes Minderwertigkeitsgefühl

zurückgeführt wird. Den literarisch
interessierten Leser fesselt in beiden Büchern

vor aUem die geistesgeschichtliche und
stilistische Analyse der Sublimierung des Leidens
am Leben im Werk. Sie ist für einen
bestimmten Dichtertypus (man mag
vergleichsweise an Lenau oder Raimund denken)

symptomatisch: Oft gelingt sie nur
bruchstückhaft; wo sie aber die Schwere

überwindet, die allem irdischen Stoff anhaftet,

erreicht sie hohe Intensität und beispielhafte

Geltung. Im übrigen ist die Lektüre
beider Bücher (und natürlich vor allem der
Werke Paveses, die zum großen Teil im
Ciaaßen-Verlag zu Hamburg auch in
deutscher Sprache vorliegen) dem nichtitalienischen

Leser darum zu empfehlen, weü er hier
in typische Situationen und Reaktionen des

italienischen InteUektueUen eingeführt wird,
ohne deren Kenntnis das politische und
geistige Leben des modernen Italiens
unverständlich bleibt. Pavese ist der extreme FaU

des charakteristischen Verhaltens einer ge-
sellschaftUch bedeutenden Gruppe.

Sonettenkrieg mit vergifteten Waffen

Als Kritiker hat sich Pavese vor aUem mit
dem amerikanischen Roman auseinandergesetzt,

der ihm in seiner eigenen Produktion
zum VorbUd diente (der entsprechende
Essayband, «La letteratura americana e altri
saggi», ist für den Hamburger Claaßen-

Verlag ebenfaUs in Vorbereitung). Er war
einer der wenigen, der sich dem Sog des

«Crocianesimo», der seine Zeit beherrschte,
mit Anstand zu entziehen wußte. Streng
literarische Kriterien hat er freiUch nicht
entwickelt — aber wo wären solche heute

überhaupt vorhanden, wenn nicht bei
weltanschauhch verhärtetenDogmatikern? Greift
man anderthalb Jahrhunderte zurück, so

769



lagen die Dinge anders. Gewiß sind Schillers

Gespräche, 1913 zuerst herausgegeben von
(Flodoard) Freiherrn von Biedermann und
jetzt erneut in einer preiswerten Volksausgabe

greifbar, literaturkritisch weniger
ergiebig als seine Briefe oder als Goethes
Gespräche ; aber auch in ihnen finden sich manche

Einsichten in das Wesen des Menschen,
der Kunst und der Dichtung, die den Tag
überstanden haben5 : « Der Mensch ist immer
wieder schätzenswert, der einen bestimmten
Gegenstand ganz und mit heiterer Seele

ergreift»; oder zu dem jüngeren Voß, der
SchiUer gegenüber bemerkt hatte, er habe
Schlegels Gedichte nicht verstanden: So

möge er sich vor solchen «Abweichungen»
hüten und die Natur und ihre einfachen
Aussprüche ehren.

Diese Abneigung gegen das Exzentrische
und Manieristische oder — nach der
Ausdrucksweise der Zeit — gegen das «Romantische»

im Sinne aUes «Kranken» hat Oscar
Fambach wohl bestimmt, dem fünften Band
seines breit angelegten Lesebuches und
Studienwerkes «Ein Jahrhundert deutscher
Literaturkritik (1750—1850)» den Titel Der
romantische Rückfall in die Kritik der Zeit zu
geben6. Wir haben das monumentale
Unternehmen bei der Anzeige des dritten Bandes
ein Standardwerk genannt, dem wir nichts
Vergleichbares an die Seite zu steUen wüßten
(Schweizer MonatshefteXL6, i960, S. 629^),
und wir wiederholen das Urteil mit
Nachdruck, weil seine Gültigkeit auch durch den
fünften Band erwiesen bleibt. In sechzehn

Einzeldarstellungen liegt die wesentUche
kritikgeschichtliche Ausbeute des Jahrzehntes
von 1806 bis 1815 vor, die nach Fambach
«den durch die Romantik und zu 'br hin
bewirkten RückfaU der deutschen Literatur,
den Rückfall der Wissenschaft, den Rückfall

der Kritik» demonstriert. Das Urteil
klingt hart, aber es ist — von Ausnahmen
abgesehen — nicht unberechtigt: Die
Romantik steUt — trotz den Brüdern Schlegel
— auch in der Kritik einen RückfaU gegenüber

der Klassik dar. Die Umwertung aUer

Werte, die durch sie erfolgte, hat sich auf die
Dauer nicht als glückhch erwiesen, und die
deutsche Literaturkritik leidet unter ihr
noch heute.

Fambachs Sammelwerk steUt wieder eine

Fundgrube aufregender Literaturfehden dar.
Die spannendste betrifft diesmal die Form
des Sonettes. Der alte Voß, starrer Klassizist
und unbeirrbarer Kritiker aller romantischen
Verstiegenheiten, einst selbst wegen seiner
« Odyssee »-Übersetzung ärger zerzaust als

recht und billig, nimmt sich diesmal Bürgers
Sonette vor und kritisiert sie in einer Weise,
für die uns lediglich das Wort «Verriß» zu
Gebote steht. Sogar mit Goethe, der 1808

der Sonettomanie ebenfalls verfallen war,
legte er sich an :

Auch du...
Du hast, nicht abhold künstelnder Be¬

schränkung
Zwey VierHng' und zwey DreyUng' uns

[gereimet?

Und in den Terzetten gab er den
wohlgemeinten, doch höchst unpassenden Rat:

Laß, Freund, die Unform alter Truvaduren,
Die einst vor Barbarn, halb galant, halb my-

[stisch,
Ableierten ihr khngelndes Sonetto ;

Und lächle mit, wo äffische Naturen
Mit rohem Sang' und KHngklang' after-

[christisch,
Als Lumpenpilgrim, waUen nach Loretto.

Die Waffe, die Voß abschoß, war vergiftet:

Die ästhetischen Gegner wurden
weltanschaulich denunziert. Genauer: was Voß
reizte, war nicht so sehr die Form des
Sonetts — sie war bloß der Vorwand —,
sondern die Mode der romantischen Konversionen,

als deren ästhetischer Ausdruck ihm die
ins Deutsche übernommene romanische
Form erschien. Goethe schrieb denn auch an
Cotta, seinen eigenen Verleger und den des

« Morgenblattes », in dem der Angriff
abgedruckt war, die «komische Aversion» der
Redakteure der Zeitschrift gegen das Sonett
sei ihm «unbegreiflich. Als wenn dem Genie
und dem Talent nicht jede Form zu beleben

freystünde! ». Damit war die Fehde jedoch
keineswegs beendet. Die Romantiker sandten
ihre besten Truppen ins Feld, und Voß
endete — wie in den meisten literarischen Strei-

77°



tigkeiten, an denen er teilnahm — als

Geschlagener.

Fambach ist wiederum mit größter
Sorgfalt verfahren. Er hat Entlegenstes
aufgespürt, versteckte Anspielungen erkannt,
schwer Verständliches klar kommentiert.
Sein Sammelwerk ist für jeden Freund der
Literatur unentbehrlich, der sich mit den
irenischen KlischeevorsteUungen über die
große Epoche unserer Literatur nicht begnü¬

gen und in ihre geschmackhchen und
gesellschaftlichen Hintergründe eindringen möchte.

Horst Rüdiger

1Walter de Gruyter & Co., Berlin 1963.
2Ebd. 1958. 3Ebd. 1961. 4Ciaaßen-Verlag,
Hamburg 1964. 5 Verlagshaus Bong & Co.,
München, o. J. 'Akademie-Verlag, Berlin
1963.

MUSIK UND DICHTUNG IM ALTEN GRIECHENLAND

Hermann KoUers PubUkation über SteUung
und Entwicklung von Musik und Dichtung
bei den Griechen wendet sich nicht nur an
Altphilologen, Literaturhistoriker und
Musikwissenschafter, sondern vermag, dank der
knappen Anlage und der eingängigen
Formulierung, auch jeden interessierten Liebhaber

zu instruieren1.
Eingangs wird dargelegt, wie die Musik

im alten Griechenland nicht eine selbständige

und eigenen Gesetzen gehorchende
Kunst neben anderen Künsten war, sondern
wie Wort, Melodie und Rhythmus — Logos,
Harmonia, Rhythmos — als gleichberechtigte

und ungeschiedene Werte verflochten
waren. Das instrumental begleitete ChorHed,
das gesungen und getanzt wurde, war die
Verwirklichung der griechischen musikè
téchne — der « Kunst der Musen ». Im weiteren

bestimmend war auch die Tatsache, daß
im alten Griechenland jahrhundertelang,
nämUch bis ans Ende der klassischen Zeit,
nur für das Ohr gedichtet, aber auch nur
mündUch tradiert wurde. Die Dichtung
wurde erst im Laufe des vierten Jahrhunderts
«Literatur», das heißt schriftlich fixiert und
für einen Leser geschaffen. So wurde ihre
Form bestimmt durch die jeweihge Aufführung

oder Rezitation. Noch im Platonischen
Phaidon erzählt Sokrates, welch überwältigenden

Eindruck es auf ihn gemacht habe,
als er aus dem Werk des Anaxagoras habe
vorlesen hören.

Es geUngt dem Autor, auf rund
zweihundert Seiten ein überaus reiches Material
zusammenzutragen und im Entwicklungsablauf

einzustufen. Zwanzig instruktiv
ausgewählte, meist ganzseitige Bildtafeln, welche

im Anhang kommentiert werden, und
viele Zitate aus Dichtung und Schrifttum der
griechischen und römischen Antike in deutscher

Übertragung geben dieser Abhandlung
eine unmittelbare Anschaulichkeit, so daß

ihr jegliche Nur-Wissenschafthchkeit wohltuend

fehlt. Dabei wird sie aber ergänzt
durch einen minutiösen Anmerkungsapparat
und ein umfassendes Literaturverzeichnis.

Im folgenden sei auf Einzelheiten
hingewiesen: Es wird gezeigt, wie der älteste Typus

des Dichters die Verkörperung des

Schamanen, Sehers und Sängers — des vates —
darsteUt. Damit ist er auch der Kulturbrin-
ger. Seine mythischen Vorfahren sind
Orpheus und Amphion. Sie haben die ersten
Städte Griechenlands erbaut, Gesetze gegeben,

ein Zusammenleben der Menschen

überhaupt erst ermöglicht. Selber göttlichen
Ursprungs, ist ihr Auftrag ein göttlicher. Sie

sind also gewissermaßen nicht ihrer selbst

mächtig, sondern nur das Werkzeug einer
stärkeren Macht; und selbst Piaton spricht
noch im «Ion» von der Entrückung durch
die Musen. — Zentral steht die Enkyklios
Paideia — die «Erziehung im Kreis», im
Hinblick auf den Rundtanz des Dithyram-
bos. Dies war die musische Grundschulung,

771



die jeder freie Athener genoß. KoUer zeigt
nun die Entwicklung des Begriffes zu dem
der Enzyklopädie. Nach der Auflösung der
umfassenden musikè in Grammatik, Dialektik,

Rhetorik, Akustik und die neuen Fächer
wie Astronomie, Arithmetik und Geometrie
wurde EnkykHos Paideia zum «Kreis der
Fächer, der Wissenschaften»; die späteren
artes liberales, mit «freie Künste » verdeutscht,
müssen falsche Vorstellungen erwecken,
denn es handelte sich nicht um Künste, die
frei ausgeübt wurden, sondern um die Erziehung

des Freigeborenen. — Deutlich wird
der Unterschied des Ursprungs von Komödie

und Tragödie hervorgehoben. Die
Komödie hat ihre Wurzeln in Dionysosfesten.
Als Tiere verkleidet, schweiften einzelne
Gruppen umher — komazein, «von Dorf zu
Dorf ziehen » — und nannten sich deshalb
Komoi. Ihr Instrument war der ursprünglich
asiatische Aulos ; die Komodoi die Sänger des

Komos. Nachdem die Komodia schon längst
zu Dialogszenen geformt war und von
Schauspielern aufgeführt wurde, behielt sie
stets noch einen vom übrigen Stück formal
unabhängigen Teil, dem die alte Form des

Komosgesanges anhaftete — wie dies ein
Beispiel aus Aristophanes' Vögeln iUustriert.
Die Ursprünge der Tragödie sind dunkler.
Vermutlich ist sie älter als die Komödie,
denn diese ist erst unter dem Einfluß der
Tragödie zu einem Personenstück geworden.

Meist sind diese beiden Gattungen gewaltsam

paraUeHsiert worden; und vermudich
ist in späterer Zeit — bei Euripides — auch
in der Tragödie der Aulos verwendet worden

—, eine Kritik an Aischylos in den
aristophanischen Fröschen weist darauf hin.
Der Autor vermutet, daß die Tragödie aus
dem kitharabegleiteten Chorlied entstanden
ist. — Gegen Ende des vierten vorchrisdi-
chen Jahrhunderts haben sich aus der alten
musikè einerseits eine wortfreie Musik,
andrerseits eine musikfreie Sprache herausgebildet.

Von nun an haben Rhythmik und Metrik
getrennt sich entwickelt; Richard Wagners
Idee eines Gesamtkunstwerkes — Hermann
Abert hat in einem Aufsatz darauf hingewiesen

— wollte die längst entschwundene Einheit

nochmals stiften.
KoUers Arbeit ist ein spannendes Buch

geworden; der Geist der Antike vermag hier
lebendig zu werden. In diesem Sinn darf es

auch als ein überaus pädagogisches Werk
bewertet werden. Nicht umsonst schließt es

mit einem Zitat aus Ciceros Tusculanischen
Gesprächen: «Cum Musis, id est cum hu-
manitate et doctrina. »

Rolf Urs Ringger

1 Hermann KoUer: Musik und Dichtung
im alten Griechenland. Francke Verlag, Bern
1963.

772


	Bücher

