
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 8

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

INTERNATIONALER CUSANUS-KONGRESS IN BRIXEN

Am ii. August 1964 jährte sich zum
fünfhundertsten Male der Todestag des großen
Kardinals Nikolaus von Kues, eines Mannes
von höchstem geistes- und kirchengeschichtlichem

Range. Schon am 27. Juni hatte die
Marie-Gretler-Stiftung und die Philosophische

GeseUschaft Zürich an der Universität
Zürich eine Gedenkfeier zu Ehren des Cusa-

nus abgehalten; Gerd Heinz-Mohr sprach
damals über «Leben und Werk des Nikolaus
von Kues», und Paul Wilpert äußerte sich
eindringlich zu des Cusanus' «Regel der
docta ignorantia». — In Anwesenheit von
400 Gästen aus europäischen Ländern wurde
in der Geburtsstadt des Cusanus, Kues
(heute Bernkastel-Kues) an der Mosel, im
August die eigentliche Gedenkfeier in
öffentlichen, kirchUchen und wissenschaftlichen
Veranstaltungen begangen. Die Wahl dieses
Ortes für dieses Jubiläum war nicht wenig
bedeutsam. Denn im dortigen St.-Niklaus-
Hospital, der bis heute fortbestehenden
sozialen Stiftung des Kardinals, wird nicht nur
die kostbare Bibliothek des Gelehrten,
sondern auch — als köstlichstes Vermächtnis —
das Herz des Menschen Nikolaus von Kues
aufbewahrt1.

Die Reihe der Veranstaltungen im Rahmen

des Cusanus-Jahres fand durch den im
südtirolischen Brixen tagenden Internationalen

Cusanus-Kongreß (6.—10. Sept.) einen
würdigen Abschluß2. «Nikolaus von Kues
— Am Anfang einer neuen Welt », so lautete
das Motto dieses Anlasses, der neben dem
wissenschaftlichen Aufwand einen reizvollen
Aspekt bot. Zwar herrschte die wissenschaftliche

Erörterung der Gedanken und Schriften

des berühmten Kirchenfürsten, Philosophen

und Theologen am Ausgang des
Mittelalters vor, in einem Mammut-Arrangement,

das dem einzelnen Teilnehmer eine
Auswahl aus dem reichen Vortrags-Angebot
zur Pflicht machte. Täglich ca. 14 Vorträge,
jeweils in zwei gleichzeitig tagenden Sektionen

gehalten, überforderten noch die Auf¬

nahmebereitschaft des begierigsten Zuhörers

: man mußte sich also — unter der Qual
der Wahl — mit der Hälfte des Gebotenen
begnügen. Daß vor allem bei der
Kongreßeröffnung und am Schluß der Veranstaltung
die Rhetorik einen zeitraubenden Vorrang
vor der anstrengenden Reflexion des cusa-
nischen Gedankengutes haben durfte, mochte

mancher im stillen aufrichtig bedauern.
Eine böse Zunge antwortete meinem darüber
geäußerten Bedauern mit dem aufwendigen
Trostspruch, daß Strohdreschen ein für die

Gewinnung des Korns unabdingbarer Akt
sei. Die innere Wahrheit dieses freundlichen
Hinweises bewährte sich denn in der Tat in
der Qualität des Gebotenen.

Erfreulich und lehrreich war gleich schon
Prof. Gadamers Einführungsrede über die
neuzeitlichen und mittelalterlichen Aspekte
des cusanischen Denkens: seine Erörterungen

über den heute glücklicherweise
überwundenen Pantheismusverdacht, über des

Cusanus' Imago-Dei-Lehre und dessen

Konzeption des Seins als Wort vermochten die

Wogen des Gefühls der Denkanstrengung
zuzuführen, unter deren Zeichen die meisten

folgenden Vorträge gehalten wurden.
Des Nikolaus von Kues Verhältnis zum

Humanismus war ein erster Themenkreis,
der in verschiedenen Voten und Vorträgen
sowohl grundsätzlich (Was ist überhaupt
christlicher Humanismus?) als auch historisch

(des Cusanus' Beziehungen zu Petrarca,
seine Einwirkungen auf Johannes Reuchlin
usw.) abgehandelt wurde. Karl-Heinz
Volkmann-Schlucks extrem neukantianische
Fassung der «christlichen» Humanismus-Idee
beim Cusanus gab eine recht eigenwillige
Interpretation der cusanischen Philosophie, die
im scharfen Widerspruch etwa von Seiten

Klibanskys fruchtbar werden konnte.
Unter den Vorträgen, die den Problemen

der cusanischen Philosophie und Theologie
gewidmet waren, verdient derjenige Rudolf
Haubsts über den Evolutionsgedanken in

761



der Theologie des Cusanus besondere
Erwähnung. Zwar ist der cusanische Begriff der
Explicatio nicht identisch mit dem der
«Entwicklung », da er meist neuplatonisch in ka-
tabatischem (das heißt absteigendem) Sinn
einer Ausfaltung des Einen (Gottes) ins
Viele (der Schöpfung) gebraucht wird.
Hingegen finden sich — vor allem in der «Docta
ignorantia» — Stellen, in denen Explicatio
in evolutivem Sinn (zum Beispiel :

Aufwärtsentwicklung des Seienden aus der Potenz)
verwendet wird. Die Ansicht des Cusanus,
wonach die höhern Lebensstufen in den
untern schlummern und die Körperlichkeit
nach oben in Geistiges übergeht, trifft sich
einigermaßen mit dem Entwurf eines christlichen

Evolutionismus durch Teilhard de
Chardin. Nikolaus' Denken steuert weitere
Momente zu einer solchen Denkweise bei:
zu denken ist an das Quodlibet in quolibet,
an die Einfaltung aszensiver und deszensiver
Wirkweisen im Menschen, an das Maximi-
tätsprinzip, an den im Sprung auf Grund von
Gottes Eingreifen möglichen Übergang
zwischen den Arten (der seinerseits nicht ex

abrupto geschieht, sondern immer von unten
her vorbereitet ist) usw. Gerade aber in dieser

diffizileren und differenzierteren Fassung
des Evolutionsgedankens bietet der Cusanus
ein komplementäres Gegenstück zu der
metaphysikarmen Konzeption eines Teilhard.

In der Diskussion der philosophiegeschichtlichen

SteUung des Nikolaus von
Kues fand einerseits das Traditionsgut
in dessen Denken (Piatos, Proklos', der
mittelalterlichen Schule von Chartres) treffliche
Charakterisierungen, anderseits aber wurden
die progressistischen, in die Zukunft weisenden

Gedanken des Cusanus (zum Beispiel
sein Vermächtnis an Luther, Giordano
Bruno oder gar Hegel) herausgestellt.
Raymond Klibanskys Ausführungen über
Johannes Eriugena und Nikolaus von Kues
waren dabei grundsätzlicher Art: bevor sich
das eigentlich Neue am cusanischen Denken
nennen läßt, muß der Aufweis des
Traditionsgutes in diesem Werk geleistet werden.
Mit Scotus hat Cusanus dieselbe Problemstellung

gemeinsam, die Frage nämlich, wie
sich ein visibilis mundus und ein invisibilis
Deus zueinander verhalten, die Frage also,

ob Gottes- und Welterkenntnis dasselbe

seien. Die Lösung dieser Frage ist bei beiden
ähnlich: Da Gott weder durch die Sinne
noch durch die Vernunft erreicht werden
kann, müssen alle Mittel des Erkennens
transzendiert werden, da das, was man wissen

will, über den Gegensätzen des Endlichen

steht. In der Deutung einer möglichen
Similitas des Menschen gegenüber einem
Gott — der als Deus mensura omnium gilt —,
ist Nikolaus' Eigenes zu suchen; seine

Imago-Dei-Lehre ist das Neue3. Mit dem

Hinweis, daß Nikolaus der erste westeuropäische

Denker war, der das ganze Werk
Piatos kannte (obwohl er nicht Griechisch
konnte), gelangen Klibansky — als Philologe

und Deuter des cusanischen Werkes
zugleich — positive Richtigstellungen, für die

man ihm dankbar war.
Einen wesentlichen Beitrag zur Interpretation

cusanischer Werke und Ideen leistete

Josef Ehrenfried Hofmann mit seiner
Erläuterung von Sinn und Bedeutung der wichtigsten

mathematischen Schriften des Nikolaus
von Kues. Weitere Bemühungen
unterschiedlichen Werts um die Interpretation des

cusanischen Gedankenguts schlössen sich
an. Paul Wilperts temperamentvolle, vom
«Compendium» ausgehende Feststellungen,
daß Nikolaus erkenntnistheoretisch ein
Nominalist gewesen sei, fanden ebensoviel
Sympathie wie spontan geäußerte Ablehnung,
die der Vortragende allerdings wieder
souverän zurückzuweisen vermochte4.

Verständlicherweise wurde am Schluß
des Kongresses das Thema « Kirchenpolitik »

in den Vordergrund geschoben, verbrachte
der große Theologe und Kirchenmann seine

letzten Lebensjahre doch als Bischof in Bri-
xen. Seine politischen Aktionen gegen Herzog

Sigismund den Münzreichen um die

Rückgewinnung des verlorenen Kirchengutes

und seine kirchlich-klösterlichen
Reformversuche werden ihm bis heute (zum
Beispiel in Jaspers' neuem Cusanus-Werk)5
zum Vorwurf gemacht. Wie sehr diese

Haltung das Klischee bloß einiger zeitgenössischer

Kardinalsfeinde von damals wiedergibt,

bewies Hermann Hallauer in einer
ausgezeichneten, quellenkritischen Analyse jenes
Blutbades von Enneberg, an dem Cusanus

762



erwiesenermaßen keine Schuld beigelegt
werden kann8.

Leider konnte — aus Zeitmangel — der
treffliche Schlußvortrag Maurice de Gandil-
lacs über einige eckhartische Motive im Denken

des Cusanus nicht mehr zur Gänze angehört

werden.

kalbehörden und den Rektor der Universität
Padua, setzten reizvolle geseUschaftliche
Akzente, die auch das Wissenschaftliche, auf
dem Umweg über persönlichen Meinungsaustausch,

gefördert haben dürften.

Alois M. Haas

Neben dem wissenschaftlichen Programm
dieser Tagung waren es mannigfache
gesellschaftliche und bildende Anlässe, die als
willkommene Auflockerungen dem Kongreß
zugute kamen. Gleich am ersten Abend
wurde vom Lassus-Musikkreis München ein
Programm bezaubernder Renaissance-Musik
dargeboten. Ein Empfang beim Direktor des

Brixener Diözesanmuseums, Herrn Kanonikus

Dr. Karl Wolfsgruber, war Anlaß zur
Besichtigung der eigens für die Kongreßteilnehmer

arrangierten Ausstellung der Werke
eines Zeitgenossen des Cusanus, Meister
Leonhards von Brixen. Dieses reiche und
bedeutsame Werk macht die Spannung
zwischen dem Idealismus höfischer Gotik um
1400 und dem Naturalismus an der SchweUe

zur Neuzeit — eine Spannung, die auch am
Werk des Cusanus ablesbar ist — bildhaft
anschaulich. Ein feierliches Pontifikalamt mit
Festpredigt im Brixner Dom, eine
Exkursionsfahrt durch das Gröden- und Gadertal
zum Schloß Bruneck — einem ehemaligen
Sitz des Cusanus —, verbunden mit einem
Empfang durch Bischof Dr. Joseph Gargitter,

und schließlich Empfänge durch die Lo-

sGerd Heinz-Mohr berichtet über diese

Tagung in: Die Welt, Nr. 193, 20. 8. 1964,
S. 5. 2 Dieser Kongreß wurde von folgenden
Veranstaltern organisiert : Columbia University

in the City of New York, Heidelberger
Akademie der Wissenschaften, Institut der
Cusanus-Gesellschaft für Cusanus-Forschung
an der Universität Mainz, The Warburg
Institute of the University of London,
Thomas-Institut an der Universität Köln,
Università di Padova. 3Eine ähnliche Deutung
des Cusanus trägt Hans Urs von Balthasar

unter dem Titel: «Warum wir Nikolaus
Cusanus brauchen» (Christi. Kultur, NZN
14. 8. 1964) vor. 4Vgl. dazu P. Wilpert, Die
philosophiegeschichtHche SteUung des Nikolaus

von Kues, Schweizer Rundschau 63

(1964), 387—397. 5Karl Jaspers, Nikolaus
Cusanus, Piper-Verlag, München 1964. Vgl.
dazu Gerd Heinz-Mohr in: Die Welt der
Literatur 1 (1964), S. 351. 'Über das Scheitern

der cusanischen Mission in Brixen
berichtet Hallauer unter dem Titel: Nikolaus
von Kues — Fürstbischof von Brixen
(1450—1464), Schweizer Rundschau 63

(1964), 419—427 ; vgl. auch noch A. Sparber,
Der Landesfürst gegen den Kardinal,
Dolomiten, Tagblatt der Südtiroler, 10. 9. 1964.

763


	Umschau

