Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 8

Artikel: Philosophische Probleme bei Teilhard de Chardin
Autor: Gosztonyi, Alexander

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161641

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophische Probleme bei Teilhard de Chardin

ALEXANDER GOSZTONYI

Selten ist einem wissenschaftlichen Werk eine so groBe Popularitit widerfahren
wie dem Werk von Pierre Teilhard de Chardin. Popularitit kann bedeuten, daf3
das Werk eine Wahrheit aussagt, fiir die viele aufgeschlossen sind. Aber Popu-
laritit birgt selbst fiir ein Kunstwerk, geschweige fiir ein wissenschaftliches
Werk betrichtliche Gefahren in sich. Die Thesen, im Munde aller, biiBen von
der Differenziertheit ein; die Aussagen scheinen selbstverstindlich, problem-
los; GroBe und Subtilitit der schopferischen Intuition werden kaum noch
splirbar. Auf der anderen Seite erweckt die Popularitiit besonders bei Wissen-
schaftlern und Denkern Widerstand gegen das Werk, nicht ohne eine Spur
von geistigem Snobismus.

Teilhards Werk ist aber nicht so leicht zuginglich wie seine Popularitit ver-
muten ldBt. Es ist visionir, aus einer Inspiration hochster Qualitit in der Schau
eines mystisch veranlagten Denkers entstanden. Es ist eine Synthese, die kein
Erfahrungsgebiet auBer acht 148t, jeder menschlichen Wirklichkeitssphire ge-
geniiber aufgeschlossen ist und jede Wissenschaft gebiihrend beriicksichtigt.
Sie ist offen, offen fiir das menschlich Zugingliche schlechthin.

Die Offenheit fiir die Totalitit der Erlebnis- und Erkenntnisdimensionen
ist aber bereits ein entscheidendes Wahrheitskriterium; sie deutet auf einen
héheren, der Wahrheit niher stehenden Standpunkt, der auch die Umwege und
Irrwege als zur Wahrheit fithrend erkennen liBt. Konzeptionen, die wichtige
Lebensbereiche negieren miissen, um sich zu behaupten, wie etwa der Materia-
lismus, beschrinken ihre Giiltigkeit von vornherein. Die Offenheit fiir alle
Erfahrungsgebiete ist fiir den Leser Teilhards eine Forderung; die Fruchtbar-
keit einer Auseinandersetzung mit dem Wetrk wichst im MaBe der Aufge-
schlossenheit fiir die einbezogenen Dimensionen.

Versucht man die philosophischen Probleme im Werk durchzudenken, so
muf} man die ganze Synthese, also auch die primir nicht philosophischen, nim-
lich naturwissenschaftlichen und theologischen Probleme beriicksichtigen. Die
Einheit der Synthese 148t keine Scheidung zu; die Einzelgebiete sind aus der
Zusammenschau nicht herauszulésen. Auch methodisch nicht, was allerdings
nicht selbstverstindlich ist; die lebhafte Diskussion um Teilhards Methode be-
weist es zur Gentige.

Die Methode

Jede Wissenschaft hat ihre eigene Methode; sie entwickelt sie in der Untersu-
chung der Phinomene. Reicht die Methode zur Erfassung der Phinomene

725



nicht aus, so wird sie geindert, und gerade die allmihliche Wandlung der Me-
thode ist eins der Charakteristiken fir jede Wissenschaft.

Ahnlich entwickelt jede Wissenschaft Kriterien fiir ihre Wissenschaftlich-
keit. Als sicherstes Kriterium gilt heute noch die Formalisierbarkeit, womog-
lich auf mathematischer Grundlage. Sind die Phinomene der mathematischen
Formalisierung nicht zuginglich, so wird die Wissenschaftlichkeit nicht selten
in Frage gestellt, zum Beispiel bei den Geisteswissenschaften.

Die Wissenschaftlichkeit wird vollends problematisch, sobald man bemiiht
ist, die Forschungsergebnisse in eine Synthese zu bringen. Jeder Wissenschaft-
ler verliit den Boden seiner Wissenschaft, wenn er iiber das bloBe Registrieren
der Phinomene hinauszugelangen versucht. Er beschreibt dann nicht mehr, er
deutet. Er verwendet Kategorien, die nicht aus seiner Wissenschaft stammen.
Will er die Phinomene zusammen schauen, so mulf} er einen Standpunkt auller-
halb seines Gebietes einnehmen, und indem er sie systematisch zusammenfaft,
philosophiert er bereits.

Nun hat aber die Philosophie keine allgemeingiiltige Methode. Jeder
schopferische Denker, der zu neuen Erkenntnissen vordringt, schafft sich eine
eigene Methode. Soviel philosophische Systeme, soviel Methoden. Vorder-
griindig ist jede philosophische Methode ein formales Prinzip, das sich im lo-
gischen Aufbau und in der sprachlichen Ausdrucksweise kundgibt. Dieses
formale Prinzip ist aber kein konstruktives Schema, es 1iBit vielmehr eine
Wirklichkeit transparent werden, deren Formgesetz der Denker fiir das ganze
System als bestimmend annimmt.

Einige Beispiele: Fiir Kant stellt die klassische formale Logik das oberste
Denkgesetz dar, das die Struktur der menschlichen Vernunft modelliert. Ex
baut also sein System auf diesem Denkgesetz auf und deduziert es aus ihm. —
Hegel sieht in der dreiphasigen Dialektik die wirklichkeitsschaffende Selbst-
entfaltung des absoluten Geistes; er gebraucht diese dialektische Bewegung
zugleich als Methode, an der dann die Bewegung des Geistes ablesbar ist. —
Hussetl betrachtet die BewuBtseinsphinomene als die letztmdogliche Wirklich-
keit; ihre Beschreibung gilt als Methode: die der Phinomenologie.

Die Methode spiegelt also die vom Denker als hochste erkannte Wirklich-
keit; darum entsteht sie erst im Denken. Im Grunde genommen meint jeder
Denker, die Wirklichkeit auf die einfachste Weise beschrieben zu haben, und
derjenige, der eine absichtlich konstruktive Ausdrucksweise entwickelt oder
sich auf traditionell festgelegte methodische Voraussetzungen beruft, gesteht
stillschweigend, daB3 sein Denken die Probleme nicht durchdrungen hat.

Teilhard faB3t die Gebiete der Naturwissenschaften, der Philosophie und der
Theologie in einer Einheit zusammen und beschreibt sie als eine zusammen-
hingende Wirklichkeit. Seine Synthese entwitft somit ein einheitliches Bild des
ganzen Kosmos. Seine Methode ist darum einheitlich. Er kann die Methode
gar nicht wechseln, je nach dem er als Biologe, Philosoph oder Theologe

726



spricht, denn die Einheitlichkeit der Sicht ist nur gewihrleistet, wenn die Be-
griffe aller Erkenntnisgebiete bei jedem Schritt der Synthese zumindest mit-
schwingen. Gerade dadurch, daB er die traditionellen Methoden der Philoso-
phie und der Theologie beiseiteschiebt, wird er den neuen Erkenntnissen auch
methodisch gerecht. Und zeigen sich Irrtiimer bei der Auswertung seiner Er-
kenntnisse, so sind sie nicht methodisch, sondern inhaltlich bedingt.

Auch Teilhard gelingt es nicht, alles klar durchzudenken. Seine Sprache ist
dann unscharf. Mitunter sieht er die Tragweite seiner Erkenntnisse nicht und
liBt sie unausgewertet. Manche deutlich formulierte Erkenntnisse verallgemei-
nert er spater zu sehr. Es sind Unsicherheiten, die jede so grof3 angelegte Kon-
zeption mit sich bringt.

Teilhards Methode ist einfach; sie ist weder spekulativ noch konstruktiv.
Er verweist auf Tatsachen, deren Verbindung, die Synthese, im eigenen Er-
lebnis wurzelt. Jede formal-methodologische Analyse versagt aber vor einer
Synthese, weil diese letzten Endes nur erlebbar und erst vom Erlebnis her dar-
stellbar ist.

Teilhard denkt, indem er das menschlich Zugingliche auf sich wirken laf3t,
austrigt und bewuBt macht. So orientiert er die wissenschaftlich ermittelten
Phinomene an einer tiefer liegenden Wirklichkeit, der des Kosmos. Das Er-
lebnis des Kosmos fillt fir Teilhard mit dem Gottesetlebnis zusammen. Die
Wirklichkeit des Kosmos ruht in der Wirklichkeit Gottes, von der aus auch die
Wirklichkeit der Welt in einer durchgingigen Einheit erscheint.

Die Evolution

Die Grundlage von Teilhards Konzeption ist die Evolution. Dal} das Weltge-
schehen evolutiv ist, stellt heute kein ernstzunehmender Denker in Abrede.
Aber die Evolution kann zwei grundlegend verschiedene Deutungen erfahren.
Sie kann als das Produkt von Zufallsmomenten, rein kausal, oder aber als
gelenkt, teleologisch aufgefaBBt werden. Meint man in der Aufeinanderfolge
der Entwicklungsstadien und der Arten eine zielstrebige Richtung fest-
stellen zu kénnen, so ist man frither oder spiter gezwungen, die Wirkung einer
geistigen GroBe anzunehmen. Einem gliubigen Denker wird das keine
Schwierigkeiten bereiten; er sieht in dieser geistigen GroBle Gott und deutet
die Evolution von Gott her teleologisch. Dieselben Tatsachen konnen aber
auch als nur kausal zusammenhingende Zufallsprodukte erscheinen, etwa ei-
nem Nichtgliubigen. Dieeinschligigen Wissenschaften wie Physik, Biologie und
Anthropologie lassen keine Entscheidung zu; es ist der Forscher, der Denker,
der von auBerwissenschaftlichen Motiven bestimmt eine Entscheidung trifft,
die dann auch seine Deutung festlegt.

Teilhards Entscheidung fiir die Teleologie ist von seinem Glauben her be-
dingt; sie spricht iiberall dort mit, wo Sinn und Finalitit der Evolution zur

727



Diskussion stehen. Sie ist ausschlaggebend auch fiir die Interpretation der Mu-
tationen, also der Sprungstellen in der evolutiven Entwicklung. Teilhard deu-
tet die Mutationen orthogenetisch. Die Orthogenese lehrt, da3 jeder Sprung
in der Evolution: in der Vererbung und der Entstehung einer neuen Art, sich
planmiBig, in der Richtung auf groBere Komplikation und Zentriertheit voll-
zieht. Die Orthogenese liegt auch Teilhards Deutung der Materie zugrunde
und sie bestimmt im weiteren Verlauf der Evolution die Selektion und die Fi-
nalitit, die — wie noch zu besprechen sein wird — Wirkungen der Psyche sind.

Die Zeit

Die Achse der Evolution ist die Zeit. Die Annahme einer Zeitachse fiir das
Weltgeschehen ist nicht neu (vgl. Augustin, Hegel, Bergson). Neu ist hinge-
gen der von der modernen Physik angeregte Gedanke, dal im kosmisch-
geschichtlichen Geschehen weder der Raum noch die Materie unverindert
bleiben oder nur Zustandsinderungen unterworfen sind. Raum und Materie
entstehen vielmehr in der Zeit, und sie dndern sich qualitativ. Sie sind wesens-
miBig zeitbedingt. Die Zeit entfaltet sich kegelformig, was soviel sagen will,
dal3 die Zeit die Materie immer mehr «entriumlicht»; sie setzt die Materie ins
Psychische um. Die Materialitit der Materie und damit ihre Raumlichkeit
nimmt ab; det Raum wird freilich nicht kleiner, sondern er wird ins Geistige
uberfithrt. Der Mensch erlebt den Raum anders, abstrakter; seine Raumvozr-
stellung 16st sich von der Bezogenheit zur Materie immer mehr ab.

Die Zeit trigt das Sein. Dies bedeutet, dall das Wesen der Dinge, im
Gegensatz zur klassischen Substanzlehre, nicht unverinderlich und ewig ist,
sondern in der Zeit entsteht und Wandlungen unterworfen ist. Man kann das
Wesen nur im Werden, evolutiv erfassen; jedes Ding nimmt eine unvertausch-
bare Stelle in der Evolution ein; die Evolution selbst ist unumkehrbar. Zur
Erfassung der Welt bedarf es also nicht eines Querschnittes wie bei Laplace
und Kant, sondern des Lingsschnittes.

Die Phasen der Evolution

Teilhard unterscheidet drei Phasen in der Evolution. Sie umfassen die Ent-
wicklung 1. der materiellen Welt als Molekularisation oder Kosmogenese,
2. des Lebens als Vitalisation oder Biogenese, 3. des Menschen und mit ihm
des Denkens als Planetisation oder Noogenese.

Die drei Phasen bringen je eine Sphire hervor: 1. die Kosmogenese die
kosmische oder materielle Sphire, 2. die Biogenese die Biosphire, 3. die
Noogenese die Noosphire. Die Ausdriicke sind zum Teil Wortschopfungen
Teilhards, die bereits zum Allgemeingut wurden.

728



Die spitere Phase nimmt die frithere in sich auf, und jede Phase bereitet die
darauffolgende vor. Die Evolution ist noch in Entfaltung, die Weltentstehung
ist nicht abgeschlossen; der heutige Mensch lebt etwa in der Mitte der Noo-
genese, an einem Wendepunkt.

In jeder Phase entfaltet sich eine Wirklichkeit, die jeweils den Schwerpunkt
der Evolution ausmacht: die der Materie, die der Psyche und die des Geistes.

Die Materie

Damit Teilhard auch die Materie in die Evolution einbeziehen konnte, mufite
er eine neue Theorie der Materie entwickeln,

Die Philosophie behandelte das Problem der Materie bis zu diesem Jahr-
hundert recht stiefmiitterlich. Entweder galt die Materie als etwas, was dem
Geist entgegengesetzt und Triger des bosen Prinzips ist (wie in den dualisti-
schen Systemen oder bei Plotin), oder sie wurde in ihrer Materialitit gar nicht
beachtet (so im deutschen Idealismus). Erst als die Atomphysik erstaunliche
Forschungsergebnisse zeitigte, begann auch die Philosophie eine Theorie der
Materialitit auszuarbeiten, gestiitzt auf die Erkenntnis der Physik, daB die
Materie in ihrem letzten Wesenskern unmateriell ist. Der sehr oft gebrauchte
Ausdruck FEnergie meint nun auch im folgenden diese Unmaterialitit der Ma-
terie.

Teilhard unterscheidet zwei Arten von Energie in der Materie: die tangen-
tiale und die radiale. Die tangentiale ist die physikalische Energie, die Stabilitit
und Anordnung der Elementarteilchen sicherstellt, Stofflichkeit, das heil3t Ma-
terialitit hervorruft oder als physikalisch mefbare Energiestrahlung frei wird.
— Die radiale Energie treibt die Elementarteilchen zu einem immer komplexe-
ren und zentrierteren Zustand ihrer Anordnung. Letztere ist die treibende
Energie der Evolution.

Teilhard nimmt ferner an, daB3 beide Arten von Energie psychischer Natur
sind. Die psychische Natur bekundet sich bei der tangentialen Energie als
Sympathie, die die physische Solidaritit, also die Stabilitit der Materie bewirkt,
in der radialen als Streben nach Komplexitit und Zentriertheit. Der Komplexi-
tit auf der physikalischen Seite entspricht BewuBtsein auf der psychischen
Seite. Die radiale Energie wirkt evolutiv, indem sie durch ein bestindiges, im-
mer komplexeres und zentrierteres Anordnen der Materie diese nach Bewuf3t-
sein, und zwar nach immer mehr BewuBtsein streben liBt.

Das Bedeutsame an Teilhards Auffassung der Materie ist, dal} er die Wirk-
samkeit psychischer Krifte bereits auf der vorvitalen Stufe der Materie an-
setzt. Die Materie ist nicht tot, sie lebt. Thre LebensiuBerung ist freilich nur in
einer Zeitspanne von sehr hoher Groflenordnung feststellbar; Teilhard als
Paliontologe ist aber gewohnt, in Jahrmillionen zu denken. — Die Krifte, die
die Molekiilbildung und also die Entstehung der Materie der Erde hervorge-

=4



rufen haben, sind nach Teilhard nicht von auBlen hinzugekommen, sondern
lagen, beziehungsweise liegen in der Materie selbst. Sie haben in der Materie
einen Zustand vorbereitet, der die Entstehung des Lebens auf der Erde ermég-
licht hat. Diese Phase nennt Teilhard Molekularisation oder Kosmogenese. Sie
umspannt die Entstehung der Elemente bis zur Ausbildung komplizierter und
kompliziertester Molekiile. Tritt iber Zwischenstufen (Viren, Bakterien) die
Zelle auf, so deutet dies keineswegs auf eine Bruchstelle in der Evolution, son-
dern es ist ein Zeichen dafiir, da3 die psychische Natur der radialen Energie in
einem bestimmten Ausmal} frei wurde und unmittelbar zur Wirksamkeit ge-
langen konnte. Das innere, verborgene, bis dahin nur im Streben nach Kom-
plexitit und Zentriertheit sich dulernde Leben tritt nun in Erscheinung, aber
nicht sprunghaft, sondern allmiahlich, Gber ein reiches Vorfeld privitaler Zu-
stinde. Der Ubergang von der Molekularisation zur Vitalisation ist fugenlos,
weil simtliche vitalen Krifte bereits im Stadium der reinen Materialitit der
Materie am Werke sind.

Es ist die Aufgabe der Physik und der Biologie, sich mit dem Problem des
Phaseniiberganges auseinanderzusetzen. Die Annahme eines fugenlosen Ubet-
gangs scheint aber bereits gerechtfertigt zu sein. — Inwiefern die psychisch
genannten Krifte in der ersten Phase der Evolution tatsichlich psychisch sind,
kann nicht ohne weiteres entschieden werden; es ist nicht zuletzt auch eine
terminologische Frage.

Wenn Teilhard annimmt, daB3 die beiden Energiearten der Materie psychi-
scher Natur sind, so meint er wohl folgendes: Aus der physischen Beschaffen-
heit der Materie sind innere Anordnung, die verschiedenen AuBerungsformen
der Energie und die zunehmende Komplexitit und Zentriertheit nicht erklir-
bar. Die Physik stellt lediglich fest, 42/ es solche Phinomene gibt; sie verweist
von einer bestimmten GroBenordnung der Struktur an auf Kausalzusammen-
hinge, die an der Gestaltung der Materie mitwirken. Was aber die Gestaltung
eigentlich hervorbringt, kann kein Forschungsgegenstand der Physik sein,
weil es nicht physikalisch-materieller Natur ist. Da es nicht materiell ist, ist es
der Materialitit entgegengesetzt, und das nennt Teilhard psychisch. — Nun
mul aber diese Energie, der Teilhard psychische Natur zuschreibt, nicht unbe-
dingt psychisch sein, man konnte sie eher als geistige auffassen. Gerade die
Zielstrebigkeit sowohl in der Strukturierung wie auch in der evolutiven Her-
vorbringung komplexer Gestalten erlaubt, auf finale und damit auf geistige
Krifte zu schlieBen, deren Geistigkeit freilich nicht im menschlichen Sinne zu
nehmen und keineswegs als BewuBtsein zu bezeichnen ist, sondern eine Gei-
stigkeit auBermenschlichen Ursprungs, die die ganze Evolution final ausrichtet.
— Vermutlich verstand auch Teilhard eine solche Geistigkeit, als er von der
Psyche sprach, unterschied er doch auch das BewuBtsein von der Psyche
nicht; freilich, denn die klare Unterscheidung von Psyche und Geist blieb
selbst die Philosophie bis heute schuldig.

7139



Teilhard gebraucht nicht nur den Begriff der Psyche im weitesten Sinne,
sondern er spricht auch vom BewuBtsein bereits bei der Beschreibung der et-
sten Phase der Evolution, und zwar, weil er das BewuBtsein in eine einseitige
Abhingigkeit zur Komplexitit setzt; und Komplexitit entsteht schon auf den
untersten Stufen. — Es ist sehr schwer festzustellen, auf welcher Stufe der Ent-
wicklung von Lebewesen BewuBtsein auftritt; es gibt psychische Phinomene
auf den unteren Stufen, die spiter bewuBtseinsfihig werden oder zur Entfal-
tung des BewuBtseins beitragen, es gibt aber auch andere, die ihre psychische
Eigenart beibehalten und iberhaupt nicht bewuBtseinsfihig sind, zum Beispiel
die nur durch Empfindung zuginglichen Vitalfunktionen des Organismus wie
auch alle unmittelbaren Kundgebungen der Psyche (Gefiihl, Affekt und anderes
mehr).

Teilhard faB3t unter « BewufBtsein» alle psychischen Phinomene zusammen;
so kann er den Begriff auch in der Darstellung der Stufen unterhalb der Bio-
sphire verwenden; er verallgemeinert allerdings damit den Terminus zu sehr;
eine groBere Differenzierung hitte auch das Problem des BewuBtseins schirfer
beleuchten kénnen.

Teilhard hat mit seiner Theorie das Problem der Materie in ein neues Licht
gestellt. Er sieht /7 der Materie die Wirksamkeit nichtmaterieller Krifte, die in
der Materie keimhaft, virtuell mitenthalten sind und deren Entfaltung zu
psychischen und spiter geistigen Phinomenen fithrt. Seine Theorie beliBt die
Materie in ihrer eigenen Realitit, sie mindert, im Gegensatz etwa zum deut-
schen Idealismus, die physisch-materielle und physikalische Bedeutung der
Materie nicht im geringsten herab, sie bereichert vielmehr diese ihre Realitit
um eine neue Dimension.

Die Psyche

Die treibende Kraft der Evolution ist die Psyche. Die Psyche kommt erst in
der Biosphire in ihrer Eigenart zur Entfaltung, sie wirkt aber bereits in der
Materie in der Bildung von immer komplexeren und zentrierteren Einheiten,
das heillt im Streben nach immer groBerem BewuBtsein.

In der Evolution bestehen zwei Tendenzen nebeneinander: die Selektion
und die Finalitit. Sie sind Wirkungen der Psyche. Auf den unteren Stufen
herrscht die selektive Wirkung der Psyche vor, auf den hoheren dominiert die
Finalitit im steigenden Mafle.

Die Selektion vollzieht sich von der Kausalitit her betrachtet im Spielraum
des Zufalls; sie ist statistisch auswertbar; sie sichert die natiirliche Auslese. In
der Selektion scheint die Psyche sich passiv zu verhalten, sie wirkt aber, wenn
auch verborgen, mit, sie richtet bereits die Selektion zielstrebig aus. Ihre Ziel-
gerichtetheit kommt allerdings erst auf htheren Stufen, dann aber immer klarer
zum Vorschein.

731



Die Finalitat zielt auf Erhohung der Komplexitit. Die Komplexitit stellt
die vitale Achse der Evolution dar, wihrend die Zeit die allgemein-kosmische
Achse ist.

Die Komplexitit ist ein Gradmesser des BewuBtseins. Da Teilhard unter
dem Terminus simtliche AuBerungsformen der Psyche begreift, bildet nach
ihm die Komplexitit die materielle Voraussetzung auch fur die vitale und nicht
nur fir die animalische und hominide Wirksamkeit der Psyche. Die psychische
Energie geht aus der materiellen (radialen) hervor und gelangt mit steigender
Komplexitit immer freier zur Entfaltung. Sie befihigt die Lebewesen, in ihrer
steigenden Ordnung immer mehr Umwelteindriicke aufzunehmen und immer
differenzierter auf sie zu reagieten: die Reihe der Lebewesen nimmt an Bewul3t-
sein zu.

Da nach Teilhard die psychische Energie durch Umsetzung aus der mate-
tiellen entsteht und da die Transformation, wenn auch von der Psyche final
gelenkt, sich kausal vollzieht, wird die Moglichkeit einer von der Materie un-
abhingigen Psyche und deren unmittelbare Einwirkung auf die Wesen still-
schweigend ausgeschlossen. Teilhard diskutiert dieses Problem gar nicht.

Die heute noch im Anfangsstadium steckende Forschung beginnt aber be-
reits nachzuweisen, daf} die Sphire der Psyche eine eigenstindige Wirklichkeit
ist, die zwar weitgehend und mannigfach von der Materie, etwa vom Leib, ab-
hingt, die aber auch Wirkungen zeitigt, die ihre Unabhingigkeit von der ma-
teriellen Grundlage erweisen. Es gibt eine grofle Anzahl psychischer Phino-
mene, die nur von der Psyche her erklirbar sind (Gefiihl, bestimmte Affekte,
Depression, Angst). Selbst im Tierreich gibt es Erscheinungen, die rein psy-
chischer Natur sein diirften, zum Beispiel die vielumstrittenen Instinkte. —
Erkennt man eine eigenstindige psychische Wirklichkeit an, so mufl man den
Gedanken an die Geschlossenheit der Kausalitit in der materiellen Welt auf-
geben, eine Konsequenz, die der Forschung neue Perspektiven eroffnet.

Die Arten des BewufStseins

Teilhard differenziert das BewulBtsein erst von der animalischen Stufe an. Er
unterscheidet das direkte BewuBtsein, das den Tieren eigen ist, und das hohere,
das reflektive, das den Menschen auszeichnet.

Das direkte BewuBtsein hat die Fihigkeit zur Wahrnehmung. Man mulB et-
ginzend hinzufiigen, daB mit der Wahrnehmung immer auch eine zweite Fihig-
keit ausgebildet wird: die Fihigkeit, die Reaktionen auf Empfindungen und
Umwelteinwirkungen hinauszuschieben. Das hohere Tier mul3 nicht auf die
Empfindung unmittelbar reagieren; es kann die Reaktion in eine Kette von
Vollziigen umwandeln. Darauf beruht die sogenannte Erfahrung der Tiere.
Je differenzierter das BewuBtsein, um so gréBer die Spannweite der Reaktion;

752



das direkte BewuBtsein ermoglicht dem Lebewesen, von der Umwelt in zu-
nehmendem MaBe Distanz zu gewinnen.

Beim hoheren, reflektiven BewuBtsein unterscheidet Teilhard zwei Ent-
wicklungsabschnitte: den anatomischen und den sozialen.

In dem anatomischen Entwicklungsabschnitt bildet sich das Gehirn aus,
das ein Maximum an Komplexitit und Zentriertheit der organisierten Materie
aufweist. Die Ausbildung des Gehitrns ist aber mit dem Erscheinen des ersten
Menschen noch nicht in ihr letztes Stadium getreten, ihre anatomische Vollen-
dung hat erst in geschichtlicher Zeit stattgefunden, oder sie ist noch im Begriff,
sich zu vollenden; wobei auch die individuell-menschliche Denkfihigkeit an
eine Grenze gelangt ist oder gelangen wird. Das Gehirn des einzelnen wird sich
nach Teilhard allerdings kaum noch wesentlich entwickeln, aber die Evolution
strebt weiterhin nach Komplexitit und also nach einem Mehr an BewuBtsein.
Sie erhoht nicht mehr die Komplexitit der Einzelorganismen, sondern sie fal3t
die Einzelwesen in einen einheitlichen Komplex zusammen, sie bildet ein « Ge-
hirn von Gehirnen», ein Gehirn der Menschheit. Die Evolution tritt damit in
die Phase der Sozialisation.

Die Sozialisation

Die Sozialisation ist der letzte Abschnitt der Planetisation. In dieser nimmt der
Mensch die Erde in Besitz. Die Sozialisation ist dann eine Folge der Konver-
genz. Die Konvergenz vollzieht sich auf zwei Ebenen: materiell und psychisch-
geistig. Der Mensch breitet sich in der Planetisation tuber die Erde aus; die
Begtenztheit der Erdoberfliche setzt aber der Ausbreitung der sich vermehren-
den Menschheit ein Ende; die Menschen werden einer stetig steigenden Kom-
pression ausgesetzt, und die Ausbreitung geht in das Einrollen, in die Konver-
genz {iber: die Menschheit muf3 sich organisieren, um leben zu kénnen. Kon-
vergenz bedeutet Einrollung im Sinne einer zunehmenden Otrganisierung. —
Gleichzeitig erreichen die Komplexitit und das BewuBtsein im Individuum
ein HochstmalB; das Wachstum des Bewultseins iibersteigt die personliche
Sphire und 1aBt das BewuBtsein a//er konvergieren; der Mensch antwortet auf
die Konvergenz gezwungenermallen mit der Sozialisation.

Die Sozialisation bedeutet nicht nur, daB} der Mensch die Errichtung sozialer
Verhiltnisse erstrebt; dies ist eine wiinschenswerte Konsequenz der prakti-
schen Umformung des «Leibes » der Noosphire, nimlich der Sozietit, sondern
die Sozialisation unterstellt auch das Denken der Verantwortlichkeit in einem
MaBe, das ihm frither nicht zukam. Das Denken realisiert Inhalte, Perspektiven,
Erkenntnisse, die fir die ganze Menschheit von Bedeutung sind, sei es tech-
nischer Art (Physik), sei es geistiger (Politik, Wissenschaft). Die Geltung der
Erkenntnisse ist total, auch wenn sie nur Teilerkenntnisse sind; die Handlung

133



hat globale Bedeutung, sobald sie ein Mindestmall an Wirksamkeit iiberschrei-
tet.

Teilhard verkennt nicht, da3 auch der Verfilschung der Wahrheit totale
Giiltigkeit verschafft werden kann (Ideologie). Er sieht aber auch, daB3 in jedem
Irrtum, selbst in der Lige, Momente realisiert werden, die zumindest ein Mi-
nimum an relativer Giiltigkeit aufweisen. So sind der totalitire Staat, die Ras-
seneugenik Zerrbilder und Abarten von Idealen, zu deren Verwirklichung sie
dennoch als Vorstufen im Sinne von Umwegen dienen. Es zeugt von Teilhards
Weitblick und der Gr6Be seiner Personlichkeit, daB3 er jedem noch so negativen
menschlichen Phinomen auch Positives abgewinnen und selbst in der Tiefe
des Bosen ein Kriimchen Gutes erblicken kann. Jedes Phinomen hat einen
Platz in der menschlichen Entwicklungsgeschichte, und sei es ein Irrweg oder
eine Verirrung; denn es reprisentiert letzten Endes eine gute, selbst in der
Zerstorung aufbauende, psychisch-geistige Kraft. Es ist dies eine Schau, die
sich Teilhard aus einer mystischen Einsicht heraus eroffnet und die auch seine
Einstellung zum Problem des Bésen — wie noch zu schildern sein wird —
bestimmt.

Die Sozialisation ist eine Steigerung der evolutiven Entfaltung geistiger
Kriafte durch riumliche und psychisch-geistige Konzentration. Das Bewuf3t-
sein tritt mit der Sozialisation in eine tiberindividuelle Phase, die psychische
Energie wandelt sich in geistige um es entsteht die Noosphire.

Die Noosphire

Die Noosphire bildet ein UberbewuBtsein, an dem nicht nur alle Forscher und
Denker, sondern alle Menschen wie Organe an einem Leib teilhaben. Der
einzelne kann nur dann produktiv sein, wenn er sich auf die materielle oder
geistige Produktivitit der anderen stiitzt. Die Komplexitit des BewuBtseins
hat in der Noosphire ein Mal3 erreicht, das die M6glichkeit des einzelnen iiber-
steigt. Universales Wissen kann sich niemand mehr aneignen. Die Leistung
jedes Menschen wird bedeutsam, jede gewissenhaft verrichtete Arbeit wird
wichtig, und zwar global wichtig: fiir die Totalitit der Menschheit und damit
fir die Evolution. Gleich welcher korperlichen oder geistigen Titigkeit ein
Mensch obliegt, er arbeitet an der Entfaltung der Noosphire mit, seine Arbeit
hat direkt oder indirekt geistige Bedeutung.

Teilhard stellt die Noosphire als ein tiberdimensioniertes Gehitn vor, des-
sen materielle Grundlage: Nervensystem und Ganglien, die Technik ist. Die
Technisierung ermoglicht den unmittelbaren Austausch des Gedankengutes
und der Information durch die Kommunikationsmittel. Sie bedeutet eine we-
sentliche Entlastung fiir den Menschen. Die Maschine entlastet ihn von der
korperlichen Anstrengung und das Elektronengehirn von der kombinatori-

734



schen Denkleistung. Die Arbeitsweise des Menschen verlagert sich mit zuneh-
mender Technisierung von der korperlichen Arbeit zur geistigen hin.

Teilhard war sehr beeindruckt vom Zyklotron, das er in Berkeley-Hill
(Kalifornien) sah. Er beschiftigte sich auch mit der Leistung der elektronischen
Rechenmaschinen, deren Bedeutung er aber nicht tiberschitzte. Er erblickte in
ihnen ein Instrument zur Entlastung und Abkiirzung des kombinatorischen
Denkens, das das Denken selbst zu ersetzen auf keine Weise fihig ist.

Teilhard analysiert das Denken nicht, er deutet nur an, daB er das kombi-
native Denken nicht fiir das Denken schlechthin hilt.

Das kombinative Denken ist ein schmaler Sektor der menschlichen Denk-
tatigkeit; seine Leistung unterliegt der Leistung des Elektronengehirns im
Hinblick auf Exaktheit und Zeit. Das menschliche, also eigentliche Denken
zeichnet sich aber durch zwei Wesensziige aus, die das Elektronengehirn nicht
aufweisen kann: durch Sinnhaftigkeit und Finalitit.

Wenn der Mensch denkt, so denkt er sinnhaft. Die Sinnhaftigkeit hebt das
Denken tiber die bloBe Kombination hinaus. Sinnhaftigkeit bedeutet Einge-
ordnetheit des Gedachten in der Seinsordnung. Sinn weist auf die Seinsord-
nung hin, auf eine Ordnung materieller, psychischer oder geistiger Art, die
sich immer auch in der Anschauungswelt manifestiert, sei es durch Entspre-
chung, sei es als Wirkung. Das rein kombinative Denken hingegen entwirft
ein Ordnungsschema, das primir keine Beziehung zur Seinsordnung hat. Der
Mensch denkt nur dann rein kombinativ, wenn er ein Ordnungsschema, zum
Beispiel ein formallogisches System, entwirft; das gewdhnliche kombinatori-
sche Denken, zum Beispiel das Rechnen, bezieht sich aber auf das Sein; man
rechnet etwa mit Zahlen, die Wahrungswerte sind. Was das Kombinierte be-
deuten soll, kann nur der Mensch entscheiden, nicht die Maschine, und indem
der Mensch das Kombinierte auf die Seinsordnung bezieht, denkt er sinnvoll;
die Kombination der Maschine ist aber an sich sinnleer, die Maschine denkt
nicht, sie kombiniert.

Die Finalitit des Denkens, die von der Finalitit in der Evolution zu unter-
scheiden ist, bedeutet, daf} das Denken auf etwas ausgerichtet ist. Der Mensch
nimmt das Zudenkende im Denken vorweg. Die Intention des Denkens ist
final bestimmt; Planung, Zielsetzung sind Erscheinungsformen der Finalitit.
Indem der Mensch sinnhaft denkt, richtet er sein Denken auf die Seinsordnung
aus, die er erfassen oder verindern will. In der Denkintention nimmt er diese
Ordnung vorweg, er denkt von der Ordnung her. Er erfalit etwa zuerst das
Problem, um es zu l6sen; er iiberlegt das Ziel, um die Handlung zweckmiBig
einzurichten. — Die reine Kombinatorik hat keine Intention, denn der Sinn
der Kombination liegt in der Kombination selbst. Erst das menschliche Den-
ken stellt die Kombination in einen sinnvollen Zusammenhang und richtet
sie damit aus. So ist das Elektronengehirn in der Finalitit des menschlichen
Denkens nur ein Vollzugsorgan. '

735



Die Maschine ersetzt den Menschen und das menschliche Denken nicht, sie
entlastet ihn bloB. Auch die Noosphire ist nicht durchgingig technisierbar.
Sie hat im Hinblick auf die geistige Titigkeit des Menschen wie auch das
menschliche Gehirn selbst nur instrumentalen Charakter.

Mit der Noogenese vollzieht sich die Umwandlung der psychischen Energie
in geistige: in der Noosphire manifestiert sich auch die unmittelbare Wirkung
des Geistes.

Der Geist

Die rationalistische Philosophie hat den Begriff des Geistes einerseits verallge-
meinert, andererseits aber verengt, indem sie Geist mit Vernunft gleichgesetzt
hat, Wesentliche Aspekte des Geistes sind damit naturgemil3 unbeachtet ge-
blieben, und es steht der Philosophie immer noch bevor, den Geist in seiner
eigenen Wirklichkeit zu erfassen und seine Erscheinungsweisen bei klarer Ab-
grenzung gegen psychische Phinomene in ihrer Eigenart aufzuspiiren.

Teilhard differenziert zwar den Geist nicht eigens, wie er ihn auch von der
Psyche nicht unterscheidet, aber er sieht, dall das BewuBtsein nur ein Wit-
kungsfeld des Geistes unter anderen ist und daf3 die Vernunfterkenntnis nicht
die einzige Erfahrungsweise des Geistes ist.

In der Evolution wird die materielle Energie allmihlich zur psychischen in
einer immer steileren Zuspitzung, und auch die psychische Energie witd
Schritt fiir Schritt umgeformt, begonnen mit der ersten Reflexion, mit der
Menschwerdung. Die geistige Energie wichst, sie wird immer freier, immer
unabhingiger von der materiellen und der psychischen Energie, aus denen sie
hervorgeht. Die geistige Energie duBlert sich zunichst als Erweiterung und
Differenzierung des reflektiven BewuBtseins. Dazu parallel steigert sich aber
auch die Empfinglichkeit fiir das unmittelbar Geistige: das Gefiithl wird diffe-
renzierter, der Mensch wird allmihlich fihig, sich dem Geist unmittelbar zu
Offnen, und eine spezifisch menschliche Moglichkeit bildet sich heraus: die
Sympathie.

Die Sympathie

Manche Formulierungen Teilhards erwecken den Anschein, als brichte die
durch Vermehrung verursachte Kompression der Menschen auch eine natiiz-
liche Steigerung der Sympathie mit sich. Wo Teilhard sich aber zu dieser Frage
klar ausspricht, wird deutlich, daB3 die Sympathie durch materiell-leibliche Ver-
hiltnisse nicht bedingt sein kann. Auch wiirde man die Gesamttendenz der
Konzeption verkennen, wiirde man den tragenden Faktor der Sympathie nicht
im Geistigen suchen. Denn die Sympathie, die der Noosphire die eigentliche
Geistigkeit verleiht, entsteht in der unmittelbaren Wirkung des Geistes. Es ist

736



zwar ungewohnt zu denken, doch Sympathie ist keine psychische Angelegen-
heit, sondern eine geistige. Sie ist mit psychischen Momenten oft reichlich
tiberdeckt, ihre Quelle liegt aber in der Tiefe der menschlichen Geistigkeit.
— Die Zunahme der Sympathie ist freilich nicht proportional zum Wachstum
des BewuBtseins; BewuBtsein und Sympathie sind zwei komplementire Wir-
kungsweisen des Geistes. Sie erginzen sich, und erst in ihrer Einheit verwirk-
lichen sie den Geist.

Sympathie ist das Aufgeschlossensein dem Mitmenschen gegeniiber, die
Liebe. Teilhard weiB, dal Sympathie nur moglich ist, wenn sie von dem er-
moglicht wird, auf den sie sich letzten Endes richtet: auf Gott. Der Mensch
muB aber nicht wissen, daB} die Moglichkeit der Sympathie, also seine Liebes-
fahigkeit, der Widerschein eines gottlichen Wirkens ist. Im karitativen, im
selbstlos liebenden Menschen wirkt die Liebe Gottes, auch wenn er Gott nicht
beachtet oder ihn sogar leugnet. Es scheint, als kime in der Evolution in der
reflektiven Phase etwas hinzu, was nicht den evolutiven Kriften entstammt,
was zunidchst im Verborgenen wirkt, um jeweils im einzelnen Menschen zur
vollen Entfaltung zu kommen, eben jener Sinn fiir Geistigkeit, deren Grund-
lage die Liebe ist. Doch auch dieses Verborgene ist eine Kraftkomponente in
der Evolution, die entscheidende, die gottliche; sie schlieBt den Menschen fiir
den Geist auf, sie macht ihn spirituell.

Die Spiritnalitit

Die Spiritualitit ist eine Empfinglichkeit fir die unmittelbare Wirkung des Gei-
stes, sie hilt den Menschen Gott gegeniiber offen. Sie ist eine innere Haltung
des Menschen, sie 146t im Menschen auch die Sympathie, die Liebe aufkom-
men.

Je differenzierter das BewuBtsein, um so differenzierter kann auch die Spiri-
tualitit zur Auswirkung kommen. Die Spiritualitit ist aber an sich vom Be-
wulltsein unabhingig. Die Intelligenz steht keineswegs im geraden Verhiltnis
zur Liebesfahigkeit eines Menschen. Die Noosphire ist auch kein Endziel der
Evolution, sondern sie stellt nur das Feld bereit, auf dem die Spiritualitit sich
betitigen kann. Das BewuBtsein ist ein Instrument im Dienste der Geistigkeit.
Das BewubBtsein ist geistig, insofern das Denken eine geistige Titigkeit ist.
Aber es stellt nur eine Seite der geistigen Titigkeit dar, und im Hinblick auf
den Geist selbst nicht einmal die entscheidende. Entscheidend ist die Haltung,
die Gesinnung des Menschen, also seine Liebesfihigkeit, und diese erst macht
den Menschen zum geistigen Wesen. Das Denken ist instrumental, die Liebe
aber ist die geistige Erfiillung. Die Liebe steuert die menschliche Existenz, das
Denken schafft ihr das Wirkungsfeld.

In der Noogenese vollzieht sich der Differenzierungsproze3 des Bewul3t-
seins, der ermoglicht, die Spiritualitit reicher zu entfalten, Geist und Gott

737



differenzierter zu erkennen und dem Impuls seiner Liebe in allen vom Bewul3t-
sein durchdrungenen Gebieten zu entsprechen.

Die bei diesen Ausfuhrungen auftauchende Frage nach dem Verhiltnis von
Geist und Gott wirft Teilhard nicht auf. Es diirfte aber klar sein, daB3 Geist
und Gott bei ihm nicht synonym sind; der Geist kénnte vielmehr als die dem
Menschen zugewandte Wirkungsweise Gottes verstanden werden, wobei der
menschliche Geist das Offensein dieser Wirkung gegentiber und die Teilhabe
am Geist schlechthin bedeuten wiirde.

Ist die Noosphire ein kollektives UberbewuBtsein, so ist die Spiritualitit
eine Moglichkeit des Individuums.

Das Individunum

Die Bedeutung des Individuums fiir beide Arten geistiger Titigkeit ist ver-
schieden. Zwar ist es der Einzelmensch, der denkt und somit zur Erweiterung
und Differenzierung des BewuBtseins beitrigt, aber die Evolution geht iiber
den einzelnen hinweg. Die Umsetzung der psychischen Energie in die geistige
bedarf des einzelnen, doch es kommt letzten Endes nicht darauf an, welches
Individuum die Aufgabe 16st und die Arbeit leistet. Alle tragen zur Bewul3t-
werdung bei, und gerade dies erhoht den Wert jeder Arbeit; wenn aber der
einzelne versagt, findet die evolutive Energie andere, die ihrer Anforderung
entsprechen. Hierin liegt eine gewisse Ahnlichkeit zu Hegels Auffassung, fiir
den der Einzelmensch in der dialektischen Entfaltung des absoluten Geistes
nur ein auswechselbares Ridchen ist. Dies wire auch in Teilhards Konzeption
der Fall, wenn die geistige Titigkeit des Menschen ausschlieSlich in der evolu-
tiv gelenkten Bereicherung des Bewufitseins bestehen wiirde.

Der Mensch denkt, und das bedeutet bei Teilhard nicht nur, dal er seinen
Verstand zweckmiaBig gebraucht, sondern auch, daB er vergeistigt. Ob der
Mensch will oder nicht, er muB3 das Gedachte, die Erkenntnis existentiell aus-
tragen. Er orientiert sich stets auch innerlich, das heiB3t aber geistig, nun nicht
im Sinne von BewuBtsein, sondern im Sinne von Spiritualitit. Er orientiert
sich an einem ihm zuginglichen Weltsinn, der ihm bewuf3t oder — wie sehr
hiufig — unbewult sein, det Gott ausschlieBen oder vom Glauben getragen
sein kann. Dieser Weltsinn ist aber das Verstindnis des Geistes, den jeder
Mensch auf seine Weise erlebt, erleidet und erkennt.

Der Mensch vollzieht die existentielle Vergeistigung in der Entscheidung.
Wenn er eine Entscheidung fillt, so nimmt er die Verantwortung fiir sein
Denken und seine Handlung in der ganzen Tragweite auf sich. In der Ent-
scheidung steht er gewissermaBen abseits der Evolution, in der Freiheit. In der
Entscheidung vergeistigt er, indem er seine Personlichkeit in die Wirklichkeit
umsetzt. Alles, was er fiihlt, denkt, was bewult und unbewuBt in ithm liegt,
gelangt zur Aussage, wird zur Tat. Die Vergeistigung vollzieht sich darin, daB

738



der Mensch die ganze ihm zur Verfiigung stehende materielle und psychische
Energie, Veranlagung und Wissen, vor seine eigene geistige Mitte bringt, von
dieser durchleuchten und ordnen, das heiBt mit Sinn etfiillen 148t. Dieser Sinn
bestimmt die Entscheidung, er macht sie geistig. Der darauffolgende Akt,
Aussage oder Handlung, in dem sich die Entscheidung manifestiert, verwirk-
licht im Grunde genommen den Sinn, das Geistige im Menschen. Alles, was
durch die Entscheidung ins Leben gerufen wird, trigt die Prigung dieses im
Menschen lebenden, wirksamen Geistes an sich.

Die Entscheidung verwirklicht den Sinn und damit den Geist auf eine ganz
andere Art als das verstandesmiBige Denken. Durch die Entscheidung gelangt
der Sinn in der Welt zur Wirkung, die intendierte geistige Wirklichkeit wird
auch in der materiellen Welt zur Wirklichkeit, wodurch die von ihr erfaflite
materielle Wirklichkeit ihre Vergeistigung erfihrt.

Die Fihigkeit zur Vergeistigung sichert dem einzelnen eine entscheidende
Rolle in der Evolution zu. Das Individuum ist der Schauplatz des oft dramati-
schen Geschehens der Entscheidung und der Vergeistigung. Der Einzel-
mensch trigt die Spannung aus, die aus der Anforderung des Geistes an den
Willen des Menschen entsteht, eine Anforderung, die immer auch an seine
Liebesfdhigkeit ergeht und die er in der Entscheidung beantwortet. Und da
jedes Menschenleben dieser Anforderung auf eine eigene Weise geniigt, in
jedem Schicksal und jedem Charakter die Vergeistigung sich in einer indivi-
duellen Eigenart vollzieht, die alle — positiv oder negativ — den Geist ver-
witklichen, ist das Individuum fir die Evolution von groftem Belang.

Jeder Mensch muf3 die Spiritualitit selbst erlangen, ohne sich auf das all-
gemeine BewuBtseinsniveau stiitzen zu kdnnen. Es entsteht daher die Frage,
ob die Evolution in der Vergeistigung tiberhaupt Fortschritt erzielen kann?

Der Fortschritt

Die Zunahme an Komplexitit und damit an BewuBtsein ist ein Fortschritt,
Das Denken zeigt in der Richtung der verstandesmiBigen Bereicherung in For-
schung und Technisierung besonders in den letzten hundert Jahren zweifellos
eine erstaunliche Entwicklung. Teilhard weist in verschiedenen Lebensberei-
chen auf, daB der Fortschritt in Wissenschaft und Technik das Ergebnis der
Evolution ist; ohne ihn wiren die Probleme, vor die die Menschheit sich heute
gestellt sieht, unlosbar.

Gibt es aber einen Fortschritt in der inneren Existenz des Menschen? Teil-
hard stellt diese Frage und beantwortet sie mit nein. Indem der Mensch seiner
eigenen Entscheidung iiberantwortet ist, ist er von dem im Denken von Gene-
rationen Errungenen unabhingig; nur was er in sich trigt, bestimmt ihn. Es
gibt eine rein individuelle Entfaltung, das Werden der Persénlichkeit, und dies
setzt bei jedem Menschen neu ein.

739



Was erstrebt aber die Evolution: Fortschritt im verstandesmiBigen Denken
oder Vergeistigung? Teilhard sagt: beides. Die Zunahme an Erkenntnis und
Technisierung zieht freilich die Erhohung der Spiritualitit in keiner Weise
nach sich. Die Evolution tendiert aber darauf, die Welt mit Geist zu durch-
dringen, und dazu muB sie die Spiritualitit moglichst in jedem Menschen er-
wecken. Wiirde die Spiritualitit vom Menschen allein ausgehen, wire die Ver-
geistigung dem Individuum anheimgestellt, so wiirde die Evolution keine
durchgingige Vergeistigung der Welt erzielen kénnen, der Fortschritt in der
Entfaltung des BewuBtseins konnte sich sogar gegen die Tendenz der Vergei-
stigung wenden, die Evolution wire dann gescheitert.

Die Vergeistigung geht aber nicht nur vom Menschen aus. Der Mensch ver-
geistigt, indem er eine Kraft in sich wirken 1i3t, eine Kraft, die am Ende der
Evolution in einem einzigen Punkt kulminiert. Auf diesen Punkt strebt die
ganze Evolution zu. Teilhard nennt ihn den Punkt Omega, Omega im Sinne
der Geheimen Offenbarung.

Der Punkt Omega

Diese Kraft durchwirkt vom Ende, vom Punkt Omega her die ganze Evolu-
tion. Sie hat bereits beim Beginn der Schopfung mitgewirkt, und jede in der
Schopfung, in der Evolution wirksame, lenkende und treibende Energie ist
letzten Endes eine Erscheinungsweise dieser Kraft. Es ist eine gottliche Kraft,
die Kraft Christi; im Punkt Omega erreicht sie ihre Vollendung, in ithm wird
die vergeistigte Welt zu seinem verkldrten mystischen Leib.

Christi leibliches Erscheinen markiert den groBen Einschnitt in der Evolu-
tion, wo die verborgene Gegenwart des Gottessohnes offenbar geworden ist.
Die Menschen, die der Spiritualitit zuginglich sind, vermdgen von da an seine
Gegenwart nicht nur in den Glauben, sondern allmihlich auch in das verstan-
desmiBige BewuBtsein aufzunehmen, ein ProzeB, der nach zweitausend Jahren
immer noch im Anfangsstadium steht. Die Erlosung sichert jedem Menschen
zu, trotz seiner wesensmifBig bosen Natur, der Verklirung teilhaftig werden zu
konnen. Sie ermoglicht damit auch die Teilnahme an der Vergeistigung. Die
Erlosung fingt das Bose auf, damit der Teilhabende am Bosen: der Mensch,
selbst im tiefsten Abgrund nicht verworfen sei, so dal3 auch der Boseste eine
gottliche Funktion im Weltgeschehen erfille; denn die Erlosung vergottlicht
das Bose.

Man darf die Rolle der Erlosung in Teilhards Konzeption nicht {ibersehen.
Auch wenn Teilhard nicht so sehr die Christusgestalt der Synoptiker als viel-
mehr die der paulinischen Mystik bei der Schilderung der Evolution vor sich
hat, kommt der historischen Gestalt Jesu fir die Evolution groBte Bedeutung
zu. Wiirde man andererseits auBer acht lassen, dal3 der auferstandene und in

740



der Himmelfahrt verkldrte irdische Leib Christi kosmische Dimensionen ange-
nommen hat, so wiirde man das Christusbild selbst der Synoptiker ungebiihr-
lich verengen, ja sogar verfilschen. Christus hat nicht nur eine historische und
heilsgeschichtliche Bedeutung, sondern auch eine kosmische, worauf auch
Romano Guardini mit Nachdruck hingewiesen hat.

Die Einbeziehung von Christi Gestalt in die Evolution erméglicht auch,
die Vergeistigung tiefer zu fassen. Die Vergeistigung ist ein ProzeB8 des
Christlichwerdens. Kein Mensch 757 Christ, sondern er wird Christ, falls ihm
Gnade zuteil wird. Was aber, wenn er nicht gliubig ist? Indem er das Positive,
das Gute in der Welt férdert und somit der Evolution dient, gehorcht er dem
gottlichen Auftrag. Es ist die Kraft Christi, die im Menschen wirkt, ob er dies
weil3 oder nicht, zugibt oder nicht zur Kenntnis nimmt. Fir die Evolution
geniigt es, wenn der Mensch ihrer Intention folgt, aber der Einzelmensch ist
— bewuBt oder unbewulit — der stindigen Auseinandersetzung mit Christus
zeitlebens ausgesetzt.

Die vom Punkt Omega ausgehende Kraft, die den Menschen durchdringt,
leistet die Vergeistigung, nicht der Mensch. Dal3 die Vergeistigung eine iiber-
menschliche Aufgabe ist, der kein Mensch von sich aus zu geniigen fihig wire,
daB niemand vor Gott hintreten kann, es sei denn von ihm gerufen, weil3
Teilhard aus tiefster Erfahrung; sein Leben war ja ein unablissiges Bemiihen
um das Reich Gottes. Am Reich Gottes arbeiten heiBit, in der stindigen Gegen-
wart Gottes zu leben, sagt Teilhard. Vergeistigung bedeutet von hier aus be-
trachtet, jede menschliche Moglichkeit, Leben und Bewultsein, Existenz und
Wissen, Arbeit und Geistigkeit vor Gottes Angesicht zu bringen. So wird die
Welt mit géttlichem Sinn erfiillt und auf Gott hin vergeistigt. Auch der wis-
senschaftliche und technische Fortschritt wird damit zum wahren Fortschritt
im Sinne des Geistes: Materie, Psyche und BewuBtsein werden nicht nur er-
weitert, differenziert und organisiert, sondern auch in der Existenz aufgefangen
und mit Sinn, mit Geist erfullt. Spiritualitit bedeutet die Fihigkeit zur Vergei-
stigung, Vergeistigung aber bedeutet: Miihsal und Leiden, Arbeit und Medi-
tation auf sich zu nehmen, bewul3t auszutragen, um sie Gott zu weihen, um die
somit durchdrungene und in sich aufgenommene Welt in die Wirklichkeit
Gottes zu ubetfithren.

Die Evolution spaltet sich vom Erscheinen des Menschen an in zwei Zweige:
die eine fithrt die Tendenz der Evolution gradlinig weiter und erstellt die
Noosphire, die als Instrument zur Bewiltigung irdischer Aufgaben dient; die
zweite steigt nach oben und reiB3t alles Vergeistigte mit sich. Im ersten Zweig
wirkt die verborgene Kraft Gottes, im zweiten die offene, alles in steigendem
Mafe durchdringende, die an der historischen Stelle als die Kraft Christi offen-
bar wird. Insofern verzeichnet also die Evolution auch in dieser zweiten Rich-
tung einen stindigen Fortschritt. — Die beiden Zweige der Evolution stehen
sich nicht feindlich gegeniiber, sondern sie erginzen sich. Wenn daher die

741



Endphase der Evolution eine Scheidung heraufbeschwort, so geht diese durch
beide Zweige, ohne sie voneinander zu trennen.

Das Ende der Evolution

Teilhard erwigt mehrere Moglichkeiten, wie die Evolution enden kénnte. Die
extremen Losungen hilt er fiir unwahrscheinlich: die alles erfassende Vergei-
stigung im Sinne einer radikalen, wenn auch nicht kirchlichen Christifizierung,
und die totale Vernichtung. Wahrscheinlich scheint Teilhard folgende Moglich-
keit zu sein: der nach oben strebende Zweig der Evolution erreicht eine
hochstmogliche Vergeistigung, die die Welt, in der der untere Zweig wirksam
ist, mitvergeistigt. Was iibrig bleibt, der widerstrebende Rest, fillt der Auf-
16sung oder der Vernichtung anheim. In dieser Kulmination erreicht die Evo-
lution den Punkt Omega, der mystische Leib Christi wird zur Wirklichkeit,
und zwar auch zur materiellen. Was nicht vergeistigt wird oder werden kann,
wird unwirklich. Die Scheidung ist endgiltig, sie geht durch alle Schichten
der Welt. Der Endzustand besiegelt aber nicht einfach die Trennung urspriing-
licher Gegensitze wie Geist und Materie oder Psyche und Materie. Vielmehr
bildet die Materie, insofern sie durch die Vergeistigung mitverklirt wird, mit
Psyche und Geist weiterhin eine wesenhafte Einheit. Am Ende der Evolution
wird nicht die Materie schlechthin ausgeschieden, sondern das Nicht-Vergei-
stigte, und dazu gehoren auch Psychisches und Geistiges. In dieser Ansicht
Teilhards bekundet sich eine wesentlich hohere Bewertung der Materie, als sie
in der nichtmaterialistischen Philosophie bisher tiblich war.

Die eschatologische Scheidung ist naturgemil3 eine Scheidung zwischen
Gut und Bose. Sie geht mitten durch die Welt, da alle drei Wirklichkeiten: die
materielle, die psychische und die geistige gut #n#d bose sind, beziehungsweise
sein konnen; keine von ihnen ist also das schlechthin Bose.

Das Base

Teilhard erortert das Problem vom Ursprung des Bosen, wie vielfach bean-
standet, nicht hinreichend. Er iibersieht jedoch das Bése, das Leiden und Ubel-
stinde verursacht, keineswegs ; nur nimmt das Prinzip des Bosen in seiner Kon-
zeption nicht den seiner effektiven Wirkung gebiihrenden Raum ein.

Das Problem des Bosen freilich ist menschlich unlésbar. Der Standpunkt,
von dem aus das Problem einigermalen fruchtbar behandelt werden kann,
muf3 daher jenseits der allgemein menschlichen Perspektive gesucht werden.
Teilhards Standpunkt ist der des Glaubigen. Von hier aus kann er den Sinn
der Evolution erfassen, der — wie eingangs ausgefithrt — aus den wissen-
schaftlichen Fakten nicht zu deduzieren ist; von hier aus deutet er auch das
Bose in der Welt dem Sinn der Evolution entsprechend. Bereits 1915 schreibt

742



er aus dem Feld, kurz nach einem mehrtigigen, verlustreichen Angriff: «So
wie Gott, will er eine geheiligte Seele machen, zunichst eine natiirliche Seele
schaffen muB, die er sodann sbernatirlich macht, ebenso (jedoch im entspre-
chenden Verhiltnis) muBite (?) der Schopfer, um den ,wunderbaren® Kosmos
zu bilden, aus dem das Leiden verbannt sein sollte, ein Universum nehmen, in
dem das Leiden die natiirliche Voraussetzung fiir Leben und Fortschritt war. »
(Brief vom 7. 10. 1915. Klammern und Hervorhebungen von Teilhard.)

Leiden und Ubel sind nur Wirkungen des Bésen; es gibt auch das Bése an
sich, das von ihnen unterschieden werden muB. Teilhard schenkt dieser Unter-
scheidung zu wenig Aufmerksamkeit; das Bose aber, dessen erschiitternd
grofle Gewalt und zerstorerische Macht jeder, auch in der eigenen Secle, er-
ahnen kann und von dessen lastender Gegenwart Depressionen und Angste,
die die Welt durchsetzen, zeugen, hat auch Teilhard erfahren: Andeutungen
in seinen Briefen verraten es.

Aber seine Gotteserfahrung war tiefer. So tief, daB3 sie auch die Erfahrung
des Bosen iiberdeckte. Daher Teilhards vielgerihmter und vielgescholtener
Optimismus: sein Optimismus ist ein schlichtes Gottvertrauen. Ihm wurde die
Gnade zuteil, sich in Gott geborgen zu fithlen. Er erfiihlte das ganze Univer-
sum in sich, so daB er auch das Universum in Gott aufgehoben sah: in der
Vision einer von Gott ausgehenden und auf Gott zulaufenden Evolution.

Das Bose an sich bedeutet fiir ihn von hier aus gesehen eine gottgewollte
Motorik der Evolution, das mit seiner gesamten schrecklichen und schrecken-
erregenden Wirkung in Gottes Plan Platz hat. Teilhards Optimismus liegt die
Einsicht zugrunde, dafl man Gott nicht groB3 genug denken kann. Sieht er das
abgrundtief Bose zumindest der Moglichkeit nach in jedem Menschenherzen
und erfihrt er auch schmerzlich beinahe tiglich die Abgewandtheit der Men-
schen von Gott, besonders von Christus, so bagatellisiert er dies keineswegs,
um sich von einem filschlich sogenannten Pessimismus zu bewahren, sondern
er versucht, auch diese Erfahrung zu vergeistigen, indem er das gesichtete
Bose in seinem vollen Umfang vor Gott bringt. Selbst den totalen Untergang
der Menschheit, die das Scheitern der Evolution bedeuten wiirde, hilt er fur
moglich, wenn auch nicht fiir wahrscheinlich, denn obwohl er anscheinend das
ganze Weltgeschehen zu erkliren sucht, weil3 er, wie ungemein beschrinkt das
menschliche Wissen ist und dal Gott unendlich hoch iiber der Welt steht, so
daB selbst ein Weltuntergang vielleicht einen Schritt in ein héheres Dasein be-
deuten wiirde. Und da Teilhard eigentlich stets von dieser hoheren, gottlichen
Wirklichkeit her denkt, ist er kein Optimist, sondern ein schlichter Realist.

Ausblick

Die Problemfiille, die Teilhards Werk aufwirft, ist mit diesen Hinweisen frei-
lich nicht erschépft. Aber nicht nur die neuartige Sicht der Probleme macht das

743



Werk zu einem der bedeutsamsten und fruchtbarsten der abendlindischen Gei-
stesgeschichte, sondern auch die Art seines Denkens, die sich in der ganzen
Synthese Schritt fiit Schritt bekundet. Es ist eine Denkweise, die zwar durchaus
in der Linie der natitlichen Entwicklung des philosophischen Denkens in
neuerer Zeit liegt, aber erst in Teilhards Denkleistung voll und iberzeugend
zur Entfaltung kommt.

Teilhard verkniipft auf eine ungekiinstelte Weise den Rationalismus und den
Irrationalismus, zwei Denkweisen, die seit der Neuzeit zu unversdhnlichen
Extrempositionen fithrten. Teilhard schitzt die Vernunft als Instrument sehr
hoch ein, aber er weil3, da} das positive Denken an sich steril ist. Andererseits
konfrontiert er das zur Spekulation neigende irrationale Denken mit den posi-
tiven Wissenschaften und versucht eine rationale Durchleuchtung der kosmi-
schen Probleme. Fruchtbar werden beide, das rationale und das irrationale
Denken erst, wenn der Denker bestrebt ist, das wissenschaftlich-philosophi-
sche Denken mit dem existentiellen durchzusetzen und das Gedachte existen-
tiell auszutragen. Existentielles Denken: nicht im heutigen zerfaserten Sinne,
sondern nach der Art eines Pascal oder Kierkegaard. Teilhard bringt sein wis-
senschaftliches Denken, seine philosophische Spekulation und seine theologi-
sche Schau vor Gott, sein Denken bewegt sich im Spannungsfeld zweier Pole:
zwischen seinem eigenen Leben und Gott. Sein Denken wurzelt unauslésbar
in seiner Existenz. Er 1iBt alles, was er denkt, auf sich wirken; er erleidet es,
und er trigt es aus. Der Evolutionsgedanke, der Gedanke einer von Christus
durchwirkten und auf Christus zustrebenden Evolution, ist fiir ihn keine speku-
lative Angelegenheit, sondern eine religiose Wirklichkeit, deren Verfechtung
eine Existenzfrage ist. Daher sein fiir einen Wissenschaftler ungewohnter
Wunsch ein Jahr vor seinem Tode: «Nicht fiir mich, sondern fiir die Sache,
die ich vertrete (die des ,groBeren Christus®), moge der Herr mir ein gutes Ende
gewihren.» (Brief vom 28. 2. 1954. Klammern und Hervorhebungen von
Teilhard.)

In diesem Sinne ist auch Teilhards Gottesbeweis zu verstehen. Er lautet
vereinfacht: Gottes Existenz wird durch die Erfahrung der Liebe evident. Die
Liebe ist die Berithrungsfliche zwischen Mensch und Gott, und erginzend
148t sich sagen, daB} jede Art des Gotteserlebnisses, auch die als des Numinosen
und des Schrecklichen, direkt oder indirekt die Erfahrung einer Liebesbezie-
hung ist. — Der Beweis ist freilich kein rationaler Denkbeweis. Der logisch
angelegte Gottesbeweis bleibt beinahe immer unwirksam; nur der ohnehin
Gliubige nimmt ihn an; denn Argumente haben noch niemanden gliubig ge-
macht, sondern nur das Beispiel Giberzeugten Glaubens und der Liebe.

Teilhards Synthese ist eine groBangelegte, tieffundierte Verséhnung von
Wissenschaft und Religion. Sie basiert auf der wesensmiBigen Vertriglichkeit
der beiden und zeigt damit stillschweigend, daB der fiir unverséhnlich erklirte
Bruch zwischen Wissenschaft und Religion eine Folge menschlicher Unzu-

744



linglichkeit war, aber auch die Folge des Mangels an hinreichendem Glauben,
und zwar auch auf der Seite der Glaubenden, die nicht bereit waren, Gott in
seiner ihm zugemessenen GroBe zu denken.

Im Schnittpunkt von Wissenschaft und Religion steht Teilhards Denken,
ein existentiell-religioses, dessen EinfluBl auf das kiinftige wissenschaftliche,
philosophische, aber auch theologische Denken gewil sein diirfte, auch wenn
die etwas festgefahrene Denktradition sich nur zogernd der Vorurteile zu ent-
ledigen bereit ist. Teilhard zitiert mit 35 Jahren Kardinal Newman, als ahnte er
sein Schicksal: «Wer einer Wahrheit zum Sieg verhelfen will, ebe zhre Stunde
gekommen ist, liuft Gefahr, als Hiretiker zu enden.» (Brief vom 22. 7. 1916.
Hervorhebung von Teilhard.)

*

Werke von Teilhard de Chardin
(In der Reihenfolge ihrer Entstehung)

Der Gittliche Bereich (Le milieu divin)

Walter-Verlag, Olten-Freiburg i. Br, 1962

Ubersetzt von Josef Vital Kopp

Geschrieben 1926—1927
Diese Meditation iibet die Titigkeit des Christen in der Welt steht am Anfang von Teil-
hards Werk; sie nimmt die Zielsetzung des spiteren vorweg. Sie gibt Zeugnis davon, dal3
Teilhards Denken bereits ausgerichtet ist, bevot es das Problem der Evolution durchzudrin-
gen beginnt. Die religiose Erfahrung und das aus ihr entspringende Gottvertrauen sind die
bewegenden Elemente auch in seinem wissenschaftlichen Denken; im «Gottlichen Bereich»
erfahren sie ihre entscheidende Klirung.

Der Mensch im Kosmos (Le Phénoméne humain)

Verlag C. H. Beck, Miinchen 1959

Ubersetzt von Othon Marbach

Geschrieben 1938—1940
Es ist Teilhards Hauptwerk, das die einzelnen Phasen der Evolution von der Materie bis zut
Einmiindung in den Punkt Omega klar, auch fiir Laien gut verstindlich darlegt.

Die Entstebung des Menschen (Le Groupe zoologique humain)

Verlag C. H. Beck, Miinchen 1961
Ubersetzt von Giinther Scheel
Geschrieben 1949
Die ausfiihrliche Beschreibung der entscheidenden Phase der Evolution: der Hominisation.

Die Zukunft des Menschen (L’ Avenir de ’homme)

Walter-Vetlag, Olten-Freiburg i. Br. 1963

Ubersetzt von Lorenz Hifliger und Karl Schmitz-Moormann
Eine Sammlung von Aufsitzen aus den Jahren 1920—1952. Die Aufsitze behandeln die
humane und posthumane Phase der Evolution. Im Mittelpunkt der Untersuchungen steht
die Noosphire. Die Aufsitze prizisieren viele Erkenntnisse und Thesen. Die Beifiigung der
letzten Seite von Teilhards Tagebuch, dem 7. April 1955, sei dankbar vermerkt.

745



Briefe von Teilbard de Chardin

Entwurf und Entfaltung. Briefe aus den Jabren 1914—1919

(Genese d’une pensée. Lettres 1914—1919)

Verlag Karl Alber, Freiburg-Miinchen 1963

Ubersetzt von Eva Feichtinger
Dieser in sich geschlossene Briefband enthilt Briefe an Marguerite Teilhard-Chambon, Teil-
hards Cousine, die spiter unter dem Schriftstellernamen Claude Aragonnés bekannt wurde.
Die Briefe wurden mit wenigen Ausnahmen an der Front geschrieben. Sie lassen das Aus-
reifen von manchen spiter entfalteten Gedanken verfolgen und gewihren in die kluge und
behutsame Fihrung einer Secle Einblick, aber sie zeigen auch, wie Teilhard dem Bésen,
Leiden und Ubel, begegnet und es innerlich verarbeitet. Der Band ist ein schones Zeugnis
von seinem Gottvertrauen,

Gebeinmis und Verbeiffung der Erde. Reisebriefe 1923—1939

(Lettres de voyage 1923—1939)

Verlag Karl Alber, Freiburg-Miinchen 19632

Ubersetzt von Eva Feichtinger
Briefe aus der Zeit der geistigen Entfaltung Teilhards, aus den fruchtbaren Jahren seiner oft
abenteuerlichen Forschungstitigkeit in China und im iibrigen Osten. Es ist bedauerlich, daf3
der Bericht iiber die Entdeckung des Sinanthropus nicht beigefiigt worden ist.

Pilger der Zukunft. Neue Reisebriefe 1939—1955

(Nouvelles lettres de voyage 1939—1955)

Verlag Karl Alber, Freiburg-Miinchen 19622

Ubersetzt von Eva Feichtinger
Der letzte Lebensabschnitt brachte Teilhard zwar die innere Erfiillung, nicht aber die erwat-
tete Anerkennung. Aus der Auswahl der Briefe, die wohl aus Riicksicht auf Lebende etwas
knapp gehalten ist, gewinnt man nur hie und da Einblick in die Note, Angste und Leiden des
Denkers, der eher von den areligiosen Wissenschaftlern als von den Theologen geschitzt und
anerkannt wurde. Es ist zu hoffen, dal} die Briefe besondets aus dem letzten Jahrzehnt seines
Lebens bald in groBerem Umfang zuginglich gemacht werden.

Werke siber Teilbard de Chardin

Adolf Portmann: Der Pfeil des Humanen

Verlag Karl Alber, Freiburg-Miinchen 1963°
Der bekannte Biologe umreiB8t Teilhards Evolutionslehre mit groBer Klarheit und weist die
kritischen Punkte auf, Portmann hilt Teilhards christliche Interpretation der Evolution aller-
dings fiir fragwiirdig.

Olivier A. Rabut O. P.: Gespriche mit Teilbard de Chardin

(Dialogue avec Teilhard de Chardin)
Herder-Verlag, Freiburg-Basel-Wien 1961
Ubersetzt von Eva Feichtinger

746



Eine wertvolle Auseinandersetzung mit naturwissenschaftlichen, philosophischen und theo-
logischen Problemen in Teilhards Werk vom thomistischen Standpunkt. Frangois Meyers
«Problématique de I’évolution», die Rabut anstelle von Teilhards Konzeption empfiehlt,
diirfte iiberschitzt sein. In Rabuts Ausfithrungen macht sich eine gewisse Enge bemerkbar,
die die Uberholungsbediiftigkeit der aristotelisch-thomistischen Denkweise samt der Ter-
minologie verrit.

N. M. Wildier: Teilbard de Chardin (Herder-Biicherei)

Herder-Verlag, Freibutg-Basel-Wien 1962

Ubersetzt von Karl Schmitz-Moormann
Eine kurze, gut lesbare Darstellung des franzosischen Dogmatikers, als erste Einfiihrung in
Teilhards Werk sehr geeignet.

Der amerikanische Nachruhm Jakob Burckhardts

HANS RUDOLF GUGGISBERG

Die Geschichte der Vereinigten Staaten von Amerika hat Burckhardt nie stark
beschiftigt. Sie hat ihm kein Thema fiir ein besonderes, abgeschlossenes Werk
geliefert, auch nicht fiir einen Aufsatz oder einen Vortrag. Nur in Randbemer-
kungen kommt sie gelegentlich vor, in Werken, deren thematische Schwer-
punkte anderswo liegen. Dies ist der Fall in den «Weltgeschichtlichen Betrach-
tungen», in den unter dem Titel «Historische Fragmente» zusammengefaten
Vorlesungstexten und etwa auch in dem Vortrag «Uber das Englische als
kiinftige Weltsprache», den Burckhardt im Winter 1872/73 vor einem Kreis
junger Basler Kaufleute hieltl. Was man in diesen verstreuten AuBerungen er-
kennen kann, ist einerseits ein klares Verstindnis des Basler Historikers fiir die
welthistorische Bedeutung des Aufstiegs der amerikanischen Nation, ander-
seits aber doch auch das Vorhandensein ungenauer und zuweilen vollig irriger
Vorstellungen sowohl iiber die sozialen Zustinde als auch iiber die geographi-
schen und klimatischen Gegebenheiten des Landes. Ubet die personlichen Be-
ziehungen Burckhardts zu den Vereinigten Staaten, das heil3t zu amerikani-
schen Gelehrten und Europareisenden, kénnen nicht mehr als einige recht un-
sichere Vermutungen angestellt werden. Unter seinen zahlreichen Korrespon-
denten findet sich kein einziger Amerikaner2 Im Gegensatz zu den groBen
deutschen und englischen Historikern seiner Zeit hatte er keine Schiiler aus der

747



	Philosophische Probleme bei Teilhard de Chardin

