
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 8

Artikel: Philosophische Probleme bei Teilhard de Chardin

Autor: Gosztonyi, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophische Probleme bei Teilhard de Chardin

ALEXANDER GOSZTONYI

Selten ist einem wissenschaftUchen Werk eine so große Popularität widerfahren
wie dem Werk von Pierre Teilhard de Chardin. Popularität kann bedeuten, daß
das Werk eine Wahrheit aussagt, für die viele aufgeschlossen sind. Aber Popularität

birgt selbst für ein Kunstwerk, geschweige für ein wissenschafthches
Werk beträchtliche Gefahren in sich. Die Thesen, im Munde aUer, büßen von
der Differenziertheit ein; die Aussagen scheinen selbstverständUch, problemlos;

Größe und SubtiUtät der schöpferischen Intuition werden kaum noch
spürbar. Auf der anderen Seite erweckt die Popularität besonders bei
Wissenschaftlern und Denkern Widerstand gegen das Werk, nicht ohne eine Spur
von geistigem Snobismus.

Teilhards Werk ist aber nicht so leicht zugänghch wie seine Popularität
vermuten läßt. Es ist visionär, aus einer Inspiration höchster Quahtät in der Schau
eines mystisch veranlagten Denkers entstanden. Es ist eine Synthese, die kein
Erfahrungsgebiet außer acht läßt, jeder menschUchen WirklichkeitsSphäre
gegenüber aufgeschlossen ist und jede Wissenschaft gebührend berücksichtigt.
Sie ist offen, offen für das menschUch Zugängliche schlechthin.

Die Offenheit für die TotaUtät der Erlebnis- und Erkenntnisdimensionen
ist aber bereits ein entscheidendes Wahrheitskriterium; sie deutet auf einen
höheren, der Wahrheit näher stehenden Standpunkt, der auch die Umwege und
Irrwege als zur Wahrheit führend erkennen läßt. Konzeptionen, die wichtige
Lebensbereiche negieren müssen, um sich zu behaupten, wie etwa der Materialismus,

beschränken ihre Gültigkeit von vornherein. Die Offenheit für alle

Erfahrungsgebiete ist für den Leser Teilhards eine Forderung ; die Fruchtbarkeit

einer Auseinandersetzung mit dem Werk wächst im Maße der
Aufgeschlossenheit für die einbezogenen Dimensionen.

Versucht man die phÜosophischen Probleme im Werk durchzudenken, so
muß man die ganze Synthese, also auch die primär nicht philosophischen, nämlich

naturwissenschaftlichen und theologischen Probleme berücksichtigen. Die
Einheit der Synthese läßt keine Scheidung zu ; die Einzelgebiete sind aus der
Zusammenschau nicht herauszulösen. Auch methodisch nicht, was allerdings
nicht selbstverständUch ist; die lebhafte Diskussion um TeUhards Methode
beweist es zur Genüge.

Die Methode

Jede Wissenschaft hat ihre eigene Methode; sie entwickelt sie in der Untersuchung

der Phänomene. Reicht die Methode zur Erfassung der Phänomene

72 5



nicht aus, so wird sie geändert, und gerade die allmähUche Wandlung der
Methode ist eins der Charakteristiken für jede Wissenschaft.

ÄhnUch entwickelt jede Wissenschaft Kriterien für ihre WissenschaftUch-
keit. Als sicherstes Kriterium gilt heute noch die Formahsierbarkeit, womöglich

auf mathematischer Grundlage. Sind die Phänomene der mathematischen

FormaUsierung nicht zugänglich, so wird die Wissenschaftlichkeit nicht selten

in Frage gestellt, zum Beispiel bei den Geisteswissenschaften.
Die Wissenschaftlichkeit wird voUends problematisch, sobald man bemüht

ist, die Forschungsergebnisse in eine Synthese zu bringen. Jeder Wissenschaftler

verläßt den Boden seiner Wissenschaft, wenn er über das bloße Registrieren
der Phänomene hinauszugelangen versucht. Er beschreibt dann nicht mehr, er
deutet. Er verwendet Kategorien, die nicht aus seiner Wissenschaft stammen.
WiU er die Phänomene zusammen schauen, so muß er einen Standpunkt außerhalb

seines Gebietes einnehmen, und indem er sie systematisch zusammenfaßt,
philosophiert er bereits.

Nun hat aber die Philosophie keine aUgemeingültige Methode. Jeder
schöpferische Denker, der zu neuen Erkenntnissen vordringt, schafft sich eine

eigene Methode. Soviel philosophische Systeme, soviel Methoden. Vordergründig

ist jede philosophische Methode ein formales Prinzip, das sich im
logischen Aufbau und in der sprachlichen Ausdrucksweise kundgibt. Dieses

formale Prinzip ist aber kein konstruktives Schema, es läßt vielmehr eine
Wirklichkeit transparent werden, deren Formgesetz der Denker für das ganze
System als bestimmend annimmt.

Einige Beispiele: Für Kant stellt die klassische formale Logik das oberste

Denkgesetz dar, das die Struktur der menschlichen Vernunft modelliert. Er
baut also sein System auf diesem Denkgesetz auf und deduziert es aus ihm. —
Hegel sieht in der dreiphasigen Dialektik die wirklichkeitsschaffende
Selbstentfaltung des absoluten Geistes; er gebraucht diese dialektische Bewegung
zugleich als Methode, an der dann die Bewegung des Geistes ablesbar ist. —
Husserl betrachtet die Bewußtseinsphänomene als die letztmögUche WirkUchkeit;

ihre Beschreibung gilt als Methode: die der Phänomenologie.
Die Methode spiegelt also die vom Denker als höchste erkannte Wirklichkeit;

darum entsteht sie erst im Denken. Im Grunde genommen meint jeder
Denker, die Wirklichkeit auf die einfachste Weise beschrieben zu haben, und
derjenige, der eine absichtlich konstruktive Ausdrucksweise entwickelt oder
sich auf traditioneU festgelegte methodische Voraussetzungen beruft, gesteht
stiUschweigend, daß sein Denken die Probleme nicht durchdrungen hat.

Teilhard faßt die Gebiete der Naturwissenschaften, der Philosophie und der

Theologie in einer Einheit zusammen und beschreibt sie als eine zusammenhängende

WirkUchkeit. Seine Synthese entwirft somit ein einheithches Büd des

ganzen Kosmos. Seine Methode ist darum einheitlich. Er kann die Methode

gar nicht wechseln, je nach dem er als Biologe, Philosoph oder Theologe

726



spricht, denn die Einheitlichkeit der Sicht ist nur gewährleistet, wenn die
Begriffe aUer Erkenntnisgebiete bei jedem Schritt der Synthese zumindest
mitschwingen. Gerade dadurch, daß er die traditioneUen Methoden der Phüosophie

und der Theologie beiseiteschiebt, wird er den neuen Erkenntnissen auch
methodisch gerecht. Und zeigen sich Irrtümer bei der Auswertung seiner
Erkenntnisse, so sind sie nicht methodisch, sondern inhalthch bedingt.

Auch Teilhard gehngt es nicht, aUes klar durchzudenken. Seine Sprache ist
dann unscharf. Mitunter sieht er die Tragweite seiner Erkenntnisse nicht und
läßt sie unausgewertet. Manche deuthch formulierte Erkenntnisse verallgemeinert

er später zu sehr. Es sind Unsicherheiten, die jede so groß angelegte
Konzeption mit sich bringt.

Teilhards Methode ist einfach; sie ist weder spekulativ noch konstruktiv.
Er verweist auf Tatsachen, deren Verbindung, die Synthese, im eigenen
Erlebnis wurzelt. Jede formal-methodologische Analyse versagt aber vor einer
Synthese, weil diese letzten Endes nur erlebbar und erst vom Erlebnis her
darstellbar ist.

Teilhard denkt, indem er das menschUch Zugängliche auf sich wirken läßt,
austrägt und bewußt macht. So orientiert er die wissenschafthch ermittelten
Phänomene an einer tiefer Uegenden WirkUchkeit, der des Kosmos. Das
Erlebnis des Kosmos fäUt für Teilhard mit dem Gotteserlebnis zusammen. Die
WirkUchkeit des Kosmos ruht in der Wirkhchkeit Gottes, von der aus auch die
Wirklichkeit der Welt in einer durchgängigen Einheit erscheint.

Die Evolution

Die Grundlage von Teilhards Konzeption ist die Evolution. Daß das
Weltgeschehen evolutiv ist, steht heute kein ernstzunehmender Denker in Abrede.
Aber die Evolution kann zwei grundlegend verschiedene Deutungen erfahren.
Sie kann als das Produkt von Zufallsmomenten, rein kausal, oder aber als

gelenkt, teleologisch aufgefaßt werden. Meint man in der Aufeinanderfolge
der Entwicklungsstadien und der Arten eine zielstrebige Richtung fest-
steUen zu können, so ist man früher oder später gezwungen, die Wirkung einer

geistigen Größe anzunehmen. Einem gläubigen Denker wird das keine

Schwierigkeiten bereiten; er sieht in dieser geistigen Größe Gott und deutet
die Evolution von Gott her teleologisch. Dieselben Tatsachen können aber
auch als nur kausal zusammenhängende ZufaUsprodukte erscheinen, etwa
einem Nichtgläubigen. Dieeinschlägigen Wissenschaften wie Physik, Biologie und
Anthropologie lassen keine Entscheidung zu ; es ist der Forscher, der Denker,
der von außerwissenschaftüchen Motiven bestimmt eine Entscheidung trifft,
die dann auch seine Deutung festlegt.

Teilhards Entscheidung für die Teleologie ist von seinem Glauben her
bedingt; sie spricht überaU dort mit, wo Sinn und Finalitat der Evolution zur

727



Diskussion stehen. Sie ist ausschlaggebend auch für die Interpretation der
Mutationen, also der SprungsteUen in der evolutiven Entwicklung. Teilhard deutet

die Mutationen orthogenetisch. Die Orthogenese lehrt, daß jeder Sprung
in der Evolution : in der Vererbung und der Entstehung einer neuen Art, sich

planmäßig, in der Richtung auf größere Komphkation und Zentriertheit
vollzieht. Die Orthogenese liegt auch Teilhards Deutung der Materie zugrunde
und sie bestimmt im weiteren Verlauf der Evolution die Selektion und die Fi-
naUtät, die — wie noch zu besprechen sein wird — Wirkungen der Psyche sind.

Die Zeit

Die Achse der Evolution ist die Zeit. Die Annahme einer Zeitachse für das

Weltgeschehen ist nicht neu (vgl. Augustin, Hegel, Bergson). Neu ist hingegen

der von der modernen Physik angeregte Gedanke, daß im
kosmischgeschichtlichen Geschehen weder der Raum noch die Materie unverändert
bleiben oder nur Zustandsänderungen unterworfen sind. Raum und Materie
entstehen vielmehr in der Zeit, und sie ändern sich quahtativ. Sie sind wesensmäßig

zeitbedingt. Die Zeit entfaltet sich kegelförmig, was soviel sagen will,
daß die Zeit die Materie immer mehr « enträumUcht » ; sie setzt die Materie ins

Psychische um. Die Materiahtät der Materie und damit ihre RäumUchkeit
nimmt ab ; der Raum wird freilich nicht kleiner, sondern er wird ins Geistige
überführt. Der Mensch erlebt den Raum anders, abstrakter; seine Raumvorstellung

löst sich von der Bezogenheit zur Materie immer mehr ab.

Die Zeit trägt das Sein. Dies bedeutet, daß das Wesen der Dinge, im
Gegensatz zur klassischen Substanzlehre, nicht unveränderhch und ewig ist,
sondern in der Zeit entsteht und Wandlungen unterworfen ist. Man kann das

Wesen nur im Werden, evolutiv erfassen; jedes Ding nimmt eine unvertausch-
bare Stelle in der Evolution ein; die Evolution selbst ist unumkehrbar. Zur
Erfassung der Welt bedarf es also nicht eines Querschnittes wie bei Laplace
und Kant, sondern des Längsschnittes.

Die Phasen der Evolution

Teilhard unterscheidet drei Phasen in der Evolution. Sie umfassen die
Entwicklung i. der materiellen Welt als Molekularisation oder Kosmogenese,
2. des Lebens als VitaUsation oder Biogenese, 3. des Menschen und mit ihm
des Denkens als Planetisation oder Noogenese.

Die drei Phasen bringen je eine Sphäre hervor: 1. die Kosmogenese die
kosmische oder materielle Sphäre, 2. die Biogenese die Biosphäre, 3. die

Noogenese die Noosphäre. Die Ausdrücke sind zum Teil Wortschöpfungen
Teilhards, die bereits zum AUgemeingut wurden.

728



Die spätere Phase nimmt die frühere in sich auf, und jede Phase bereitet die

darauffolgende vor. Die Evolution ist noch in Entfaltung, die Weltentstehung
ist nicht abgeschlossen; der heutige Mensch lebt etwa in der Mitte der
Noogenese, an einem Wendepunkt.

In jeder Phase entfaltet sich eine WirkUchkeit, die jeweils den Schwerpunkt
der Evolution ausmacht: die der Materie, die der Psyche und die des Geistes.

Die Materie

Damit Teilhard auch die Materie in die Evolution einbeziehen konnte, mußte
er eine neue Theorie der Materie entwickeln.

Die Phüosophie behandelte das Problem der Materie bis zu diesem
Jahrhundert recht stiefmütterUch. Entweder galt die Materie als etwas, was dem
Geist entgegengesetzt und Träger des bösen Prinzips ist (wie in den duahsti-
schen Systemen oder bei Plotin), oder sie wurde in ihrer MateriaUtät gar nicht
beachtet (so im deutschen Idealismus). Erst als die Atomphysik erstaunhche

Forschungsergebnisse zeitigte, begann auch die Philosophie eine Theorie der
Materialität auszuarbeiten, gestützt auf die Erkenntnis der Physik, daß die
Materie in ihrem letzten Wesenskern unmateriell ist. Der sehr oft gebrauchte
Ausdruck Energie meint nun auch im folgenden diese Unmateriahtät der
Materie.

Teilhard unterscheidet zwei Arten von Energie in der Materie : die tangentiale

und die radiale. Die tangentiale ist die physikalische Energie, die Stabilität
und Anordnung der Elementarteilchen sicherstellt, Stofflichkeit, das heißt
MateriaUtät hervorruft oder als physikaUsch meßbare Energiestrahlung frei wird.
— Die radiale Energie treibt die Elementarteilchen zu einem immer komplexeren

und zentrierteren Zustand ihrer Anordnung. Letztere ist die treibende
Energie der Evolution.

Teilhard nimmt ferner an, daß beide Arten von Energie psychischer Natur
sind. Die psychische Natur bekundet sich bei der tangentialen Energie als

Sympathie, die die physische SoUdarität, also die Stabilität der Materie bewirkt,
in der radialen als Streben nach Komplexität und Zentriertheit. Der Komplexität

auf der physikahschen Seite entspricht Bewußtsein auf der psychischen
Seite. Die radiale Energie wirkt evolutiv, indem sie durch ein beständiges,
immer komplexeres und zentrierteres Anordnen der Materie diese nach Bewußtsein,

und zwar nach immer mehr Bewußtsein streben läßt.
Das Bedeutsame an Teilhards Auffassung der Materie ist, daß er die

Wirksamkeit psychischer Kräfte bereits auf der vorvitalen Stufe der Materie
ansetzt. Die Materie ist nicht tot, sie lebt. Ihre Lebensäußerung ist freiUch nur in
einer Zeitspanne von sehr hoher Größenordnung feststellbar; Teilhard als

Paläontologe ist aber gewohnt, in JahrmilUonen zu denken. — Die Kräfte, die
die Molekülbildung und also die Entstehung der Materie der Erde hervorge-

729



rufen haben, sind nach Teilhard nicht von außen hinzugekommen, sondern

lagen, beziehungsweise liegen in der Materie selbst. Sie haben in der Materie
einen Zustand vorbereitet, der die Entstehung des Lebens auf der Erde ermöglicht

hat. Diese Phase nennt Teilhard Modularisation oder Kosmogenese. Sie

umspannt die Entstehung der Elemente bis zur Ausbildung kompUzierter und
kompUziertester Moleküle. Tritt über Zwischenstufen (Viren, Bakterien) die
Zelle auf, so deutet dies keineswegs auf eine Bruchstelle in der Evolution,
sondern es ist ein Zeichen dafür, daß die psychische Natur der radialen Energie in
einem bestimmten Ausmaß frei wurde und unmittelbar zur Wirksamkeit
gelangen konnte. Das innere, verborgene, bis dahin nur im Streben nach
Komplexität und Zentriertheit sich äußernde Leben tritt nun in Erscheinung, aber

nicht sprunghaft, sondern allmählich, über ein reiches Vorfeld prävitaler
Zustände. Der Übergang von der Molekularisation zur Vitalisation ist fugenlos,
weil sämtliche vitalen Kräfte bereits im Stadium der reinen Materialität der
Materie am Werke sind.

Es ist die Aufgabe der Physik und der Biologie, sich mit dem Problem des

Phasenüberganges auseinanderzusetzen. Die Annahme eines fugenlosen
Übergangs scheint aber bereits gerechtfertigt zu sein. — Inwiefern die psychisch

genannten Kräfte in der ersten Phase der Evolution tatsächlich psychisch sind,
kann nicht ohne weiteres entschieden werden; es ist nicht zuletzt auch eine

terminologische Frage.
Wenn Teilhard annimmt, daß die beiden Energiearten der Materie psychischer

Natur sind, so meint er wohl folgendes : Aus der physischen Beschaffenheit

der Materie sind innere Anordnung, die verschiedenen Äußerungsformen
der Energie und die zunehmende Komplexität und Zentriertheit nicht erklärbar.

Die Physik stellt ledigUch fest, daß es solche Phänomene gibt; sie verweist
von einer bestimmten Größenordnung der Struktur an auf Kausalzusammenhänge,

die an der Gestaltung der Materie mitwirken. Was aber die Gestaltung
eigentUch hervorbringt, kann kein Forschungsgegenstand der Physik sein,
weil es nicht physikalisch-materieUer Natur ist. Da es nicht materieU ist, ist es

der MateriaUtät entgegengesetzt, und das nennt Teilhard psychisch. — Nun
muß aber diese Energie, der Teilhard psychische Natur zuschreibt, nicht unbedingt

psychisch sein, man könnte sie eher als geistige auffassen. Gerade die

Zielstrebigkeit sowohl in der Strukturierung wie auch in der evolutiven
Hervorbringung komplexer Gestalten erlaubt, auf finale und damit auf geistige
Kräfte zu schUeßen, deren Geistigkeit freilich nicht im menschhchen Sinne zu
nehmen und keineswegs als Bewußtsein zu bezeichnen ist, sondern eine
Geistigkeit außermenschhchen Ursprungs, die die ganze Evolution final ausrichtet.

— Vermutlich verstand auch Teilhard eine solche Geistigkeit, als er von der
Psyche sprach, unterschied er doch auch das Bewußtsein von der Psyche
nicht; freiUch, denn die klare Unterscheidung von Psyche und Geist blieb
selbst die Philosophie bis heute schuldig.

730



Teühard gebraucht nicht nur den Begriff der Psyche im weitesten Sinne,
sondern er spricht auch vom Bewußtsein bereits bei der Beschreibung der
ersten Phase der Evolution, und zwar, weil er das Bewußtsein in eine einseitige
Abhängigkeit zur Komplexität setzt ; und Komplexität entsteht schon auf den

untersten Stufen. — Es ist sehr schwer festzusteUen, auf welcher Stufe der
Entwicklung von Lebewesen Bewußtsein auftritt; es gibt psychische Phänomene
auf den unteren Stufen, die später bewußtseinsfähig werden oder zur Entfaltung

des Bewußtseins beitragen, es gibt aber auch andere, die ihre psychische
Eigenart beibehalten und überhaupt nicht bewußtseinsfähig sind, zum Beispiel
die nur durch Empfindung zugänghchen Vitalfunktionen des Organismus wie
auch alle unmittelbaren Kundgebungen der Psyche (Gefühl, Affekt und anderes

mehr).
Teilhard faßt unter «Bewußtsein» alle psychischen Phänomene zusammen;

so kann er den Begriff auch in der Darstellung der Stufen unterhalb der
Biosphäre verwenden; er verallgemeinert allerdings damit den Terminus zu sehr;
eine größere Differenzierung hätte auch das Problem des Bewußtseins schärfer
beleuchten können.

Teilhard hat mit seiner Theorie das Problem der Materie in ein neues Licht
gesteUt. Er sieht in der Materie die Wirksamkeit nichtmaterieller Kräfte, die in
der Materie keimhaft, virtueU mitenthalten sind und deren Entfaltung zu
psychischen und später geistigen Phänomenen führt. Seine Theorie beläßt die
Materie in ihrer eigenen Reahtät, sie mindert, im Gegensatz etwa zum
deutschen IdeaUsmus, die physisch-materielle und physikahsche Bedeutung der
Materie nicht im geringsten herab, sie bereichert vielmehr diese ihre Realität
um eine neue Dimension.

Die Psyche

Die treibende Kraft der Evolution ist die Psyche. Die Psyche kommt erst in
der Biosphäre in ihrer Eigenart zur Entfaltung, sie wirkt aber bereits in der
Materie in der Bildung von immer komplexeren und zentrierteren Einheiten,
das heißt im Streben nach immer größerem Bewußtsein.

In der Evolution bestehen zwei Tendenzen nebeneinander: die Selektion
und die Finalität. Sie sind Wirkungen der Psyche. Auf den unteren Stufen
herrscht die selektive Wirkung der Psyche vor, auf den höheren dominiert die
Finahtät im steigenden Maße.

Die Selektion vollzieht sich von der KausaUtät her betrachtet im Spielraum
des Zufalls; sie ist statistisch auswertbar; sie sichert die natürhche Auslese. In
der Selektion scheint die Psyche sich passiv zu verhalten, sie wirkt aber, wenn
auch verborgen, mit, sie richtet bereits die Selektion zielstrebig aus. Ihre
Zielgerichtetheit kommt aUerdings erst auf höheren Stufen, dann aber immer klarer
zum Vorschein.

731



Die FinaUtät zielt auf Erhöhung der Komplexität. Die Komplexität steUt
die vitale Achse der Evolution dar, während die Zeit die aUgemein-kosmische
Achse ist.

Die Komplexität ist ein Gradmesser des Bewußtseins. Da Teilhard unter
dem Terminus sämtliche Äußerungsformen der Psyche begreift, bildet nach
ihm die Komplexität die materielle Voraussetzung auch für die vitale und nicht
nur für die animaüsche und hominide Wirksamkeit der Psyche. Die psychische
Energie geht aus der materiellen (radialen) hervor und gelangt mit steigender
Komplexität immer freier zur Entfaltung. Sie befähigt die Lebewesen, in ihrer
steigenden Ordnung immer mehr Umwelteindrücke aufzunehmen und immer
differenzierter auf sie zu reagieren : die Reihe der Lebewesen nimmt an Bewußtsein

zu.
Da nach Teilhard die psychische Energie durch Umsetzung aus der

materiellen entsteht und da die Transformation, wenn auch von der Psyche final
gelenkt, sich kausal vollzieht, wird die Möghchkeit einer von der Materie
unabhängigen Psyche und deren unmittelbare Einwirkung auf die Wesen stiU-

schweigend ausgeschlossen. Teilhard diskutiert dieses Problem gar nicht.
Die heute noch im Anfangsstadium steckende Forschung beginnt aber

bereits nachzuweisen, daß die Sphäre der Psyche eine eigenständige WirkUchkeit
ist, die zwar weitgehend und mannigfach von der Materie, etwa vom Leib,
abhängt, die aber auch Wirkungen zeitigt, die ihre Unabhängigkeit von der
materieUen Grundlage erweisen. Es gibt eine große Anzahl psychischer Phänomene,

die nur von der Psyche her erklärbar sind (Gefühl, bestimmte Affekte,
Depression, Angst). Selbst im Tierreich gibt es Erscheinungen, die rein
psychischer Natur sein dürften, zum Beispiel die vielumstrittenen Instinkte. —¦

Erkennt man eine eigenständige psychische WirkUchkeit an, so muß man den
Gedanken an die Geschlossenheit der KausaUtät in der materieUen Welt
aufgeben, eine Konsequenz, die der Forschung neue Perspektiven eröffnet.

Die Arten des Bewußtseins

Teilhard differenziert das Bewußtsein erst von der animalischen Stufe an. Er
unterscheidet das direkte Bewußtsein, das den Tieren eigen ist, und das höhere,
das reflektive, das den Menschen auszeichnet.

Das direkte Bewußtsein hat die Fähigkeit zur Wahrnehmung. Man muß
ergänzend hinzufügen, daß mit der Wahrnehmung immer auch eine zweite Fähigkeit

ausgebildet wird: die Fähigkeit, die Reaktionen auf Empfindungen und
Umwelteinwirkungen hinauszuschieben. Das höhere Tier muß nicht auf die

Empfindung unmittelbar reagieren; es kann die Reaktion in eine Kette von
Vollzügen umwandeln. Darauf beruht die sogenannte Erfahrung der Tiere.
Je differenzierter das Bewußtsein, um so größer die Spannweite der Reaktion;

732



das direkte Bewußtsein ermögUcht dem Lebewesen, von der Umwelt in
zunehmendem Maße Distanz zu gewinnen.

Beim höheren, reflektiven Bewußtsein unterscheidet Teilhard zwei
Entwicklungsabschnitte: den anatomischen und den sozialen.

In dem anatomischen Entwicklungsabschnitt bildet sich das Gehirn aus,
das ein Maximum an Komplexität und Zentriertheit der organisierten Materie
aufweist. Die Ausbildung des Gehirns ist aber mit dem Erscheinen des ersten
Menschen noch nicht in ihr letztes Stadium getreten, ihre anatomische VoUendung

hat erst in geschichtlicher Zeit stattgefunden, oder sie ist noch im Begriff,
sich zu vollenden; wobei auch die individuell-menschliche Denkfähigkeit an
eine Grenze gelangt ist oder gelangen wird. Das Gehirn des einzelnen wird sich
nach Teilhard allerdings kaum noch wesentlich entwickeln, aber die Evolution
strebt weiterhin nach Komplexität und also nach einem Mehr an Bewußtsein.
Sie erhöht nicht mehr die Komplexität der Einzelorganismen, sondern sie faßt
die Einzelwesen in einen einheithchen Komplex zusammen, sie bildet ein «Gehirn

von Gehirnen », ein Gehirn der Menschheit. Die Evolution tritt damit in
die Phase der Sozialisation.

Die Sozialisation

Die SoziaUsation ist der letzte Abschnitt der Planetisation. In dieser nimmt der
Mensch die Erde in Besitz. Die Sozialisation ist dann eine Folge der Konvergenz.

Die Konvergenz vollzieht sich auf zwei Ebenen: materieU und psychischgeistig.

Der Mensch breitet sich in der Planetisation über die Erde aus; die

Begrenztheit der Erdoberfläche setzt aber der Ausbreitung der sich vermehrenden

Menschheit ein Ende ; die Menschen werden einer stetig steigenden
Kompression ausgesetzt, und die Ausbreitung geht in das Einrollen, in die Konvergenz

über : die Menschheit muß sich organisieren, um leben zu können.
Konvergenz bedeutet EinroUung im Sinne einer zunehmenden Organisierung. —¦

Gleichzeitig erreichen die Komplexität und das Bewußtsein im Individuum
ein Höchstmaß; das Wachstum des Bewußtseins übersteigt die persönUche
Sphäre und läßt das Bewußtsein aller konvergieren; der Mensch antwortet auf
die Konvergenz gezwungenermaßen mit der SoziaUsation.

Die SoziaUsation bedeutet nicht nur, daß der Mensch die Errichtung sozialer
Verhältnisse erstrebt; dies ist eine wünschenswerte Konsequenz der praktischen

Umformung des «Leibes » der Noosphäre, nämlich der Sozietät, sondern
die SoziaUsation unterstellt auch das Denken der VerantwortUchkeit in einem
Maße, das ihm früher nicht zukam. Das Denken reaUsiert Inhalte, Perspektiven,
Erkenntnisse, die für die ganze Menschheit von Bedeutung sind, sei es
technischer Art (Physik), sei es geistiger (PoUtik, Wissenschaft). Die Geltung der
Erkenntnisse ist total, auch wenn sie nur Teilerkenntnisse sind; die Handlung

733



hat globale Bedeutung, sobald sie ein Mindestmaß an Wirksamkeit überschreitet.

Teilhard verkennt nicht, daß auch der Verfälschung der Wahrheit totale

Gültigkeit verschafft werden kann (Ideologie). Er sieht aber auch, daß in jedem
Irrtum, selbst in der Lüge, Momente reahsiert werden, die zumindest ein
Minimum an relativer Gültigkeit aufweisen. So sind der totahtäre Staat, die
Rasseneugenik Zerrbilder und Abarten von Idealen, zu deren VerwirkUchung sie

dennoch als Vorstufen im Sinne von Umwegen dienen. Es zeugt von Teilhards
WeitbUck und der Größe seiner Persönlichkeit, daß er jedem noch so negativen
menschUchen Phänomen auch Positives abgewinnen und selbst in der Tiefe
des Bösen ein Krümchen Gutes erblicken kann. Jedes Phänomen hat einen
Platz in der menschUchen Entwicklungsgeschichte, und sei es ein Irrweg oder
eine Verirrung; denn es repräsentiert letzten Endes eine gute, selbst in der
Zerstörung aufbauende, psychisch-geistige Kraft. Es ist dies eine Schau, die
sich Teilhard aus einer mystischen Einsicht heraus eröffnet und die auch seine

Einstellung zum Problem des Bösen — wie noch zu schildern sein wird —-

bestimmt.
Die Soziahsation ist eine Steigerung der evolutiven Entfaltung geistiger

Kräfte durch räumliche und psychisch-geistige Konzentration. Das Bewußtsein

tritt mit der Sozialisation in eine überindividuelle Phase, die psychische
Energie wandelt sich in geistige um es entsteht die Noosphäre.

Die Noosphäre

Die Noosphäre bildet ein Überbewußtsein, an dem nicht nur aUe Forscher und
Denker, sondern alle Menschen wie Organe an einem Leib teilhaben. Der
einzelne kann nur dann produktiv sein, wenn er sich auf die materieUe oder
geistige Produktivität der anderen stützt. Die Komplexität des Bewußtseins
hat in der Noosphäre ein Maß erreicht, das die MögUchkeit des einzelnen
übersteigt. Universales Wissen kann sich niemand mehr aneignen. Die Leistung
jedes Menschen wird bedeutsam, jede gewissenhaft verrichtete Arbeit wird
wichtig, und zwar global wichtig : für die Totahtät der Menschheit und damit
für die Evolution. Gleich welcher körperUchen oder geistigen Tätigkeit ein
Mensch obhegt, er arbeitet an der Entfaltung der Noosphäre mit, seine Arbeit
hat direkt oder indirekt geistige Bedeutung.

Teilhard steUt die Noosphäre als ein überdimensioniertes Gehirn vor, dessen

materieUe Grundlage: Nervensystem und GangUen, die Technik ist. Die
Technisierung ermögUcht den unmittelbaren Austausch des Gedankengutes
und der Information durch die Kommunikationsmittel. Sie bedeutet eine
wesentUche Entlastung für den Menschen. Die Maschine entlastet ihn von der
körperUchen Anstrengung und das Elektronengehirn von der kombinatori-

734



sehen Denkleistung. Die Arbeitsweise des Menschen verlagert sich mit
zunehmender Technisierung von der körperUchen Arbeit zur geistigen hin.

Teilhard war sehr beeindruckt vom Zyklotron, das er in Berkeley-HiU
(Kalifornien) sah. Er beschäftigte sich auch mit der Leistung der elektronischen
Rechenmaschinen, deren Bedeutung er aber nicht überschätzte. Er erbUckte in
ihnen ein Instrument zur Entlastung und Abkürzung des kombinatorischen
Denkens, das das Denken selbst zu ersetzen auf keine Weise fähig ist.

Teilhard analysiert das Denken nicht, er deutet nur an, daß er das kombi-
native Denken nicht für das Denken schlechthin hält.

Das kombinative Denken ist ein schmaler Sektor der menschUchen

Denktätigkeit; seine Leistung unterUegt der Leistung des Elektronengehirns im
HinbUck auf Exaktheit und Zeit. Das menschliche, also eigentliche Denken
zeichnet sich aber durch zwei Wesenszüge aus, die das Elektronengehirn nicht
aufweisen kann: durch Sinnhaftigkeit und FinaUtät.

Wenn der Mensch denkt, so denkt er sinnhaft. Die Sinnhaftigkeit hebt das

Denken über die bloße Kombination hinaus. Sinnhaftigkeit bedeutet Einge-
ordnetheit des Gedachten in der Seinsordnung. Sinn weist auf die Seinsordnung

hin, auf eine Ordnung materieller, psychischer oder geistiger Art, die
sich immer auch in der Anschauungswelt manifestiert, sei es durch Entsprechung,

sei es als Wirkung. Das rein kombinative Denken hingegen entwirft
ein Ordnungsschema, das primär keine Beziehung zur Seinsordnung hat. Der
Mensch denkt nur dann rein kombinativ, wenn er ein Ordnungsschema, zum
Beispiel ein formaUogisches System, entwirft; das gewöhnUche kombinatorische

Denken, zum Beispiel das Rechnen, bezieht sich aber auf das Sein ; man
rechnet etwa mit Zahlen, die Währungswerte sind. Was das Kombinierte
bedeuten soll, kann nur der Mensch entscheiden, nicht die Maschine, und indem
der Mensch das Kombinierte auf die Seinsordnung bezieht, denkt er sinnvoll;
die Kombination der Maschine ist aber an sich sinnleer, die Maschine denkt
nicht, sie kombiniert.

Die FinaUtät des Denkens, die von der Finahtät in der Evolution zu
unterscheiden ist, bedeutet, daß das Denken auf etwas ausgerichtet ist. Der Mensch
nimmt das Zudenkende im Denken vorweg. Die Intention des Denkens ist
final bestimmt; Planung, Zielsetzung sind Erscheinungsformen der FinaUtät.
Indem der Mensch sinnhaft denkt, richtet er sein Denken auf die Seinsordnung
aus, die er erfassen oder verändern will. In der Denkintention nimmt er diese

Ordnung vorweg, er denkt von der Ordnung her. Er erfaßt etwa zuerst das

Problem, um es zu lösen ; er überlegt das Ziel, um die Handlung zweckmäßig
einzurichten. — Die reine Kombinatorik hat keine Intention, denn der Sinn
der Kombination Uegt in der Kombination selbst. Erst das menschUche Denken

stellt die Kombination in einen sinnvollen Zusammenhang und richtet
sie damit aus. So ist das Elektronengehirn in der FinaUtät des menschUchen
Denkens nur ein Vollzugsorgan.

735



Die Maschine ersetzt den Menschen und das menschUche Denken nicht, sie

entlastet ihn bloß. Auch die Noosphäre ist nicht durchgängig technisierbar.
Sie hat im Hinbhck auf die geistige Tätigkeit des Menschen wie auch das

menschUche Gehirn selbst nur instrumentalen Charakter.
Mit der Noogenese vollzieht sich die Umwandlung der psychischen Energie

in geistige : in der Noosphäre manifestiert sich auch die unmittelbare Wirkung
des Geistes.

Der Geist

Die rationahstische Philosophie hat den Begriff des Geistes einerseits veraUge-
meinert, andererseits aber verengt, indem sie Geist mit Vernunft gleichgesetzt
hat. Wesenthche Aspekte des Geistes sind damit naturgemäß unbeachtet
gebUeben, und es steht der Philosophie immer noch bevor, den Geist in seiner

eigenen Wirklichkeit zu erfassen und seine Erscheinungsweisen bei klarer
Abgrenzung gegen psychische Phänomene in ihrer Eigenart aufzuspüren.

Teilhard differenziert zwar den Geist nicht eigens, wie er ihn auch von der
Psyche nicht unterscheidet, aber er sieht, daß das Bewußtsein nur ein
Wirkungsfeld des Geistes unter anderen ist und daß die Vernunfterkenntnis nicht
die einzige Erfahrungsweise des Geistes ist.

In der Evolution wird die materieUe Energie allmähUch zur psychischen in
einer immer steileren Zuspitzung, und auch die psychische Energie wird
Schritt für Schritt umgeformt, begonnen mit der ersten Reflexion, mit der

Menschwerdung. Die geistige Energie wächst, sie wird immer freier, immer
unabhängiger von der materieUen und der psychischen Energie, aus denen sie

hervorgeht. Die geistige Energie äußert sich zunächst als Erweiterung und
Differenzierung des reflektiven Bewußtseins. Dazu paraUel steigert sich aber
auch die EmpfängUchkeit für das unmittelbar Geistige : das Gefühl wird
differenzierter, der Mensch wird aUmähhch fähig, sich dem Geist unmittelbar zu
öffnen, und eine spezifisch menschliche Möglichkeit bildet sich heraus: die
Sympathie.

Die Sympathie

Manche Formuherungen Teilhards erwecken den Anschein, als brächte die
durch Vermehrung verursachte Kompression der Menschen auch eine natürUche

Steigerung der Sympathie mit sich. Wo Teilhard sich aber zu dieser Frage
klar ausspricht, wird deuthch, daß die Sympathie durch materieU-leibUche
Verhältnisse nicht bedingt sein kann. Auch würde man die Gesamttendenz der
Konzeption verkennen, würde man den tragenden Faktor der Sympathie nicht
im Geistigen suchen. Denn die Sympathie, die der Noosphäre die eigentliche
Geistigkeit verleiht, entsteht in der unmittelbaren Wirkung des Geistes. Es ist

736



zwar ungewohnt zu denken, doch Sympathie ist keine psychische Angelegenheit,

sondern eine geistige. Sie ist mit psychischen Momenten oft reichUch

überdeckt, ihre QueUe Uegt aber in der Tiefe der menschUchen Geistigkeit.
— Die Zunahme der Sympathie ist freiUch nicht proportional zum Wachstum
des Bewußtseins ; Bewußtsein und Sympathie sind zwei komplementäre
Wirkungsweisen des Geistes. Sie ergänzen sich, und erst in ihrer Einheit verwirkhchen

sie den Geist.
Sympathie ist das Aufgeschlossensein dem Mitmenschen gegenüber, die

Liebe. Teühard weiß, daß Sympathie nur mögUch ist, wenn sie von dem
ermögUcht wird, auf den sie sich letzten Endes richtet : auf Gott. Der Mensch
muß aber nicht wissen, daß die MögUchkeit der Sympathie, also seine

Liebesfähigkeit, der Widerschein eines göttlichen Wirkens ist. Im karitativen, im
selbstlos Uebenden Menschen wirkt die Liebe Gottes, auch wenn er Gott nicht
beachtet oder ihn sogar leugnet. Es scheint, als käme in der Evolution in der
reflektiven Phase etwas hinzu, was nicht den evolutiven Kräften entstammt,
was zunächst im Verborgenen wirkt, um jeweils im einzelnen Menschen zur
voUen Entfaltung zu kommen, eben jener Sinn für Geistigkeit, deren Grundlage

die Liebe ist. Doch auch dieses Verborgene ist eine Kraftkomponente in
der Evolution, die entscheidende, die göttliche ; sie schheßt den Menschen für
den Geist auf, sie macht ihn spiritueU.

Die Spiritualität

Die SpirituaUtät ist eine Empfänglichkeit für die unmittelbare Wirkung des Geistes,

sie hält den Menschen Gott gegenüber offen. Sie ist eine innere Haltung
des Menschen, sie läßt im Menschen auch die Sympathie, die Liebe aufkommen.

Je differenzierter das Bewußtsein, um so differenzierter kann auch die
SpirituaUtät zur Auswirkung kommen. Die SpirituaUtät ist aber an sich vom
Bewußtsein unabhängig. Die InteUigenz steht keineswegs im geraden Verhältnis
zur Liebesfähigkeit eines Menschen. Die Noosphäre ist auch kein Endziel der
Evolution, sondern sie steht nur das Feld bereit, auf dem die Spiritualität sich

betätigen kann. Das Bewußtsein ist ein Instrument im Dienste der Geistigkeit.
Das Bewußtsein ist geistig, insofern das Denken eine geistige Tätigkeit ist.
Aber es steht nur eine Seite der geistigen Tätigkeit dar, und im HinbUck auf
den Geist selbst nicht einmal die entscheidende. Entscheidend ist die Haltung,
die Gesinnung des Menschen, also seine Liebesfähigkeit, und diese erst macht
den Menschen zum geistigen Wesen. Das Denken ist instrumental, die Liebe
aber ist die geistige ErfüUung. Die Liebe steuert die menschUche Existenz, das

Denken schafft ihr das Wirkungsfeld.
In der Noogenese vollzieht sich der Differenzierungsprozeß des Bewußtseins,

der ermögUcht, die SpirituaUtät reicher zu entfalten, Geist und Gott

737



differenzierter zu erkennen und dem Impuls seiner Liebe in aUen vom Bewußtsein

durchdrungenen Gebieten zu entsprechen.
Die bei diesen Ausführungen auftauchende Frage nach dem Verhältnis von

Geist und Gott wirft Teilhard nicht auf. Es dürfte aber klar sein, daß Geist
und Gott bei ihm nicht synonym sind; der Geist könnte vielmehr als die dem
Menschen zugewandte Wirkungsweise Gottes verstanden werden, wobei der
menschUche Geist das Offensein dieser Wirkung gegenüber und die Teilhabe

am Geist schlechthin bedeuten würde.
Ist die Noosphäre ein kollektives Überbewußtsein, so ist die SpirituaUtät

eine MögUchkeit des Individuums.

Das Individuum

Die Bedeutung des Individuums für beide Arten geistiger Tätigkeit ist
verschieden. Zwar ist es der Einzelmensch, der denkt und somit zur Erweiterung
und Differenzierung des Bewußtseins beiträgt, aber die Evolution geht über
den einzelnen hinweg. Die Umsetzung der psychischen Energie in die geistige
bedarf des einzelnen, doch es kommt letzten Endes nicht darauf an, welches

Individuum die Aufgabe löst und die Arbeit leistet. AUe tragen zur Bewußt-
werdung bei, und gerade dies erhöht den Wert jeder Arbeit; wenn aber der
einzelne versagt, findet die evolutive Energie andere, die ihrer Anforderung
entsprechen. Hierin hegt eine gewisse Ähnlichkeit zu Hegels Auffassung, für
den der Einzelmensch in der dialektischen Entfaltung des absoluten Geistes

nur ein auswechselbares Rädchen ist. Dies wäre auch in Teilhards Konzeption
der Fall, wenn die geistige Tätigkeit des Menschen ausschheßhch in der evolu-
tiv gelenkten Bereicherung des Bewußtseins bestehen würde.

Der Mensch denkt, und das bedeutet bei Teilhard nicht nur, daß er seinen

Verstand zweckmäßig gebraucht, sondern auch, daß er vergeistigt. Ob der
Mensch will oder nicht, er muß das Gedachte, die Erkenntnis existentiell
austragen. Er orientiert sich stets auch innerlich, das heißt aber geistig, nun nicht
im Sinne von Bewußtsein, sondern im Sinne von Spirituahtät. Er orientiert
sich an einem ihm zugänghchen Weltsinn, der ihm bewußt oder — wie sehr

häufig — unbewußt sein, der Gott ausschheßen oder vom Glauben getragen
sein kann. Dieser Weltsinn ist aber das Verständnis des Geistes, den jeder
Mensch auf seine Weise erlebt, erleidet und erkennt.

Der Mensch vollzieht die existentieUe Vergeistigung in der Entscheidung.
Wenn er eine Entscheidung fällt, so nimmt er die Verantwortung für sein
Denken und seine Handlung in der ganzen Tragweite auf sich. In der
Entscheidung steht er gewissermaßen abseits der Evolution, in der Freiheit. In der

Entscheidung vergeistigt er, indem er seine Persönhchkeit in die WirkUchkeit
umsetzt. AUes, was er fühlt, denkt, was bewußt und unbewußt in ihm hegt,
gelangt zur Aussage, wird zur Tat. Die Vergeistigung voUzieht sich darin, daß

73»



der Mensch die ganze ihm zur Verfügung stehende materieUe und psychische
Energie, Veranlagung und Wissen, vor seine eigene geistige Mitte bringt, von
dieser durchleuchten und ordnen, das heißt mit Sinn erfüUen läßt. Dieser Sinn
bestimmt die Entscheidung, er macht sie geistig. Der darauffolgende Akt,
Aussage oder Handlung, in dem sich die Entscheidung manifestiert, verwirkhcht

im Grunde genommen den Sinn, das Geistige im Menschen. Alles, was
durch die Entscheidung ins Leben gerufen wird, trägt die Prägung dieses im
Menschen lebenden, wirksamen Geistes an sich.

Die Entscheidung verwirkhcht den Sinn und damit den Geist auf eine ganz
andere Art als das verstandesmäßige Denken. Durch die Entscheidung gelangt
der Sinn in der Welt zur Wirkung, die intendierte geistige Wirklichkeit wird
auch in der materiellen Welt zur WirkUchkeit, wodurch die von ihr erfaßte
materielle Wirkhchkeit ihre Vergeistigung erfährt.

Die Fähigkeit zur Vergeistigung sichert dem einzelnen eine entscheidende
RoUe in der Evolution zu. Das Individuum ist der Schauplatz des oft dramatischen

Geschehens der Entscheidung und der Vergeistigung. Der
Einzelmensch trägt die Spannung aus, die aus der Anforderung des Geistes an den
WiUen des Menschen entsteht, eine Anforderung, die immer auch an seine

Liebesfähigkeit ergeht und die er in der Entscheidung beantwortet. Und da

jedes Menschenleben dieser Anforderung auf eine eigene Weise genügt, in
jedem Schicksal und jedem Charakter die Vergeistigung sich in einer
individueUen Eigenart vollzieht, die aUe — positiv oder negativ — den Geist
verwirklichen, ist das Individuum für die Evolution von größtem Belang.

Jeder Mensch muß die SpirituaUtät selbst erlangen, ohne sich auf das

aUgemeine Bewußtseinsniveau stützen zu können. Es entsteht daher die Frage,
ob die Evolution in der Vergeistigung überhaupt Fortschritt erzielen kann?

Der Fortschritt

Die Zunahme an Komplexität und damit an Bewußtsein ist ein Fortschritt.
Das Denken zeigt in der Richtung der verstandesmäßigen Bereicherung in
Forschung und Technisierung besonders in den letzten hundert Jahren zweifeUos
eine erstaunliche Entwicklung. TeÜhard weist in verschiedenen Lebensbereichen

auf, daß der Fortschritt in Wissenschaft und Technik das Ergebnis der
Evolution ist; ohne ihn wären die Probleme, vor die die Menschheit sich heute

gesteUt sieht, unlösbar.
Gibt es aber einen Fortschritt in der inneren Existenz des Menschen? TeÜhard

steht diese Frage und beantwortet sie mit nein. Indem der Mensch seiner

eigenen Entscheidung überantwortet ist, ist er von dem im Denken von
Generationen Errungenen unabhängig ; nur was er in sich trägt, bestimmt ihn. Es

gibt eine rein individueüe Entfaltung, das Werden der PersönUchkeit, und dies

setzt bei jedem Menschen neu ein.

739



Was erstrebt aber die Evolution : Fortschritt im verstandesmäßigen Denken
oder Vergeistigung? Teilhard sagt: beides. Die Zunahme an Erkenntnis und
Technisierung zieht freiUch die Erhöhung der Spiritualität in keiner Weise
nach sich. Die Evolution tendiert aber darauf, die Welt mit Geist zu
durchdringen, und dazu muß sie die Spirituahtät möghchst in jedem Menschen
erwecken. Würde die Spiritualität vom Menschen allein ausgehen, wäre die
Vergeistigung dem Individuum anheimgesteUt, so würde die Evolution keine

durchgängige Vergeistigung der Welt erzielen können, der Fortschritt in der

Entfaltung des Bewußtseins könnte sich sogar gegen die Tendenz der Vergeistigung

wenden, die Evolution wäre dann gescheitert.
Die Vergeistigung geht aber nicht nur vom Menschen aus. Der Mensch

vergeistigt, indem er eine Kraft in sich wirken läßt, eine Kraft, die am Ende der
Evolution in einem einzigen Punkt kulminiert. Auf diesen Punkt strebt die

ganze Evolution zu. Teilhard nennt ihn den Punkt Omega, Omega im Sinne

der Geheimen Offenbarung.

Der Punkt Omega

Diese Kraft durchwirkt vom Ende, vom Punkt Omega her die ganze Evolution.

Sie hat bereits beim Beginn der Schöpfung mitgewirkt, und jede in der

Schöpfung, in der Evolution wirksame, lenkende und treibende Energie ist
letzten Endes eine Erscheinungsweise dieser Kraft. Es ist eine göttUche Kraft,
die Kraft Christi; im Punkt Omega erreicht sie ihre Vollendung, in ihm wird
die vergeistigte Welt zu seinem verklärten mystischen Leib.

Christi leibUches Erscheinen markiert den großen Einschnitt in der Evolution,

wo die verborgene Gegenwart des Gottessohnes offenbar geworden ist.
Die Menschen, die der Spirituahtät zugängUch sind, vermögen von da an seine

Gegenwart nicht nur in den Glauben, sondern allmähUch auch in das

verstandesmäßige Bewußtsein aufzunehmen, ein Prozeß, der nach zweitausend Jahren
immer noch im Anfangsstadium steht. Die Erlösung sichert jedem Menschen

zu, trotz seiner wesensmäßig bösen Natur, der Verklärung teilhaftig werden zu
können. Sie ermögUcht damit auch die Teilnahme an der Vergeistigung. Die
Erlösung fängt das Böse auf, damit der Teilhabende am Bösen: der Mensch,
selbst im tiefsten Abgrund nicht verworfen sei, so daß auch der Böseste eine

göttliche Funktion im Weltgeschehen erfülle; denn die Erlösung vergöttUcht
das Böse.

Man darf die RoUe der Erlösung in Teilhards Konzeption nicht übersehen.

Auch wenn Teilhard nicht so sehr die Christusgestalt der Synoptiker als
vielmehr die der paulinischen Mystik bei der Schilderung der Evolution vor sich

hat, kommt der historischen Gestalt Jesu für die Evolution größte Bedeutung
zu. Würde man andererseits außer acht lassen, daß der auferstandene und in

740



der Himmelfahrt verklärte irdische Leib Christi kosmische Dimensionen
angenommen hat, so würde man das Christusbild selbst der Synoptiker ungebührlich

verengen, ja sogar verfälschen. Christus hat nicht nur eine historische und
heilsgeschichthche Bedeutung, sondern auch eine kosmische, worauf auch
Romano Guardini mit Nachdruck hingewiesen hat.

Die Einbeziehung von Christi Gestalt in die Evolution ermöglicht auch,
die Vergeistigung tiefer zu fassen. Die Vergeistigung ist ein Prozeß des

ChristUchwerdens. Kein Mensch ist Christ, sondern er wird Christ, falls ihm
Gnade zuteil wird. Was aber, wenn er nicht gläubig ist? Indem er das Positive,
das Gute in der Welt fördert und somit der Evolution dient, gehorcht er dem

göttlichen Auftrag. Es ist die Kraft Christi, die im Menschen wirkt, ob er dies
weiß oder nicht, zugibt oder nicht zur Kenntnis nimmt. Für die Evolution
genügt es, wenn der Mensch ihrer Intention folgt, aber der Einzelmensch ist
— bewußt oder unbewußt — der ständigen Auseinandersetzung mit Christus
zeitlebens ausgesetzt.

Die vom Punkt Omega ausgehende Kraft, die den Menschen durchdringt,
leistet die Vergeistigung, nicht der Mensch. Daß die Vergeistigung eine
übermenschliche Aufgabe ist, der kein Mensch von sich aus zu genügen fähig wäre,
daß niemand vor Gott hintreten kann, es sei denn von ihm gerufen, weiß
Teilhard aus tiefster Erfahrung; sein Leben war ja ein unablässiges Bemühen
um das Reich Gottes. Am Reich Gottes arbeiten heißt, in der ständigen Gegenwart

Gottes zu leben, sagt Teilhard. Vergeistigung bedeutet von hier aus
betrachtet, jede menschliche Möglichkeit, Leben und Bewußtsein, Existenz und
Wissen, Arbeit und Geistigkeit vor Gottes Angesicht zu bringen. So wird die
Welt mit göttlichem Sinn erfüllt und auf Gott hin vergeistigt. Auch der
wissenschaftliche und technische Fortschritt wird damit zum wahren Fortschritt
im Sinne des Geistes: Materie, Psyche und Bewußtsein werden nicht nur
erweitert, differenziert und organisiert, sondern auch in der Existenz aufgefangen
und mit Sinn, mit Geist erfüUt. Spiritualität bedeutet die Fähigkeit zur
Vergeistigung, Vergeistigung aber bedeutet : Mühsal und Leiden, Arbeit und
Meditation auf sich zu nehmen, bewußt auszutragen, um sie Gott zu weihen, um die
somit durchdrungene und in sich aufgenommene Welt in die Wirklichkeit
Gottes zu überführen.

Die Evolution spaltet sich vom Erscheinen des Menschen an in zwei Zweige :

die eine führt die Tendenz der Evolution gradhnig weiter und erstellt die
Noosphäre, die als Instrument zur Bewältigung irdischer Aufgaben dient; die
zweite steigt nach oben und reißt alles Vergeistigte mit sich. Im ersten Zweig
wirkt die verborgene Kraft Gottes, im zweiten die offene, alles in steigendem
Maße durchdringende, die an der historischen Stelle als die Kraft Christi offenbar

wird. Insofern verzeichnet also die Evolution auch in dieser zweiten Richtung

einen ständigen Fortschritt. — Die beiden Zweige der Evolution stehen
sich nicht feindlich gegenüber, sondern sie ergänzen sich. Wenn daher die

741



Endphase der Evolution eine Scheidung heraufbeschwört, so geht diese durch
beide Zweige, ohne sie voneinander zu trennen.

Das Ende der Evolution

Teilhard erwägt mehrere Möghchkeiten, wie die Evolution enden könnte. Die
extremen Lösungen hält er für unwahrscheinhch : die aües erfassende Vergeistigung

im Sinne einer radikalen, wenn auch nicht kirchUchen Christifizierung,
und die totale Vernichtung. WahrscheinUch scheintTeilhard folgende MögUchkeit

zu sein: der nach oben strebende Zweig der Evolution erreicht eine

höchstmögliche Vergeistigung, die die Welt, in der der untere Zweig wirksam
ist, ««/vergeistigt. Was übrig bleibt, der widerstrebende Rest, fällt der
Auflösung oder der Vernichtung anheim. In dieser Kulmination erreicht die
Evolution den Punkt Omega, der mystische Leib Christi wird zur WirkUchkeit,
und zwar auch zur materieUen. Was nicht vergeistigt wird oder werden kann,
wird unwirkhch. Die Scheidung ist endgültig, sie geht durch aUe Schichten
der Welt. Der Endzustand besiegelt aber nicht einfach die Trennung ursprünglicher

Gegensätze wie Geist und Materie oder Psyche und Materie. Vielmehr
bildet die Materie, insofern sie durch die Vergeistigung mitverklärt wird, mit
Psyche und Geist weiterhin eine wesenhafte Einheit. Am Ende der Evolution
wird nicht die Materie schlechthin ausgeschieden, sondern das Nicht-Vergeistigte,

und dazu gehören auch Psychisches und Geistiges. In dieser Ansicht
Teilhards bekundet sich eine wesentlich höhere Bewertung der Materie, als sie

in der nichtmateriahstischen Philosophie bisher übUch war.
Die eschatologische Scheidung ist naturgemäß eine Scheidung zwischen

Gut und Böse. Sie geht mitten durch die Welt, da aUe drei WirkUchkeiten : die
materieUe, die psychische und die geistige gut und böse sind, beziehungsweise
sein können; keine von ihnen ist also das schlechthin Böse.

Das Böse

Teühard erörtert das Problem vom Ursprung des Bösen, wie vielfach
beanstandet, nicht hinreichend. Er übersieht jedoch das Böse, das Leiden und
Übelstände verursacht, keineswegs ; nur nimmt das Prinzip des Bösen in seiner
Konzeption nicht den seiner effektiven Wirkung gebührenden Raum ein.

Das Problem des Bösen freihch ist menschhch unlösbar. Der Standpunkt,
von dem aus das Problem einigermaßen fruchtbar behandelt werden kann,
muß daher jenseits der aUgemein menschhchen Perspektive gesucht werden.
Teilhards Standpunkt ist der des Gläubigen. Von hier aus kann er den Sinn
der Evolution erfassen, der — wie eingangs ausgeführt — aus den
wissenschafthchen Fakten nicht zu deduzieren ist; von hier aus deutet er auch das

Böse in der Welt dem Sinn der Evolution entsprechend. Bereits 1915 schreibt

742



er aus dem Feld, kurz nach einem mehrtägigen, verlustreichen Angriff: «So
wie Gott, will er eine geheihgte Seele machen, zunächst eine natürUche Seele

schaffen muß, die er sodann Ärnatürlich macht, ebenso (jedoch im
entsprechenden Verhältnis) mußte der Schöpfer, um den ,wunderbaren' Kosmos
zu bilden, aus dem das Leiden verbannt sein sollte, ein Universum nehmen, in
dem das Leiden die natürliche Voraussetzung für Leben und Fortschritt war. »

(Brief vom 7. 10. 1915. Klammern und Hervorhebungen von Teilhard.)
Leiden und Übel sind nur Wirkungen des Bösen; es gibt auch das Böse an

sich, das von ihnen unterschieden werden muß. Teilhard schenkt dieser
Unterscheidung zu wenig Aufmerksamkeit; das Böse aber, dessen erschütternd
große Gewalt und zerstörerische Macht jeder, auch in der eigenen Seele,
erahnen kann und von dessen lastender Gegenwart Depressionen und Ängste,
die die Welt durchsetzen, zeugen, hat auch Teilhard erfahren: Andeutungen
in seinen Briefen verraten es.

Aber seine Gotteserfahrung war tiefer. So tief, daß sie auch die Erfahrung
des Bösen überdeckte. Daher Teilhards vielgerühmter und vielgescholtener
Optimismus : sein Optimismus ist ein schlichtes Gottvertrauen. Ihm wurde die
Gnade zuteil, sich in Gott geborgen zu fühlen. Er erfühlte das ganze Universum

in sich, so daß er auch das Universum in Gott aufgehoben sah: in der
Vision einer von Gott ausgehenden und auf Gott zulaufenden Evolution.

Das Böse an sich bedeutet für ihn von hier aus gesehen eine gottgewoüte
Motorik der Evolution, das mit seiner gesamten schrecklichen und
schreckenerregenden Wirkung in Gottes Plan Platz hat. Teilhards Optimismus Uegt die
Einsicht zugrunde, daß man Gott nicht groß genug denken kann. Sieht er das

abgrundtief Böse zumindest der Möghchkeit nach in jedem Menschenherzen
und erfährt er auch schmerzhch beinahe tägUch die Abgewandtheit der
Menschen von Gott, besonders von Christus, so bagatellisiert er dies keineswegs,
um sich von einem fälschhch sogenannten Pessimismus zu bewahren, sondern

er versucht, auch diese Erfahrung zu vergeistigen, indem er das gesichtete
Böse in seinem voUen Umfang vor Gott bringt. Selbst den totalen Untergang
der Menschheit, die das Scheitern der Evolution bedeuten würde, hält er für
mögUch, wenn auch nicht für wahrscheinhch, denn obwohl er anscheinend das

ganze Weltgeschehen zu erklären sucht, weiß er, wie ungemein beschränkt das

menschliche Wissen ist und daß Gott unendlich hoch über der Welt steht, so
daß selbst ein Weltuntergang vielleicht einen Schritt in ein höheres Dasein
bedeuten würde. Und da Teilhard eigentheh stets von dieser höheren, göttlichen
Wirkhchkeit her denkt, ist er kein Optimist, sondern ein schlichter Realist.

Ausblick

Die ProblemfüUe, die Teühards Werk aufwirft, ist mit diesen Hinweisen freiUch

nicht erschöpft. Aber nicht nur die neuartige Sicht der Probleme macht das

743



Werk zu einem der bedeutsamsten und fruchtbarsten der abendländischen
Geistesgeschichte, sondern auch die Art seines Denkens, die sich in der ganzen
Synthese Schritt für Schritt bekundet. Es ist eine Denkweise, die zwar durchaus
in der Linie der natürhchen Entwicklung des philosophischen Denkens in
neuerer Zeit liegt, aber erst in Teilhards Denkleistung voll und überzeugend
zur Entfaltung kommt.

Teilhard verknüpft auf eine ungekünstelte Weise den Rationahsmus und den
Irrationahsmus, zwei Denkweisen, die seit der Neuzeit zu unversöhnlichen
Extrempositionen führten. Teilhard schätzt die Vernunft als Instrument sehr
hoch ein, aber er weiß, daß das positive Denken an sich steril ist. Andererseits
konfrontiert er das zur Spekulation neigende irrationale Denken mit den
positiven Wissenschaften und versucht eine rationale Durchleuchtung der kosmischen

Probleme. Fruchtbar werden beide, das rationale und das irrationale
Denken erst, wenn der Denker bestrebt ist, das wissenschaftUch-philosophi-
sche Denken mit dem existentiellen durchzusetzen und das Gedachte existentiell

auszutragen. Existentielles Denken: nicht im heutigen zerfaserten Sinne,
sondern nach der Art eines Pascal oder Kierkegaard. Teilhard bringt sein
wissenschaftliches Denken, seine philosophische Spekulation und seine theologische

Schau vor Gott, sein Denken bewegt sich im Spannungsfeld zweier Pole :

zwischen seinem eigenen Leben und Gott. Sein Denken wurzelt unauslösbar
in seiner Existenz. Er läßt aUes, was er denkt, auf sich wirken; er erleidet es,

und er trägt es aus. Der Evolutionsgedanke, der Gedanke einer von Christus
durchwirkten und auf Christus zustrebenden Evolution, ist für ihn keine spekulative

Angelegenheit, sondern eine reUgiöse WirkUchkeit, deren Verfechtung
eine Existenzfrage ist. Daher sein für einen Wissenschaftler ungewohnter
Wunsch ein Jahr vor seinem Tode: «Nicht für mich, sondern für die Sache,

die ich vertrete (die des ,größeren Christus'), möge der Herr mir ein gutes Ende

gewähren.» (Brief vom 28. 2. 1954. Klammern und Hervorhebungen von
Teilhard.)

In diesem Sinne ist auch Teilhards Gottesbeweis zu verstehen. Er lautet
vereinfacht: Gottes Existenz wird durch die Erfahrung der Liebe evident. Die
Liebe ist die Berührungsfläche zwischen Mensch und Gott, und ergänzend
läßt sich sagen, daß jede Art des Gotteserlebnisses, auch die als des Numinosen
und des Schrecklichen, direkt oder indirekt die Erfahrung einer Liebesbeziehung

ist. — Der Beweis ist freüich kein rationaler Denkbeweis. Der logisch
angelegte Gottesbeweis bleibt beinahe immer unwirksam; nur der ohnehin

Gläubige nimmt ihn an ; denn Argumente haben noch niemanden gläubig
gemacht, sondern nur das Beispiel überzeugten Glaubens und der Liebe.

Teilhards Synthese ist eine großangelegte, tieffundierte Versöhnung von
Wissenschaft und ReUgion. Sie basiert auf der wesensmäßigen VerträgUchkeit
der beiden und zeigt damit stiUschweigend, daß der für unversöhnlich erklärte
Bruch zwischen Wissenschaft und ReUgion eine Folge menschhcher Unzu-

744



länghchkeit war, aber auch die Folge des Mangels an hinreichendem Glauben,
und zwar auch auf der Seite der Glaubenden, die nicht bereit waren, Gott in
seiner ihm zugemessenen Größe zu denken.

Im Schnittpunkt von Wissenschaft und ReUgion steht Teilhards Denken,
ein existentiell-religiöses, dessen Einfluß auf das künftige wissenschaftliche,
philosophische, aber auch theologische Denken gewiß sein dürfte, auch wenn
die etwas festgefahrene Denktradition sich nur zögernd der Vorurteile zu
entledigen bereit ist. Teilhard zitiert mit 3 5 Jahren Kardinal Newman, als ahnte er
sein Schicksal: «Wer einer Wahrheit zum Sieg verhelfen will, ehe ihre Stunde

gekommen ist, läuft Gefahr, als Häretiker zu enden.» (Brief vom 22. 7. 1916.

Hervorhebung von Teilhard.)
*

Werke von Teilhard de Chardin

(In der Reihenfolge ihrer Entstehung)

Der Göttliche Bereich (Le milieu divin)

Walter-Verlag, Olten-Freiburg i. Br. 1962
Übersetzt von Josef Vital Kopp
Geschrieben 1926—1927

Diese Meditation über die Tätigkeit des Christen in der Welt steht am Anfang von
Teilhards Werk; sie nimmt die Zielsetzung des späteren vorweg. Sie gibt Zeugnis davon, daß
Teilhards Denken bereits ausgerichtet ist, bevor es das Problem der Evolution durchzudringen

beginnt. Die reHgiöse Erfahrung und das aus ihr entspringende Gottvertrauen sind die

bewegenden Elemente auch in seinem wissenschaftlichen Denken ; im « Göttlichen Bereich »

erfahren sie ihre entscheidende Klärung.

Der Mensch im Kosmos (Le Phénomène humain)

Verlag C. H. Beck, München 1959
Übersetzt von Othon Marbach
Geschrieben 1938—1940

Es ist Teilhards Hauptwerk, das die einzelnen Phasen der Evolution von der Materie bis zur
Einmündung in den Punkt Omega klar, auch für Laien gut verständlich darlegt.

Die Entstehung des Menschen (Le Groupe zoologique humain)

Verlag C. H. Beck, München 1961
Übersetzt von Günther Scheel
Geschrieben 1949

Die ausführliche Beschreibung der entscheidenden Phase der Evolution: der Hominisation.

Die Zukunft des Menschen (L'Avenir de l'homme)

Walter-Verlag, Olten-Freiburg i. Br. 1963
Übersetzt von Lorenz Häfliger und Karl Schmitz-Moormann

Eine Sammlung von Aufsätzen aus den Jahren 1920—1952. Die Aufsätze behandeln die
humane und posthumane Phase der Evolution. Im Mittelpunkt der Untersuchungen steht
die Noosphäre. Die Aufsätze präzisieren viele Erkenntnisse und Thesen. Die Beifügung der
letzten Seite von Teilhards Tagebuch, dem 7. April 1955, sei dankbar vermerkt.

745



Brieje von Teilhard de Chardin

Entwurf und Entfaltung. Briefe aus den Jahren 1914—1919

(Genèse d'une pensée. Lettres 1914—1919)
Verlag Karl Alber, Freiburg-München 1963
Übersetzt von Eva Feichtinger

Dieser in sich geschlossene Briefband enthält Briefe an Marguerite Teilhard-Chambon,
Teilhards Cousine, die später unter dem Schriftstellernamen Claude Aragonnès bekannt wurde.
Die Briefe wurden mit wenigen Ausnahmen an der Front geschrieben. Sie lassen das
Ausreifen von manchen später entfalteten Gedanken verfolgen und gewähren in die kluge und
behutsame Führung einer Seele Einblick, aber sie zeigen auch, wie Teilhard dem Bösen,
Leiden und Übel, begegnet und es innerlich verarbeitet. Der Band ist ein schönes Zeugnis
von seinem Gottvertrauen.

Geheimnis und Verheißung der Erde. Reisebriefe 192}—19)9

(Lettres de voyage 1923—1939)
Verlag Karl Alber, Freiburg-München 19633
Übersetzt von Eva Feichtinger

Briefe aus der Zeit der geistigen Entfaltung Teilhards, aus den fruchtbaren Jahren seiner oft
abenteuerlichen Forschungstätigkeit in China und im übrigen Osten. Es ist bedauerlich, daß
der Bericht über die Entdeckung des Sinanthropus nicht beigefügt worden ist.

Pilger der Zukunft. Neue Reisebriefe 19)9—ifjj
(Nouvelles lettres de voyage 1939—1955)
Verlag Karl Alber, Freiburg-München 19622
Übersetzt von Eva Feichtinger

Der letzte Lebensabschnitt brachte Teilhard zwar die innere Erfüllung, nicht aber die erwartete

Anerkennung. Aus der Auswahl der Briefe, die wohl aus Rücksicht auf Lebende etwas
knapp gehalten ist, gewinnt man nur hie und da Einblick in die Nöte, Ängste und Leiden des

Denkers, der eher von den areligiösen Wissenschaftlern als von den Theologen geschätzt und
anerkannt wurde. Es ist zu hoffen, daß die Briefe besonders aus dem letzten Jahrzehnt seines
Lebens bald in größerem Umfang zugänglich gemacht werden.

Werke über Teilhard de Chardin

Adolf Portmann: Der Pfeil des Humanen

Verlag Karl Alber, Freiburg-München 19635

Der bekannte Biologe umreißt Teilhards Evolutionslehre mit großer Klarheit und weist die
kritischen Punkte auf. Portmann hält Teilhards christliche Interpretation der Evolution
allerdings für fragwürdig.

Olivier A. Rabut O. P.: Gespräche mit Teilhard de Chardin

(Dialogue avec Teilhard de Chardin)
Herder-Verlag, Freiburg-Basel-Wien 1961
Übersetzt von Eva Feichtinger

746



Eine wertvolle Auseinandersetzung mit naturwissenschaftlichen, philosophischen und
theologischen Problemen in Teilhards Werk vom thomistischen Standpunkt. François Meyers
«Problématique de l'évolution», die Rabut anstelle von Teilhards Konzeption empfiehlt,
dürfte überschätzt sein. In Rabuts Ausführungen macht sich eine gewisse Enge bemerkbar,
die die Überholungsbedürftigkeit der aristotelisch-thomistischen Denkweise samt der
Terminologie verrät.

N. M. Wildier: Teilhard de Chardin (Herder-Bücherei)

Herder-Verlag, Freiburg-Basel-Wien 1962
Übersetzt von Karl Schmitz-Moormann

Eine kurze, gut lesbare Darstellung des französischen Dogmatikers, als erste Einführung in
Teilhards Werk sehr geeignet.

Der amerikanische Nachruhm Jakob Burckhardts

HANS RUDOLF GUGGISBERG

Die Geschichte der Vereinigten Staaten von Amerika hat Burckhardt nie stark

beschäftigt. Sie hat ihm kein Thema für ein besonderes, abgeschlossenes Werk
geliefert, auch nicht für einen Aufsatz oder einen Vortrag. Nur in Randbemerkungen

kommt sie gelegentlich vor, in Werken, deren thematische Schwerpunkte

anderswo hegen. Dies ist der Fall in den «Weltgeschichtlichen Betrachtungen

», in den unter dem Titel «Historische Fragmente» zusammengefaßten
Vorlesungstexten und etwa auch in dem Vortrag «Über das Englische als

künftige Weltsprache», den Burckhardt im Winter 1872/73 vor einem Kreis
junger Basler Kaufleute hielt1. Was man in diesen verstreuten Äußerungen
erkennen kann, ist einerseits ein klares Verständnis des Basler Historikers für die
welthistorische Bedeutung des Aufstiegs der amerikanischen Nation, anderseits

aber doch auch das Vorhandensein ungenauer und zuweilen völhg irriger
Vorstellungen sowohl über die sozialen Zustände als auch über die geographischen

und klimatischen Gegebenheiten des Landes. Über die persönUchen
Beziehungen Burckhardts zu den Vereinigten Staaten, das heißt zu amerikanischen

Gelehrten und Europareisenden, können nicht mehr als einige recht
unsichere Vermutungen angesteUt werden. Unter seinen zahlreichen Korrespondenten

findet sich kein einziger Amerikaner2. Im Gegensatz zu den großen
deutschen und enghschen Historikern seiner Zeit hatte er keine Schüler aus der

747


	Philosophische Probleme bei Teilhard de Chardin

