
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 6

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

DIE HÖFISCHE LITERATUR DES ABENDLANDES

ZweifeUos kommt dem Erscheinen des

dritten und letzten Teiles (die Bände 4 und 5)

von Reto R. Bezzolas Werk: «Les origines et
la formation de la littérature courtoise en
occident (500—1200)» eine Bedeutung zu, die
weit über den Bereich der mediävistisch
gerichteten Romanistik hinausgreift1. Der
Abschluß dieses während über zwei Dezennien
von dem Zürcher Romanisten zielstrebig zu
Papier gebrachten Opus tripartitum über die
Genese der abendländischen höfischen Dichtung

ist ein Markstein für die Mediävistik
insgesamt. Schon die Grundintention des

Werks, den Zusammenhang zwischen
Fürstenhof und daselbst sich bildender Literaturtradition

darzutun, impliziert die Absicht,
erst einmal höfische Kultur als Ganzes sehen

zu können. Neben dem Einblick in die
schwierigen Textverhältnisse der mittelalterlichen

Literaturüberlieferung erfordert das

eine umfassende Kenntnis geistesgeschichtlicher,

sittengeschichtlicher und allgemein
historischer Tatbestände, eine Fülle von
Blickweisen also, die das Vermögen eines
einzelnen zu übersteigen scheint. Bezzola
jedoch ist es gelungen, eine Kulturgeschichte
des abendländischen Mittelalters unter dem
Leitthema der dort sich formierenden Literatur

zu schreiben und gleichsam in einer die
Standpunkte und Ergebnisse der Romanistik,

Mediolatinistik und der Historie
zusammenfassenden Optik das Tableau jener
höfischen Kultur zu zeichnen, die immer
noch nicht wenig Gestaltungsfaktor unserer
eigenen Kultur ist.

Die uns jetzt selbstverständlich erscheinende

Absicht Bezzolas, das literarhistorische

Klischee «Höfische Literatur» auf seine
realhistorische Gültigkeit zu testen und die
Rolle des Fürstenhofs bei der Bildung einer
Laienkultur und LaienUteratur in konkretesten

Zusammenhängen aufzuschlüsseln, ist
eine bloße Selbstverständlichkeit après coup.
Man darf sich nicht darüber täuschen, daß

— solange der Topos einer «Höfischen
Literatur» unausgewiesen bUeb — die Rede
davon weitgehend hypothetisch und wenig
vertrauenerweckend sein mußte ; mit andern
Worten : Seit Bezzolas Werk voUständig
vorliegt, läßt sich ohne terminologische
Verstimmung von höfischer Literatur reden;
das Klischee ist zu einem der wenigen, festen

Begriffe mittelalterlicher Literaturbetrachtung

geworden. Was das bedeutet, vermag
der am besten zu ermessen, der — sei es als

Romanist oder Germanist — diese Hypothese

bisher nur mit schlechtem Gewissen
handhabte. Ein schneller Verweis auf Bezzolas

Leistung schafft nun den notwendigen
Rückhalt. Der Rezensent macht sich keiner
Übertreibung schuldig, wenn er daher auf
den Summencharakter dieser umfänglichen
Einführung in die laikale, höfische Kultur
des Mittelalters hinweist. Es handelt sich
tatsächlich um eine « Summe » im gut
mittelalterlichen Sinn, um eine systematisch (hier
historisch und kulturell) geordnete Schau des

verfügbaren Wissens.
In einem ersten (1944 erschienenen und

deshalb damals unbeachteten) und einem
zweiten (i960 publizierten) Teil verfolgte
Bezzola die Konstanz eines von der
römischkaiserlichen Hofkultur über die Spätantike
dem Mittelalter mit seinen feudalen
Vergesellschaftungsformen übermittelten Bil-
dungs- und Dichtungsideals. In der Übereinkunft

antiker, christlicher und aufkeimend
nationaUstischer Komponenten der
abendländischen Bildung konkretisierte sich eine
Laienkultur eigenen, unableitbaren Rechts,
eine Profankultur, in deren Zentrum die
Promulgation des «honnête homme» und die
poetische Exaltation der Frau standen. Das
Werden einer volkssprachlich-nationalen
Literatur wurde legitimer Ausdruck einer
sich immer selbstbewußter äußernden,
feudal-aristokratischen Gesellschaft, die bei Bezzola

unter Aufwand eines ungeheuren Ma-

558



terials in voUer historischer Präsenz Revue
passiert: die Angelegenheiten eines mittel-
alterUchen fürstUchen Haushalts, Probleme
dynastischer Verwandtschaftsverhältnisse,
Daten der Kriegsgeschichte und amouröser
Verhältnisse finden unerwarteten SteUenwert
in dieser großangelegten Fahndung nach den
Substrukturen der literarischen Äußerung.

Im vorUegenden, dritten Teil — der mit
der Mitte des 12. Jahrhunderts einsetzt —
wird der Höhepunkt der höfischen Literatur
faßbar. Er ist die eigentliche Begründung
und Rechtfertigung des ganzen Unternehmens:

was sich kultureU vom Ende des
römischen Kaisertums bis etwa zur Eroberung
Englands durch die Normannen (1066) im
Abendland tat, war Vorspiel dessen, was in
der vielgenannten und gesicherten Renaissance

des 12. Jahrhunderts — im unerklärbaren

Wunder der Trobadorlyrik und des
höfischen Romans — literarisch zur Blüte
trieb : der Ausdruck einer neuen Auffassung
des Menschen und seiner RoUe in der Gesellschaft

war zur Signatur eines Zeitalters
geworden. Die unter dem mehr oder weniger
verborgenen Einfluß keltischer, orientalischer

und spanisch-muselmanischer Zivilisationen

stehende abendländische Kulturwelt
gewann im Zeichen des Christentums die
noch für unsere Zeit maßgebende doppelte
Autonomie geistlicher und weltlicher
Lebensbereiche, deren Versöhnung sich im
Maße der gegenseitigen Emanzipation
immer mehr als Aufgabe steUte. Neben Kloster,
Domschule und Klerikertum mit vielfältiger,
keineswegs homogener geistlicher Tradition
formierte sich — gleichzeitig in Rivalität und
Ergänzung dazu — die höfische Lebensart
mit eigenem Vermögen literarischer Äußerung.

Geographisch ist die Leistung der
französischen und anglonormannischen Höfe
— hinsichtlich unseres Zeitraums, des zwölften

Jahrhunderts — für diesen Aufschwung
volkssprachlich dokumentierter Kultur
verantworthch. Nachdem sich schon im ersten
Drittel des zwölften Jahrhunderts im Süden,
vornehmlich aber im Südwesten Frankreichs,
mit dem Aufkommen eines lyrischen
Frauendienstes — nach Bezzola in bewußt laikaler
Antithese zum geisdichen Reformprogramm
eines Robert d'Arbrissel — eine vöUig neue

und überraschende Konzeption der weltlichen

Liebe und eine Neuwertung der Frau

kundgetan hatte, voUzog sich im Norden —
zur Hauptsache am anglonormannischen
Hof — eine nicht minder entscheidende
Umformung der kultureUen Verhältnisse. Diese

Entwicklung im nördlichen Bereich Europas
ist im engern Sinn Gegenstand des dritten
und letzten Teils von Bezzolas Oeuvre.

Auffällig und erstaunlich ist die überragende

RoUe, die dem Haus Anjou-Plantage-
net bei der BUdung der höfischen Kultur
zukommt. Heinrichs IL Reich erstreckt sich

von der schottischen Grenze bis zu den

Pyrenäen und umfaßt mehr als halb Frankreich:

unter Heinrichs Regierung (1154 bis
1189) wird das angevinische Reich — neben
dem staufischen — zur zweiten Vormacht
Europas. Der äußern MachtfüUe entspricht
bald auch die Inszenierung kultureUer
Propagandamittel. Es wäre nicht sachgerecht,

von Heinrichs Kulturapparat zurückhaltender

reden zu wollen2. Sein Mäzenatentum
mittels den vielfältigen Möglichkeiten eines

klug eingesetzten Patronats entspringt nicht
rein ästhetischen Motiven; das würde eine
Denkart voraussetzen, die der mittelalterlichen

Mentalität durchaus widerspräche: wo
das Ästhetische ethischer Qualitäten nicht
entbehrt, dürfen auch reale Zwecke und
Absichten des Ruhms und Prestiges nicht außer
acht gelassen werden. Dem Patronat antwortet

die poetische oder historiographische De-
dikation, das Fürstenlob in mannigfacher
Form. Die Stärke und Häufigkeit dieses
Austausches markiert die Höhe und kulturelle
Würde des Hofs und seines Herrn. Die
Dichtung ihrerseits wird durch diese
Dienstleistung dem gesellschaftlichen Ganzen
integriert, aus dem sie kraft ihrer Autonomie
immer wieder zu entfallen droht. Damit ist
beiden Teilen in einer Art geholfen, die heute

ihresgleichen sucht, wo sich das Hungerlei-
dertum des Poeten und die Kulturferne des

Vermöglichen oft feindlich die Stange halten.
Heinrichs Hof wird so zu einem eigentlichen

Literaturzentrum, wie es sich nur in der
Antike oder bei den Karolingern wiederfindet.

Das rein kriegerische Ideal des Ritters
wird umgebogen zum sanfteren und vor
allem weltgewandteren Leitbild des «chevalier

559



courtois ». Bezzola steht nicht an, diesen
Aufwand an idealisierender Fiktion der
angestrengten SelbstdarsteUung der Humanistenkreise

im 15. und 16. Jahrhundert zu
vergleichen. Die erste moderne Monarchie, die
sich unter Heinrich anbahnt, spiegelt sich
wider in den Schriften der bedeutenden
Männer, welche an diesem Hof ihr Auskommen

oder ihr Vergnügen fanden. Zu denken
ist etwa an den Moralisten Johannes von
Salisbury, der sehr empfindsam die Vor- und
Nachteile des Hoflebens registriert. Oder an
Petrus von Blois, der in seiner Eigenschaft
als Sekretär Heinrichs einen der interessantesten

Briefwechsel des Mittelalters führt, in
dem er das Hofleben realistisch kritisiert.
Weiter ist hinzuweisen auf den Polygraphen
Giraldus Cambrensis und auf den Verfasser
eines vor Einsicht und Witz knisternden
Hofspiegels: Gautier Map; und schließlich auf
die lateinischen Dichter Walther von Châtil-
lon und Joseph von Exeter.

Schon früher hatte Galfred von
Monmouth in seiner Historia regum Britanniae die
dichterisch dann so ertragreiche «matière de

Bretagne» konzipiert. Im französisch
geschriebenen Roman de Brut übersetzt Wace
die schon bei Galfred grundgelegte Artus-
Sage in eine nun schon ganz der höfischen
Laienkultur verpflichtete Romanwelt. Durch
die Einführung der Table ronde, an der sich

König und «Vasall» in courtoisem
Einvernehmen zusammenfinden, ist die Ambiance
ritterlichen Daseins schon als Attitüde faßbar.

Ein lebendiger Bezugspunkt dieses
höfischen Rittertums ist damit aUerdings noch
nicht genannt; gemeint ist die Königin Eleonore,

die sich nach spektakulärer Scheidung
von Ludwig VII. von Frankreich in zweiter
Ehe (115 2) mit Heinrich verband. Bezzola
macht aus der Beschreibung der von Eleonore

ausgehenden Anregungen auf Literatur
und höfische Gesittung ein Herzstück seines
Werks. Die RoUe, die sie zum Beispiel
hinsichtlich der Rezeption südfranzösischer
Frauendienstdichtung im Norden spielte,
läßt sich gewiß nicht unterschätzen.
Verschiedene Partien in des Andreas CapeUanus
Liebestraktat stehen sicher unter ihrer
Inspiration. Die Ideologie der französischen Lie¬

beshöfe, die in der Verherrhchung außerehelicher

Minneverhältnisse ihren stärksten
Ausdruck suchte, steht in einem geistigen,
wenn auch nicht unbedingt historisch nennbaren

Verhältnis zur Ideologie der südlichen
Trobadorlyrik.

Auch die verschiedenen antikisierenden
Romane und der Tristankomplex werden
von Bezzola mit großer WahrscheinUchkeit
in die Nähe des anglonormannischen Hofs
gerückt. Ob sich die Anfänge Chrétiens von
Troyes auch am englischen Hof lokaUsieren
lassen, dafür bringt Bezzola Indizien bei;
mit Sicherheit läßt sich jedoch — mangels
Quellen — nichts beweisen.

Unter den weniger bedeutenden Höfen
des südlichen und nördlichen Frankreichs
hebt sich der von Troyes unter Marie de

Champagne heraus. Hier sind die klassischen
Romanwerke Chrétiens entstanden.

Ein Überblick über das literarische
Hofleben in dem von den Kreuzfahrern eroberten

Orient — wo sachgerecht die Historiographie

vor andern literarischen Gattungen
den Vorrang hat — schließt diese Tour
d'horizon über die höfische Literatur des

Abendlandes.
Bezzolas Ausblick in die welthterarische

Bedeutung der höfischen Literatur vermag
deudich zu machen, wie eindringlich seine

Betrachtungsweise dem Entstehen der
Literatur auch im Orient, in Japan und China
adäquat ist. Höfische Literatur ist bei näherem

Besehen ein Maßstab der Welthteratur.
Man tut Bezzolas Werk keinen Abbruch,

sondern bestätigt seine Grundintention,
wenn man schließlich darauf hinweist, wie
deutlich sein Werk der Forschung einen
Anfang setzt. Bezzolas Werk ist ein Kompendium,

in dem mit Umsicht und höchster
Klugheit ein ungeheures Material zur
Entstehung der höfischen Literatur des Abendlandes

ein erstes Mal gesammelt und
umsichtig gruppiert weiterer Verarbeitung
harrt3. Geradezu spannend wird es sein müssen,

Bezzolas Bemühen — da nun das Material

so vorzüghch inventarisiert vorliegt —
in die Interpretation mittelalterlicher
Dichtungen einzubeziehen, zum Beispiel die Ge-
gensätzUchkeit von künstlerischer Autonomie

und soziologischer Bedingtheit des mit-

560



telalterlichen Kunstwerks bloßzulegen oder
im Anschluß an die von Bezzola vorgetragene

Tristandeutung die Dichtung im
Zusammenhang mit dem zeitgenössischen
Bewußtsein zu beleuchten. Der Ansatzmöglichkeiten

sind unendliche. Vorerst aber gilt es,
sich des Erreichten zu freuen und dankbar
dieses Lebenswerk als eine neuerworbene
Stufe historischen Wissens zu feiern.

Alois M. Haas

'Reto R. Bezzola: Les origines et la
formation de la littérature courtoise en occident
(500—1200), Troisième partie: La société
courtoise: Littérature de cour et Uttérature
courtoise (2 vol.), Paris 1963 (Bibliothèque
de l'Ecole des Hautes Etudes No 319, 320).
Für den ersten und zweiten Teil vgl. die Be¬

sprechung Max Wehrlis in: NZZ 26. 3. 1961,

Nr. 1120 (der 3. Teil ist kürzlich von dems.

besprochen in: NZZ 28. 6. 1964, Nr. 2806).
Für den 3. Teil vgl. auch Paul Zumthor in:
Journal de Genève 4-/5. I. 1964. 2Vgl. neben
den Forschungen Haskins und Lejeunes
neuerdings das gleichzeitig mit Bezzolas
Werk erschienene Buch von W. F. Schirmer
und U. Broich: Studien zum literarischen
Patronat im England des 12. Jahrhunderts,
Westdeutscher Verlag, Köln und Opladen
1962 (Wissenschaftliche Abhandlungen der

Arbeitsgemeinschaft für Forschung des Landes

Nordrhein-Westfalen, Bd. 23). Broich
untersucht ausschließlich das Mäzenatentum

Heinrichs II. 3Ein beinahe 100 Seiten
umfassendes Verzeichnis der Eigennamen
— magistral von Kurt Ringger ausgearbeitet
— ermöglicht die Verwendung dieses Werks
im Sinn eines Handbuchs.

EXZELLENZEN UND KÄUZE

Anmerkungen zu Heimito von Doderer und Fritz von Herzmanovsky-Orlando

Wäre die Überzeugung heute noch ohne
Einschränkung möglich, in der Entwicklung der
Kunst gebe es Vorhut und Nachhut, Neuerer
und Reaktionäre, so müßten wir wohl
Heimito von Doderer und mehr noch den fabu-
Uerenden Edelmann Fritz von
Herzmanovsky-Orlando als späte Zeugen einer versunkenen

Welt vorsteUen. Beide entsprechen in
keiner Weise dem, was den Stempel der
neuen Zeit trägt. Gemessen an den kühnen
und schwierigen Versuchen, Romane zu
schreiben, obschon die Erzählbarkeit des
Lebens grundsätzlich zu bezweifeln ist,
erscheinen die Werke dieser österreichischen
Grandseigneurs wie heiterer, verspielter
Mummenschanz. Diese beiden Romanciers
geben Handlung und Helden, sie scheuen
sich nicht, einen allwissenden Erzähler plaudern

zu lassen, und sie haben durchaus keine
Skrupel, ganze Szenenfolgen in ungestörtem

Zeitablauf und sorgfältig gefügtem
Zusammenhang vorzulegen. Dennoch bin ich nicht
davon abzubringen, daß diese skurrilen und
ihrem ganzen Wesen nach altvaterisch
wirkenden Erzähler durchaus auch ins
Gegenwartsbild der Literatur gehören. Bei
Ausbruch des Ersten Weltkriegs war Herzma-
novsky siebenunddreißig, Doderer achtzehn

Jahre alt. Herzmanovsky starb 1954; sein
literarisches Werk ist im ganzen Umfang erst
nach seinem Tode bekannt geworden, als

Friedrich Torberg aus dem Nachlaß
«Gesammelte Werke » in vier Bänden herausgab.
Doderer, der mit den Romanen « Die Strudl-
hofstiege» und «Die Dämonen» in der
Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts eine

epische Tradition fortgesetzt hat, die auf
Dostojewskij, Balzac und Jean Paul gründet,
arbeitet jetzt an einer Tetralogie, an einer
«viersätzigen epischen Symphonie», wie das

561



Vorhaben beschrieben wird. Der Gesamttitel

wird « Roman No. 7 » heißen ; der erste
Band, nämlich «Die WasserfäUe von Slunj »,
ist bereits erschienen.

Es ist eine weite Spanne Zeit, die Doderer
überblickt und die auch Herzmanovsky
durchmessen hat. Beide Erzähler wurzeln im
alten Österreich, sind erfüUt von Erinnerung
und vermögen sich nicht von den Formen zu
lösen, die von der Gegenwart weniger als

von der Vergangenheit geprägt wurden. Die
Erfahrung freiUch, daß es mit «ReaUsmus»
im herkömmUchen Sinne nicht mehr geht,
ist auch ihnen nicht erspart geblieben. Und
daher ist es auch nicht banale, aUtägliche
ReaUtät, was sie in behaghcher Erzählweise
vor uns ausbreiten, sondern groteske und
skurrile Realität. WunderUche Namen,
phantastische Szenerien, barockes Sprachgebaren
und Figuren, die sich uns in der Doppelgestalt

von Exzellenzen und Käuzen einprägen,
charakterisieren ihren Stil. Wenn es darum
ginge, zur Rechtfertigung ein allerdings auch
nicht mehr ganz frisches Modewort heranzuziehen,

so könnten wir die zeremoniösen
Umständlichkeiten bei Doderer wie bei
Herzmanovsky als «Verfremdung» deuten.
Ob aber die Werke dieser beiden Erzähler
zeitgemäß seien, ist am Ende eine Frage, die
weder die QuaUtät noch überhaupt die
Kunst und die Meisterschaft berührt. Ich
kann nur sagen, daß ich die schrulligen
Geschichten der beiden Österreicher zu den

exquisiten Genüssen und ein wenig auch zu
den literarisch noch mögUchen Erholungen
zähle. Kein Zweifel, daß viele Leser ähnlich
empfinden.

Doderer setzt im bereits vorliegenden
ersten Teil seiner neuen Tetralogie, in dem
Roman « Die Wasserfälle von Slunj », sehr

gemäßigt ein1. Er treibt das barockisierende
Possenspiel mit Maß, erzählt FamiUenge-
schichten und schildert gesellschafdiche
Verhältnisse. Dennoch ist, was er gibt, nicht die
Chronik einer Familie und die Schilderung
einer Epoche. Vom Biographischen strebt er
weg zur Diagnose. Im Querschnitt, den er
freUegt, erscheinen Stimmungen und
Haltungen, erscheint das soziale Gefüge der
Donaumonarchie, kaum noch erschüttert
durch neue Tendenzen. Ein charakteristi¬

scher Satz: «In die Zeit, welche damals sehr

langsam noch verging, sich da und dort in
Teichen sammelte, oder, ihres Fließens ganz
vergessend, in Tümpeln stand und den Himmel

spiegelte, denn wie Tümpel waren ihre
so sehr beruhigten Zustände: in diese Zeit
floss jetzt der Herbst ein, und noch lange
vor einer Verfärbung der Bäume mit einer
Veränderung des Luftgeschmacks, und wieder

lange vor dieser mit einem gewandelten
Licht, wenn man aus einer schattigen Gasse

um die Ecke und damit in die Sonne trat. »

Der Effekt dieses auf Nuancen bedachten,
Exkurse nicht scheuenden Stils ist erst
voUständig, wenn wir die kleinen Schnörkel
ebenfaUs auf uns wirken lassen. Nicht nur die
Würde, der Ernst und die Kompetenz eines

wohldokumentierten Historikers sprechen in
dieser Prosa. Der Schalk hat seine Einlagen,
und es ist eben das Verdienst dieses Kobolds,
daß wir die Welt der Portiers, Bauern, Prokuristen,

Rechtsanwälte, Gymnasiasten und
Kommerzienräte wie in der Retorte betrachten

können: der ironische, spielerische Ton
schafft Distanz. Wir erkennen eine im großen
wie im kleinen geordnete Welt. Die Tüchtigen,

so Robert Clayton, der Fabrikant, und
Pepi Chwostik, sein Buchhalter, ein Mensch,
der aus den unteren Schichten aufsteigt und
sich dabei, dem Rat seines Freundes Milohnic
folgend, das klare Gefüge der Welt zunutze
macht, bewegen sich mit schöner Sicherheit
und umgehen das Problematische. Dagegen
Donald Clayton, der Sohn, reich, begabt und
in Gesellschaft gern gesehen: er endet
tragisch und läßt den Leser ahnen, daß die
wohlgeordnete Welt der Väter ihre Abgründe hat.

Man kann das Buch als eine Familiengeschichte

lesen, in die sehr viel
kulturgeschichtliches und soziologisches Detail
eingearbeitet ist. Denn Doderer schreibt aus
einer gründUchen, aus einer erstaunUchen
Kenntnis geschichtlicher Einzelheiten heraus.

Aber nicht die biographischen und
historischen Bezüge sind wichtig. Der « Roman
No. 7 » scheint hierin ein Gegenstück zu den
«Dämonen» zu werden, daß er nun gerade
nicht auf ein bestimmtes Ereignis hin erzählt
wird und nicht deuten oder ergründen will,
was als Faktum feststeht, sondern daß er die
Form- und Zeugekraft des Lebens, die im-

562



mer wieder die gerade geltenden Ordnungen
sprengt, zum Thema hat. Es treten darum
Originale auf, verschrobene Wesen, die
Hausmeisterin Wewerka zum Beispiel, die
beiden Damen Finy und Feverl, die bei ihr
ein Zimmer für den gewerblichen Zweck
gemietet haben, die Damen und Herren der
vornehmen GeseUschaft und etwa noch der
Globus von Ungarn, die voluminöse Urge-
stalt eines Bauern und Großgrundbesitzers.
Die schön geordnete Welt der Väter, des

erfolgreichen engUschen Maschinenfabrikanten
und der Wiener Kommerzienräte, ist ein

Panoptikum schruUiger Individualitäten.
Der Erzähler erwehrt sich ihrer, indem er zu
gegebener Zeit diejenigen, die ihm lästig
geworden sind, aus der Komposition hinauswirft,

«weil der Grad ihrer Simplizität
unerträglich geworden ist ».

Fritz von Herzmanovsky-Orlando hat
sich diese Mühe nie genommen. Was er hin-
terUeß — abgesehen von dem Roman «Der
Gaulschreck im Rosennetz», der 1928 im
Druck erschienen ist —, bereitete dem
Herausgeber Friedrich Torberg große
Schwierigkeiten, als es darum ging, «die ungefügen
Hervorbringungen eines genialisch verkauz-
ten Amateurs» druckfertigzumachen2.
Neben dem « Gaulschreck » gibt es da, in einem
besonderen Band, das «Maskenspiel der
Genien», einen Roman, der in einem Traumland

Tarockanien spielt, ferner das Lustspiel
«Kaiser Joseph und die Bahnwärterstochter»,

das nach dem Tode des Dichters erst
uraufgeführt wurde, szenische Entwürfe und
Libretti zu BaUetten, endlich auch allerlei
Skizzen und Einfälle, die in dem Band
«Cavaliere Huscher und andere Erzählungen»
zusammengefaßt sind.

Fritz von Herzmanovsky-Orlando — der
Name allein tönt wie ein Anachronismus, und
die Art, wie sich dieser Nachfahre eines
Geschlechts von Kreuzrittern auszudrücken
beliebt, erinnert an die Sprachphantasie Jean
Pauls und an die künstlerische Handschrift
des Zeichners Alfred Kubin, mit dem
Herzmanovsky befreundet war. Dieses Werk
erscheint als eine merkwürdige Sammlung
umständhch hingekritzelter Visionen, die des

Dichters Protest gegen die «katastrophalste

Humorlosigkeit der Weltgeschichte», wie
Torberg den Untergang der Donaumonarchie

bezeichnet, und zugleich sein gewinnendes

Plädoyer für die Existenz aUes Verschrobenen

enthalten. Ein Dichter? Ein rätselhafter

und etwas unheimUcher Findling in der
Literaturlandschaft dieses Jahrhunderts?

Im «Maskenspiel der Genien» ist davon
die Rede, daß bedeutende SchnellzugsUnien
im Innern Österreichs schon nach kurzer
Frist versickern, meist in der Gegend von
Leoben. Achatius von Yb, der seiner
unheimlichen Geschichte wegen den Zunamen
«Cavaliere Huscher» bekommt, gelangt auf
seiner Bahnreise nach Italien nicht über
Udine hinaus. Das Zugspersonal weigert
sich, weiterzufahren, da außerhalb der Stadt
der Gnomenleichenzug von Verona gesehen
worden ist. Die Insel Scoglio Pomo, in deren
Hafenbucht eines Tages der Fliegende
Holländer vor Anker geht, wird zunächst lange
Zeit gar nicht aufgefunden, da alle Aufzeichnungen

über das sagenhafte Eiland
verschwunden sind. Herzmanovskys Geschichten

erweisen sich als Durchbrüche aus der
banalen Alltagswelt in die gespenstischen
Reviere, in denen verfallende Säulen stehen,
antike Kunst und Philosophie in
Erinnerungsfetzen und Verzerrungen noch gegenwärtig

sind und die Menschen als wunderliche

Marionetten skurrilen Liebhabereien
frönen. Zu « Scoglio Pomo » hat der Dichter
eine Vorbemerkung geschrieben: «Was ich
hier schildere, soU als der letzte, unwirkliche
Goldhauch über dem Aspekt eines versunkenen

Österreich genommen werden, dessen

geheimnisvoll dynamische Potenz dazu

angetan war, die Welt zu erobern — und von
dem heute, als Hymne erschütternder und
beklemmender Schönheit, eigentlich nur
noch Schuberts ,Unvollendete' übriggeblieben

ist. — Darum nehme man das Buch,
bitte, nicht allzu leicht, obschon zahlreiche
ein bisserl defekte ,Bobbys' darin vorkommen,

aber auch bürgerlicheTrottel, kaiserliche
Räte, krowotische Skalp-Akademiker, eine

Guanokönigstochter aus Rotterdam, ein Linzer

Antiquitätensammler, mährische Groß-
industrieUe und ähnliche dubiose Figuren. »

Die ExzeUenzen und Käuze, die auf der
Adriainsel ihre Sommerfrische verbringen,

563



sind von gestern und vorgestern. Unheimlich
erscheint ihr komisches Treiben nicht zuletzt
deshalb, weil sie so tun, als wäre der Schauplatz

ihrer Komplimente und ihres würde-
voUen Unsinns nicht dort zu suchen, wo die
Schnellzugslinien versickert sind und wohin
keine zuverlässige Seekarte den Weg zeigt:
in der Ruinenlandschaft jener abendländischen

Möglichkeiten, deren historische
Chance endgültig verpaßt ist.

Anton Krättli

1 Heimito von Doderer: «Roman No. 7. »

Erster Teil: «Die Wasserfälle von Slunj.»
Biederstein-Verlag, München 1963. 2 Fritz
von Herzmanovsky-Orlando : Gesammelte
Werke in vier Bänden, herausgegeben von
Friedrich Torberg. Band I: «Der
Gaulschreck im Rosennetz », eine skurrile Erzählung.

Band II: «Maskenspiel der Genien»,
Roman. Band III: «Lustspiele und Ballette. »

Band IV: «Cavaliere Huscher und andere

Erzählungen. » Verlag Albert Langen/Georg
Müller, München und Wien 1958-1963.

ADALBERT STIFTERS KRANKHEIT UND TOD IM LICHTE DER
MODERNEN MEDIZIN

Hermann Augustin, der in Allschwil bei
Basel praktizierende Arzt, hat uns bereits

1959 eines der beglückendsten Bücher über
den großen österreichischen Erzähler
beschert : Adalbert Stifter und das christliche Weltbild.

Was dieses Werk vor allem auszeichnet,
die eminente Belesenheit des Verfassers und
seine erstaunliche Einfühlungsgabe in die
subtile Psyche des Dichters, eignen auch der
neuesten Studie Augustins, Adalbert Stifters
Krankheit und Tod, einer temperamentvoUen
Attacke gegen die von einzelnen Autoren in
Literaturgeschichten und Lexika noch immer
kritiklos kolportierte Behauptung, Stifter
sei unheilbar an Leberkrebs erkrankt und
habe sich, vermutlich geistig umnachtet, in
einem Anfall heftiger Schmerzen, mit dem
Rasiermesser die Kehle durchschnitten, um
seinen Qualen ein Ende zu bereiten1.

Das Sterben des Dichters wurde auf
vielfache Weise gedeutet. Obwohl schon der
große Stifter-Kenner Gustav Wilhelm davor
warnte, «diesen Tod aus seinem Leben zu
erklären oder gar zu glauben, daß von
diesem Tode aus sein Leben erst richtig erfaßt
werden könne», fand das Rätselraten kein
Ende. Ist denn, so fragte man sich, der blutige

Freitod überhaupt zu vereinbaren mit
dem «sanften Gesetz», das der Dichter
verkündete aus tiefstem Wissen um jene Macht,
die sich sowohl in der Natur wie auch im
Leben des Menschen durchsetzt? Wider¬

spricht nicht die VorsteUung, daß Stifter
Hand an sein kostbares Leben legte, allzu
kraß seinem Bekenntnis in den Bunten Steinen,

et empfinde das ständige leise Walten in der
Natur als groß, das Einmalige und Heftige
dagegen als klein? Und wie sollte man sonst,
wenn nicht als Ausdruck des Grauens vor
dem Gedanken, die Äußerung des Dichters
verstehen, die er in einem Briefe an Gustav
Heckenast, seinen Freund und Verleger, tat :

«... ein selbsterwählter Tod aber hat immer
etwas Schauerliches, das sich nicht
verwischt, und desto schattenhafter gegen uns
tritt, je näher und theurer uns der Unglückliche

war »? — Oder aber : Hatte der Dichter
wirklich keine Wahl? Litt er so sehr unter
physischen Schmerzen, daß er, bedingt durch
Körperqual, die sich bis zum Irrsinn
steigerte, doch nach der erlösenden Klinge griff?
So viele Fragen - so viele Deutungsversuche
Die entscheidende Antwort zu finden, büeb
aber der rein biographischen Stifter-Forschung

versagt; hier konnte nur das Urteil
eines Arztes weiterhelfen. Die Medizin, heute

um hundert Jahre reifer und reicher an
Erkenntnissen als damals, sollte endlich das

Wort sprechen, das Licht in das Dunkel zu
bringen vermag.

In jahrelanger Arbeit hat Hermann Augustin

mit bewundernswerter Umsicht und
Akribie alle historischen Quellen
durchforscht und deren objektive Aussage mit sei-

564



nen praktischen Erfahrungen konfrontiert,
um die wahre Todesursache aufzudecken
und aus ärztlicher Sicht die Haltlosigkeit der
Selbstmordthese zu beweisen. Um darzurun,
welch gewaltiges Maß zielbewußter
«Detektivarbeit» hierzu erforderlich war, woUen
wir versuchen, in gedrängter Form die
Hauptargumente der Beweisführung Augustins

wiederzugeben.
Stifter starb am 28. Januar 1868, um acht

Uhr früh. Der vom amtlichen Leichenbeschauer

Dr. Keinzelsberger ausgefüllte
«Todten-Beschau-Zettel » (erstmals
reproduziert in Augustins Monographie) vermerkt
unter der Rubrik «Letzte Krankheit»:
«Zehrfieber nach Leberverhärtung»; der
Totenschein, ausgesteUt von Dr. Essenwein,
dem behandelnden Arzte Stifters, nennt als

Todesursache und Krankheit: «Zehrfieber
infolge chronischer Leberatrophie. » Diese
beiden Schriftstücke sind die einzigen authentischen

Sterbedokumente; weder das eine
(obwohl hier vom Arzt ausdrücklich die «Angabe

der Maßregeln, welche bei plötzlichen
und gewaltsamen Todesarten... verfügt
worden oder noch zu verfügen sind»,
verlangt wird) noch das andere erwähnt einen
Selbstmord oder Selbstmordversuch.
Sowohl von staatlicher wie von kirchlicher
Seite Uegen keinerlei Einwände vor. Doch
soll schon bei der Bestattung des Dichters
das Gerücht von einem Suizid zirkuliert
haben. Immerhin schrieb noch ein Jahr nach
Stifters Tod dessen erster Biograph Johannes
Aprent: «Er starb im 63. Jahre seines Alters,
wie der ärztliche Befund sagt, an Atrophie
der Leber. » Aber 1904, fünfunddreißig Jahre
später, tauchte erstmals in der Stifter-
Biographie des Literarhistorikers A. R. Hein
die sensationeUe Mitteilung vom tödlichen
Rasiermesserschnitt auf. Wie kam er dazu?
Maria Rint, die Schwester des Bildhauers,
der, als sie noch ein Schulmädchen war, am
toten Stifter die Gesichtsmaske abgenommen
hatte, erzählte ihm nun als Erwachsene, sie
habe seinerzeit gehört, daß am Halse der
Leiche «eine blutstarrende Wunde» gewesen
sei; man habe «das zum Teil abgetrennte
Haupt vor der Gipsauflage abstützen
müssen». Dieses unkontroUierbare Schauermärchen,

ein Gewächs aus Mißverständnis und

Phantasie, das in der Kleinstadt Linz einen

günstigen Nährboden gefunden haben mag,
hat Hein ohne wissenschaftliche Beweisführung

in sein Buch als voMendete Tatsache

aufgenommen.
Nicht minder obskuren Ursprungs ist die

sogenannte «Leberkrebs »-Diagnose. Im
März 1865 soU der Wiener Gynäkologe Prof.
Dr. G. Braun, wie sich dessen Nichte Antonie

Braun zu erinnern glaubt, während eines

kurzen Aufenthalts in Linz von Stifters
Hausarzt Essenwein als KonsiUarius
beigezogen, «streng vertraulich» geäußert haben,
er habe bei Stifter ein beginnendes
Leberkarzinom diagnostiziert. Dr. Essenwein Ueß

sich aber durch den Befund Prof. Brauns
nicht beirren, und auch aUe anderen Ärzte,
die den Dichter später untersuchten,
bestätigten ledigUch die Symptome einer
Leberatrophie. Wie nicht weiter verwunderlich, ist
es wieder der Biograph Hein, der von einem
Leberkrebs, sogar von einer «krebsartigen
Wucherung der Leber », zu fabuheren weiß,
wo doch ein solcher Befund bestenfalls durch
eine Sektion — und eine Leichenöffnung
fand nicht statt — hätte erhoben werden
können. Auch die «rasenden Schmerzen»
hat Hein, weil sie in sein Konzept paßten,
erfunden, denn er besaß dafür weder aus der
Krankheits- noch der Sterbezeit Stifters
irgendwelche Belege.

Im Jahre 1934 veröffentlichte Andreas
Markus ein aufsehenerregendes Dokument:
den Brief des damaUgen Linzer Gerichtsarztes

Puhtzer an einen Freund in Wien vom
10. Dezember 1874. Darin heißt es unter
anderem, Dr. Essenwein habe, sieben Jahre
nach Stifters Tod, gesagt, er sei um 1 Uhr
in der Nacht, 36 Stunden vor dem Tode des

Dichters, zu ihm gerufen worden und habe

die aufgeschnittene SteUe zusammengenäht
sowie die Blutung gestiUt: «Der Schnitt war
an und für sich nicht tödUch, aber der Tod
war auch ohne dies im Anzüge, und ohne
diese Ungeduld von Seiten des Kranken war
der Tod bald erfolgt. » Obwohl auch dieser

Brief vorsichtig bewertet werden muß, da
sein Inhalt ebenfaUs auf einem Hörensagen
beruht, könnte er als Beweis dafür herangezogen

werden, daß kein Selbstmord als

vollendete Tatsache vorlag, denn eine vernähte

565



Wunde ist keine « blutstarrende » mehr.
Andererseits widerlegt der Puützerbrief die
Heinsche Version, denn es ist darin weder
von der Verletzung einer Hauptschlagader
noch der Luftröhre die Rede. Da dem
Sterbenden überdies nicht nur die letzte Ölung,
sondern auch, wie die offizieUe Todesanzeige
bezeugt, die Sakramente gereicht worden
sind, darf wohl angenommen werden, daß
die Speiseröhre ebenfalls intakt gewesen ist.
VölUg unkritisch behauptet Hein: «Der voU
Entsetzen herbeigeeilte Arzt aber fand nichts
mehr zu helfen und konnte dem Freunde nur
noch die Augen zudrücken. » Neuen
Forschungen zufolge hat Stifter in Tat und
Wahrheit noch ungefähr 56 Stunden gelebt,
nicht nur 36, wie Dr. Essenwein nach dem
Pulitzerbrief angegeben haben soll.

Einige Dokumente, die Otto Jungmair
1958 pubüziert hat, sprechen ferner von der
MögUchkeit, daß sich Stifter in der fraghchen
Nacht vom 25. auf den 26. Januar beim
Versuch, sich zu rasieren, versehentUch verletzt
haben könnte. Auch dieser Gesichtspunkt
muß in Betracht gezogen werden; er beruht
im wesentlichen auf der Aussage Aprents, der
den kranken Freund noch in den letzten
Tagen besuchte. Aprent soll sie zwanzig Jahre
später getan haben; die «unbedeutende
Wunde » sei durch «Anbringung eines
Heftpflasters» geschlossen und damit «die
Blutung gestillt» worden. Derselbe Aprent soU
aber auch schon beim Tode Stifters, als ihm
das Selbstmordgerücht zu Ohren kam,
geäußert haben, «daß diese böswiUige
Ausstreuung nicht auf Wahrheit beruhe » ; er war
«geradezu empört über dieses ganz grundlose

Gerede» und betonte damals, daß er
«nicht im mindesten Ursache hätte, anderes

zu sagen, als was er ganz bestimmt
wisse ».

Anhand der Briefe Stifters und seines

Krankheitstagebuches — die im Telegrammstil

gehaltenen Aufzeichnungen mit dem
Titel «Mein Befinden» beginnen am 19. April

1864 und enden am 10. April 1865 —
gelangte Augustin, durch eigene ärztliche
Erfahrungen und Beobachtungen bestärkt, zu
der festen Überzeugung, das Grundleiden
des Dichters sei kein Leberkrebs, sondern
eine Leberzirrhose gewesen. Weder ein primä¬

res noch ein sekundäres, das heißt als Meta-
stasenbUdung aus einem anderen Organ
entstandenes Leberkarzinom hat nämUch eine

so lange Dauer; die neueste Erfahrung
bemißt eine solche Krankheit auf höchstens
1—1^2 Jahre. Die Vorboten seines Leidens
aber beschreibt Stifter bereits Ende 1854; die
schweren Attacken setzen dann bei ihm 1863
ein und dauern, von längeren und kürzeren
Remissionen, das heißt vorübergehendem
Nachlassen der Krankheitserscheinungen
unterbrochen, bis zu seinem Tode im Januar
1868 an. Die Leberzirrhose ist durch eine
fortschreitende Zerstörung der LeberzeUen

gekennzeichnet und endet infolge des totalen
AusfaUs des zentralen Stoffwechselorgans
mit dem Koma hepaticum, einer tiefen
Bewußtlosigkeit. Aus den Briefen des Dichters
läßt sich von 1863 ab deutUch feststeUen,

wann sich bei ihm sogenannte präkomatöse
Anfälle und Schübe meldeten. Wie man heute
weiß, wird bei dieser Krankheit auch das

Zentralnervensystem stark in Mitleidenschaft
gezogen; es kommt zu schweren zerebralen

Reizerscheinungen, die sich in Form von
Angstzuständen, DeUrien und Krämpfen
manifestieren. Typisch sind für den Zirrhotiker
die symptomfreien IntervaUe zwischen den

präkomatösen Zuständen, während denen er
weitgehend gesund scheinen und sogar
beruflich tätig sein kann. Augustins Diagnose
stützt sich auch auf Stifters Konstitution:
Als korpulenter Pykniker, übermäßiger
Esser, Liebhaber alkohohscher Getränke und
starker Raucher verkörpere er geradezu den

zur Leberzirrhose disponierten Typ.
Aus der FüUe der vom Verfasser zum

Beweise seiner These herangezogenen Dokumente

seien hier einige besonders aufschlußreiche

Briefstellen Stifters zitiert.
Deutüche Symptome der beginnenden

Leberzirrhose mit den ersten «toxischen»
Signalen : Reizbarkeit und Erschrecken, sind
bereits aus einem Briefe vom 28. März 1855

an Gustav Heckenast herauszulesen : « Schon
im vorigen Jahr nach den Prüfungen und
nach einer längeren Reihe von Tagen, an
denen ich unausgesetzt an dem Schreibtische
saß (tägüch bis 9%—10 Uhr abends), ohne
einen einzigen Spaziergang zu machen [Stifter

hatte in seiner SteUung als Schulrat und

566



Inspektor der oberösterreichischen
Volksschulen viel Verwaltungsarbeit zu leisten],
empfand ich aUerlei seltsame Dinge an
meinem Körper, denen ich keinen Namen geben
konnte, und auf die ich nicht achtete, weil
ich von Jugend an eine sehr rüstige und fast
unverwüstliche Gesundheit genoß. Ich ward
reizbar, erschrak, wenn ein Federmesser zu
Boden fiel, und was ganz lächerUch war,
fürchtete mich, wenn ich im Wagen saß und
auf eine Inspektion fuhr. Später kamen
Wallungen im Kopf dazu.. Ich empfand
damals das Übel schon, aUein nach wenigen
Tagen steigerte es sich so, daß wieder die
Nerven angegriffen waren, das Drücken
zunahm, Unlust und Unruhe sich einsteUten,
und selbst die Verdauung Utt...»

Am 12. September 1864 klagt Stifter
dem Verleger: «Ich war krank. Schon im
Oktober hatte ich zeitweiUge Mahnungen
von Kleinmut, Ängstlichkeit und dergleichen,

was ich nicht achtete. November war
so so. Im Dezember brach es aus. Der Arzt
nannte es einen schleichenden Typhus. Ich
weiß es anders: Ein Nervenübel war es (ich
kenne den Namen nicht)... Mein Zustand
war Angst, Unruhe, eine furchtbare Scheu

vor Erzählungen unangenehmer Dinge oder
vor Lärm und endUch Ergriffensein der
Schleimhäute, daher Ekel vor Speisen..
Ich lag im Bette, es mußte StiUe sein, ich
schloß die Augen, und schwebte so in einem
Halbschlafe immerfort... »

Die nächste Krankheitsbotschaft nach
einer kurzen Remission, die Stifter zeitweüig
an seinem Arztroman Die Mappe meines

Urgroßvaters arbeiten ließ, datiert vom 22. März
1864 und ist an Auguste von Jäger, die Tochter

eines bekannten Wiener Ophthalmologen
gerichtet: «Das Übel Uegt in einer Verstimmung

des Gangliensystems infolge zu vieler
Geistesarbeit und Mißhandlung des vegetativen

Lebens in mir bei ewigem Sitzen. Die
Sache ist wie ein verlarvtes Wechselfieber.
Ich bin zu Zeiten ganz gesund, und dann
wieder krank, Hunger in den gesunden
Tagen, der wie ein reißendes Tier ist. An den

Tagen, denen in der Nacht Aufregung
vorhergegangen ist, wenig Appetit... die ärgsten

Ängste, die Würgungen im Halse, die
Heiserkeit und die saure und bittere Empfin¬

dung der Zunge, so wie die gelbe Farbe des

Angesichtes...»
Zwei Tage später — es hatte sich ein

präkomatöser AnfaU ereignet — teüte Stifter
Heckenast ferner mit: «Am vergangenen
Sonntag nachts trat, nachdem schon mehrere
Nächte bis dahin unbekannte Fieberhitzen
stattgefunden hatten, eine außerordentUche

Aufregung auf, daß ich fast zu verzweifeln
begann. »

Typisch für das qualvoUe Auf und Ab
seines Befindens ist die erschütternde Schilderung

Stifters vom 1. Juni 1865; er schreibt
an Heckenast: «Mit diesem Übel, das bei

mir ohne aUe Schmerzen ist, das aber in der
Gestalt, in der ich es habe, großen Hunger
mit sich führt und nach dem Genüsse von
nur im mindesten zu viel Speise großes
Unbehagen, sind jedoch Seelenzustände
verbunden, von denen andere Menschen keine

VorsteUung haben: oft tiefe Niedergeschlagenheit,

gänzliche Mutlosigkeit, Verzweifeln
am Genesen, Unruhe, daß man an keinem
Platz bleiben kann, gegenstandslose Angst,
Gemütsschwäche bis zum lauten Weinen,
Gereiztheit, ein Sandkorn bringt die größte
Aufregung oder plötzlichen Zorn oder
ungemeine Betrübnis. Ich habe zu manchen Zeiten

zu Gott das heißeste Gebet getan, er
möge mich nicht wahnsinnig werden lassen,
oder daß ich mir in Verwirrung das Leben
nehme (wie es öfter geschieht). Diese
Zustände waren nur zeitweilig und wechselten
oft mit ruhigen, ja fast gesunden ab. Von
dem Ärgsten sagte ich niemandem als dem
Arzte etwas, um denen, die mir teuer sind,
die Angst zu ersparen. Ich kämpfte nieder,
was ich niederkämpfen konnte. »

Für das Präkoma, dem er rettungs- und
hilflos ausgeUefert war, findet der seit fünf
Jahren fast unausgesetzt bedrohte und
immer mehr der Intoxikation anheimfaUende
Dichter in einem Brief vom 24. Juni 1867 an
seine Frau Amalie den im Bewußtsein seiner
nahenden Auflösung visionären Namen « das

Ungeheure»: «Es ist eben 12 Uhr nachts am
24. Juni : Ich erwachte um halb 12 Uhr unter
Angst und WaUungen und Schwindel. Es litt
mich nicht mehr im Bette. Ich stand auf, und
kleidete mich an... Wahrscheinlich ist es

nur eine Erscheinung, wie ich sie auch in

567



Karlsbad zweimal hatte ; aber in dem Augenblicke

ihres Daseins glaube ich immer, es

komme etwas Ungeheures. Wann werden
diese Nerven sich bessern?»

Es ist wahrhaft ergreifend, in diesen nicht
für die Öffentlichkeit bestimmten Äußerungen

zu lesen, wie übermenschlich der Dichter
mit der furchtbaren Krankheit gerungen hat,
und dabei zu bedenken, daß er in den kargen
Atempausen, die ihm sein Leiden gewährte,
Geistesschöpfungen von unvergängUcher
Größe voUbracht hat.

Und nun das abschließende Urteil des

Arztes über Stifters Tod: Der problematische

Halsschnitt — sei er jetzt unbeabsichtigt
beim Rasieren zustandegekommen oder
effektiv die Folge eines mißglückten, in
einem präkomatös-exzitativen AnfaU begangenen

Suizidversuchs — war keinesfalls
tödlich; er hat auch nicht das Ende beschleunigt,
sondern sich, so, wie die Dinge lagen, höchstens

als ableitender Aderlaß ausgewirkt.
Eher möchte sich Hermann Augustin zur
Erklärung des von Hein erwähnten «dunklen

Blutstroms» und der Angabe Aprents,
daß die Wunde «stark blutete», für die
Annahme entscheiden, es sei bei Stifter, wie man
das im Endstadium der Leberzirrhose
mitunter beobachtet, zur Spontanruptur einer
Speiseröhrenvarize und damit zu einer
vehementen Blutung aus dem Munde gekommen.
Sei dem aber wie ihm wolle : Stifters Tod war
die natürUche Folge seines organischen
Grundleidens; es wäre unverantwortlich,
wollte man weiterhin behaupten, er sei eines
«nicht natürhchen Todes» gestorben. Er
hatte keine Wahl und ist auf dem Wege
heimgegangen, den ihm seine Krankheit
vorgezeichnet hat. Mag auch Stifters Sterben für

seine Angehörigen, ja selbst für seinen Arzt
ein rätselhaftes Geschehen gewesen sein —,
zu dem schwerkranken Dichter kam der Tod,
wie uns Aprent überUefert hat, als Erlöser:
«Am Morgen des 28. Jänner, nachdem der
Kranke einige Zeit ohne Zeichen des

Bewußtseins dagelegen hatte, öffnete er die

Augen noch einmal, und sie füllten sich mit
Tränen. Dann schlössen sie sich für immer.
Aber das heiterste Lächeln, das erst am
folgenden Tage der Erstarrung des Todes
wich, lag auf seinem Anditz. »

Das Buch von Hermann Augustin ist
eine «Krankengeschichte» großen Stils, das

Musterbeispiel einer literarischen Pathographie,

und vermag den Freund der Literatur
ebenso wie den Medizinhistoriker anzusprechen

und zu fesseln. Die präzisen Schilderungen

lassen auf Schritt und Tritt den
klinischen Blick des Arztes erkennen und
sichern dem Werk ein hohes Maß an Objektivität.

Hinter dem zähen Bemühen um die
historische Wahrheit spürt man aber auch die
Ehrfurcht und die Begeisterung des Stifter-
Verehrers, dem es ein Herzensanliegen
bedeutet, der bald hundertjährigen Legende
vom Freitod des Dichters ein Ende zu setzen,
weil er sie als Gewissenlosigkeit gegenüber
einem Genius der Menschheit empfindet.

Robert Blaser

'Hermann Augustin: Adalbert Stifters
Krankheit und Tod. (Fase. XVII der Basler

Veröffentlichungen zur Geschichte der
Medizin und der Biologie, hg. von Prof. Dr.
med. H. Bueß, Basel.) Verlag Schwabe &
Co., Basel/Stuttgart 1964.

KRANKHEITEN GROSSER MUSIKER

Das Buch Krankheiten großer Musiker von
Dieter Kerner ist von einem Arzt geschrieben

worden; dies gibt ihm im vornherein
einen bestimmten Grundton1. So ist der
Versuch unternommen worden, Musiker — ne¬

ben den rein historischen Fakten — vor aUem

als Kranke zu beschreiben. Es soUten aber

für die medizinischen Betrachtungen nur solche

Komponisten in Frage kommen, deren
Krankheitsgeschichte in ärztlicher Sicht be-

568



sonders ergiebig war. Der Bogen reicht von
der Klassik bis zur Moderne; die Einzeldar-
steUungen folgen sich möghchst chronologisch.

Dazu sind folgende zehn Musiker
ausgewählt worden: Mozart, Beethoven, Schubert,

Schumann, Chopin, Reger, Debussy,
Mahler, Berg und Schönberg.

Am ausführlichsten sind die den beiden
Klassikern gewidmeten Untersuchungen. In
schrittweiser Beweisführung legt der Autor
dar, daß Mozart an einer Quecksilbervergiftung

gestorben sei. Anhand mehrerer Quellen

zeigt er, wie dies schon unmittelbar nach
Mozarts Tod vermutet wurde und durch Sa-

lieris Beichte 1825 und Konstanzes Äußerungen

1837 erhärtet worden ist. Zudem
erschüttert er auch die Legende, wonach für
Mozarts Beerdigung deshalb keine Zeugen
vorhanden gewesen wären, weil an diesem
6. Dezember 1791 angeblich schlechtes Wetter

die Freunde zur vorzeitigen Rückkehr
gezwungen hätte, indem er auf die meteorologischen

Eintragungen des Grafen C. von
Zinzendorf verweist, welche für diesen
Zeitraum stabiles Wetter — «temps doux et
brouillard fréquent» — festhalten. Ebenso
widerlegt er ein über dreißig Jahre nach
Mozarts Tod aufgestelltes ProtokoU, wonach
Mozart einem epidemischen rheumatischen
Entzündungsfieber zum Opfer gefallen wäre,
indem er auf die 1956 von Weizmann
durchgeführte Untersuchung der Wiener
Totenprotokolle verweist, nach welchen 1791 keine
Epidemie geherrscht hat und das Totenregister

keinen FaU von «rheumatischem
Entzündungsfieber» enthält. — Für Beethoven
zeigt der Autor, daß dessen drei hauptsächliche

Krankheiten — das Gehörleiden, das

Darm- und Leberleiden, die Knochenveränderungen

am Schädel — nicht als unabhängige

und heterogene Leiden zu betrachten
sind, sondern ihren Ursprung in Syphilis
haben. Neben einer modernen Symptomdeutung

verweist er auf eine Eintragung in
Beethovens Konversationsheften vom Jahre 1819
sowie ein bis 1958 geheimgehaltenes Rezept,
welche den Verdacht bekräftigen; er sieht
sich dabei unterstützt von rund zwanzig
fachhchen Publikationen aus der ersten
Hälfte dieses Jahrhunderts.

Die Ausführungen über die Romantiker

überraschen weniger. Bei Schubert opponiert
er gegen die tradierte Diagnose, wonach dieser

an Typhus gestorben sei, und verweist
auf hinterbliebene Rezepte, aus denen
hervorgeht, daß Schuberts Todeskeim derselbe

gewesen sein muß wie der des großen
Rheinländers. — An Schumann zeigt er auf, wie
dessen Doppelwesen als Dichter und Musiker

in ihm eine arteriosklerotische Psychose
wachsen ließ, und erwähnt, daß Eugenie
Schumann — so laienhaft es anmute — mit
ihrer Bemerkung, daß ihr Vater an geistiger
Überarbeitung zugrunde gegangen sei, doch
das eigentliche Wesen erfaßt habe ; die Werke
aus Schumanns letzten Jahren machten die
Kluft zwischen Wollen und Nichtmehrkönnen

deutlich. —¦ Die Darstellung über Chopin

bringt nichts Unbekanntes, weist aber
geschickt nach, wie nach dem Bruch der Liaison

mit George Sand im Sommer 1847 sein

Leben biologisch und schöpferisch demEnde

zuneigte.
Die Beschreibungen der Modernen —

Mahler und Debussy werden richtigerweise
bereits zu ihnen gezählt — sind äußerst

knapp gehalten. Bei Debussy ist die
Untersuchung krankheitsmäßig wenig ergiebig.
Um so gelungener ist der Vergleich mit den

Malern, indem der Autor von einem « Klang
gewordenen Renoir » spricht. Zudem geUngt
ihm der Nachweis, daß die 1905 voUendete
« La mer » den Zenit seiner Schaffenskraft
bedeutet und die späteren Werke gewisse
Erschöpfungszeichen tragen, die nicht einfach
mit einem «Stilwandel» zu bemänteln sind.

— Die Darstellung bei Mahler wird dadurch

getrübt, daß zu häufig Zitate der einseitig
und offensichtlich wenig objektiv urteilenden
Alma Mahler-Werfel berücksichtigt worden
sind. — Die Beschreibung der Bergschen
Krankheiten konnte sich im Wesentlichen
auf die einschlägigen Werke von Reich und
Redhch abstützen; so ist der Vergleich
bezeichnend, daß Berg wie Mahler fünfzigjährig

an der selben Krankheit gestorben sind:
an Sepsis. — Eine genaue Krankheitsgeschichte

bei Schönberg wurde dadurch
erleichtert, daß dieser am 2. August 1950 eine

Autopathographie verfaßte.
Die einzelnen DarsteUungen bleiben,

hauptsächUch bei den Modernen, manchmal

569



zu anekdotisch. So werden auch oftmals
Briefe zitiert, vor allem bei Beethoven und
Schönberg, die zwar den Künstler charakterisieren,

aber nichts zum KrankheitsbUd
beitragen. Oftmals ergibt sich — mit Ausnahme
der höchst instruierenden DarsteUungen bei
Mozart und Beethoven — der Eindruck von
Kurzbiographien mit Idinischen Aperçus.
Schwer einzusehen ist die Berücksichtigung
von Reger in diesem Rahmen : Einerseits
entspricht sein Oeuvre keineswegs dem Rang
der anderen Komponisten ; andrerseits ist es

wenig erleuchtend, in weitläufigen Ausführungen

zu verfolgen, wie ein Mann sich
buchstabüch zu Tode gegessen und getrunken

hat — um so eher, als sich bei Reger, wie

dies der Autor übrigens nachgezeichnet hat,
kaum eine ParaUele zwischen Krankheit und
Werk ergibt. In dieser Beziehung wären
Untersuchungen an Wagner, Wolf oder Ravel

um vieles ergiebiger gewesen. — Jede
DarsteUung wird ergänzt durch eine teUweise

umfängUche Bibhographie — bei Beethoven
sind es über achtzig Titel. Das Buch enthält
zudem — als Lebendbilder und Totenmasken

— sechzehn instruktive Abbildungen.

Rolf Urs Ringger

1 Dieter Kerner : Krankheiten großer
Musiker. Schattauer-Verlag, Stuttgart 1963.

Da der Dichter die Welt darstellen soll, so muß er auch die Welt umfassen, er muß außer seiner

natürlichen Anlage, die die ganze Verschiedenartigkeit aller Geister in sich einschließt, also jeden

einzelnen zu schildern vermag, auch noch die Erfahrungen aller Zeiten haben, wie die Menschen

sich in der Wirklichkeit bewegt haben, und wie der Schauplatz sich gestaltet hat, in dem sie sich

bewegten. Sonst wird er das Zufällige für das Wesentliche nehmen, das z"»ächst ihn Berührende

ür das Allgemeine, und er wird einseitig werden, beschränkt und flach.

Adalbert Stifter

570


	Bücher

