Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 6

Artikel: Die Weisheit im technischen Zeitalter
Autor: Marcel, Gabriel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161631

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

in einer Philosophie der Hoffnung, die wohl dem Bediirfnis vieler entspricht,
weil sie ihren Ursprung im bic et nunc unserer personlichen Erfahrungen nimmt
und diese soweit durchmiBt und 6ffnet, dal wir uns an der Schwelle des Reli-
giosen befinden, ohne dazu gezwungen zu werden.

Der Weg dieses Denkens fiihrt vom Haben zum Sein, vom Problem zum
Geheimnis, vom Kult der Vergangenheit zur schopferischen Treue, von der
Verzweiflung zur Hoffnung, von der zerbrochenen Zeit zur tiefen Gegenwart,
die in der Ewigkeit wurzelt.

1 Joutrnal métaphysique, S. 55. 2Schopferische Treue, S. 9. *Geheimnis des Seins, S. 76.
4 Metaphysisches Tagebuch, S. 365. 5Sein und Haben, S. 11. ¢Sein und Haben, S. 12. "Meta-
physisches Tagebuch, S. 441. 8Schauspiele, I., S. 409. ? Schauspiele 1., S. 222. 1°Schauspiele I,
S. 238. 1 Sein und Haben, S. 166. 21d., S. 174. ¥1d., S. 177. “Id., S. 178. *Id., S. 186.
8 Homo viator, S. 128, 1?Metaphysisches Tagebuch, S. 207. 8Sein und Haben, S. 163.
19 Metaphysisches Tagebuch, S. 213. 22Der Mensch als Problem, S. s1. #1Id., S. 122—123.
22Das ontologische Geheimnis, S. 10. 2 Sein und Haben, S. 108. 21d. 2 Das ontologische Ge-
heimnis, S. 14. *Hetbett P. M. Schaad verwendet «Gegenwart». Der Titel Gegenwart und
Unsterblichkeit («Présence et Immortalité ») ist miBverstindlich, denn wer sieht, dal das Wort
«Gegenwart » nicht in der iiblichen Bedeutung verwendet wird? 2? Das ontologische Geheim-
nis, S. 26. 2 Sein und Haben, S. 43. ** Schauspiele I., S. 1oo—101. * Das ontologische Geheim-
nis, S. 43. 3t1d., S. 44—45. 32Schopferische Treue, S. 106.

Die Weisheit im technischen Zeitalter

GABRIEL MARCEL

Es gibt eine Ermiidung und eine Abnutzung der Worter, wie es eine Ermi-
dung und Abnutzung der Menschen gibt. Im einen wie im andern Fall kann
eine Ablosung notig werden.

Ist das Wort weise, das seit einigen Jahren in der offiziellen Sprache aufge-
taucht ist, berufen, das Wort «sachkundig» zu ersetzen? Es sind weise oder
wenigstens von den 6ffentlichen Michten weise genannte Minner, die vor zwei
Jahren, anliBlich des Bergarbeiterstreiks in Frankreich, beauftragt wurden, die
Lohnprobleme gesamthaft zu studieren. Es ging darum, zu bestimmen, welche
Erhthungen man zulassen konnte, wenn man gleichzeitig die dauernde Erho-
hung der Preise in Betracht zog sowie die Notwendigkeit, nichts zu tun, was

546



das finanzielle Gleichgewicht gefihrden und der Inflation den Weg o6ffnen
konnte. Sicher eine schwierige und schwerwiegende Frage, die aber nur die
Techniker der Wirtschaft beriihrt.

Nun, wenn wir uns der Geschichte des menschlichen Denkens zuwenden,
konnen wir feststellen, daf3 die Weisheit von ganz anderer Artist, und dal sie
sogar in dem MaBe mefa-technisch genannt werden kann, als sie, wenn nicht die
Techniken selbst, so doch die Zwecke, denen diese untergeordnet sein kénnen
oder nicht, in Frage stellt.

Es stellt sich aber sogleich die Frage, ob das Wort weise in seiner traditio-
nellen Verwendung nicht einen etwas veralteten und einer vor-technischen Zeit
angehorenden Begriff darstellt. Wird die Gesellschaft, welche die von der Wis-
senschaft zur Verfigung gestellten Mittel beniitzt, nicht dazu gefiithrt, immer
mehr in den Bereich des Gewissens vorzudringen, wo die traditionelle Weisheit
Heimatrecht hatte?

Bis zum dulBersten gehend, kann man sich sogar fragen, ob es nicht um das
geschehen ist, was lange Zeit, besonders von den Stoikern, als die Uneinnehm-
barkeit des Gewissens betrachtet wurde. « Jeder von uns», schrieb ich vor
mehr als zehn Jahren, «wenn er sich nicht selbst beliigen will, mul3 zugeben,
daB gegenwirtig konkrete Mittel bestehen, die gegen ihn eingesetzt werden
konnen und ihn jener Souverinitit, oder sagen wir weniger ehrgeizig: jener
Kontrolle iiber sich selbst berauben konnen, die er in friuheren Zeiten mit
Grund als unantastbar betrachtet hitte. Man kann auch nicht sagen, dalB3 er die
wohltuende Moglichkeit des Selbstmords behilt: das stimmt nicht mehr, denn
er kann in eine Situation geraten, in der er sich nicht einmal mehr tdten
mochte, in der ihm der Selbstmord als eine unrechtmiBige Zuflucht erscheint,
in der er dahin gelangt, sich verpflichtet zu fithlen, die Strafe nicht nur zu er-
leiden, sondern auch zu wiinschen fir Fehler, die er sich zur Last legt, ohne
sie begangen zu haben.» Es sind nicht nur einfach Méglichkeiten: wir wissen
mit Sicherheit, daf diese Mittel jenseits des Eisernen Vorhanges wirksam an-
gewendet werden, und daB3 jede Diktatur der Versuchung, dazu Zuflucht zu
nehmen, nur schwer widerstehen wird.

Aber eine Analyse konnte leicht zeigen, dall diese Verfahren gewissermallen
eine Kritik der Illusionen des BewuBtseins illustrieren und bestitigen, die mit
duBerster Strenge einerseits durch Nietzsche, anderseits durch die Freudsche
Psychoanalyse entwickelt wurde. Was so als eine Art Aufreibung des Selbst
entstanden ist, scheint jeden Eingriff, jedes Eindringen in einen so lange als
unverletzlich betrachteten Bereich méglich zu machen.

Aber konnte man nicht versucht sein zu sagen, daB} das, was sich daraus
ergibt, weniger die Verwischung oder Verurteilung der Weisheit bedeutet als
deren Dezentralisierung? Ist es nicht die Gesellschaft selbst, die aufgerufen ist,
sich die Attribute zuzulegen, welche die Tradition der Personlichkeit des Wei-
sen zubilligte?

347



In der Tat ist es wahrscheinlich, daB die Idee einer solchen Ubettragung
in der Welt von heute in der Schwebe ist. Aber der Philosoph mul} darauf ant-
worten, dal3 diese Idee auf einer Illusion beruht, die nicht weit vom Wahnsinn
entfernt ist. Die Gesellschaft, wie groB auch die technischen Errungenschaften
sein mogen, die ihr zur Verfiigung stehen, kann auf keinen Fall ein echtes Sub-
jekt werden; sie wird nie mehr als ein Scheinsubjekt oder Pseudosubjekt sein,
aus dem einfachen Grunde, weil sie nie far sich sein kann.

Aber habe ich nicht zu leicht zugegeben, daB3 die Weisheit, so wie sie von
den Moralisten definiert wurde, einer vergangenen Zeit angehort? Miilte man
nicht eher sagen, daB3 das, was heute unhaltbar scheint, eine gewisse Zuversicht
ist, die im Grunde genommen AnmaBung und Selbstgefilligkeit ist? An die-
sem Punkt, wie an so vielen andern, scheint es, dal wir in eine Zone absoluter
UngewiBheit eingedrungen sind, fiir die die Todesgefahr angesichts der Kern-
waffen nur der sichtbare Ausdruck oder das Symbol ist. Man kénnte das aus-
driicken, indem man sagt, dafl es heute nur noch Platz gibt fiir eine tragische
Weisheit, im Gegensatz zu jener lichelnden und leicht ironischen Weisheit, in
der sich so lange Zeit viele gute Geister eingerichtet haben, im allgemeinen im
Riicktrittsalter und im GenuB einer bequemen Nicht-Verpflichtung.

Ich sprach von einer tragischen Weisheit, und es ist klar, daB3 wir hier auf
Nietzsche stoBen. Aber sollte man nicht sehr genau die Grenzen betrachten,
innerhalb derer eine Weisheit, die man tragisch nennt oder die tragisch sein
will, eine Weisheit bleiben kann?

Man konnte sogleich einwenden, da3 die Worte «tragische Weisheit » einen
gefihrlich romantischen Klang haben. Aber es scheint mir, da8 der Mensch
von heute, wenn er in eine gewisse Tiefe hinabsteigen will, nicht auf die ro-
mantische Erfahrung verzichten kann; er muB sie in sich erkennen, zumindest
als iberwundene Versuchung, wenn er das Gliick hat, gliubig zu sein. Aber
auch so kann die romantische Versuchung nicht ein fiir allemal tiberwunden
werden. Die Worte ein fiir allemal finden nur Anwendung auf dem Gebiet der
Rationalitit und der Technik; dagegen bringt das Leben, das gelebte Leben,
zeitweilige Unterbrechungen mit sich, Wiederaufnahmen, sehnsiichtige Rufe,
die aus der Vergangenheit und aus der Welt der Kindheit auftauchen.

Man darf sich indessen nicht auf so vage Hinweise beschrinken; im Gegen-
teil, es handelt sich darum, den brennenden Fragen, die sich dem Menschen
von heute stellen, die Stirn zu bieten: sie beziehen sich zum grofiten Teil auf
eine Situation, die zunichst durch die beschleunigte und iibertricbene Ent-
wicklung der Technik und durch die offenbaren und vielleicht todlichen Ge-
fahren charakterisiert ist, denen das menschliche Geschlecht durch diese Ent-
wicklung ausgesetzt ist.

Man kann sich eine Weisheit vorstellen, die darin bestehen wiirde, sich vom
mehr oder weniger gut verstandenen Beispiel Gandhis anregen zu lassen und
dieser Entwicklung nicht nur mit Worten, sondern mit Taten zu begegnen. In

548



diesem Geist hat Lanza del Vasto im Rhonetal eine kleine Gemeinschaft ge-
griindet, die darnach trachtet, sich selbst zu geniigen, so daB die gewollt ana-
chronistischen Kleider ihrer Mitglieder von Hand gewoben sind.

Aber das Risiko der Selbstgefilligkeit, das ich weiter oben erwihnte, ist die
Klippe, an der eine solche Gemeinschaft unweigerlich scheitert. Sie ist nur in
ihren eigenen Augen beispielhaft und von allen Seiten dem Vorwurf phari-
siischen Asthetentums ausgesetzt. Im iibrigen st68t sie sich an folgendem Di-
lemma: entweder ist das Selbstgeniigen, nach dem sie trachtet, reine Liige,
denn sie hingt trotz allem materiell von einer weiteren und auf den von ihr
verachteten Prinzipien errichteten Gesellschaft ab, oder sie ist tatsichlich auto-
nom, aber sie kann es nur sein auf Kosten alles dessen, was von auflen kommt,
um sie zu bereichern, und es ist zu befiirchten, dal} sie dann verurteilt ist, an
einer bosartigen Animie zu sterben.

Diese Uberlegung zeigt klar, daB die Ablehnung der Technik, der Welt der
Technik, in Wirklichkeit einer Art Infantilismus entspricht, den man durch
Sophismen zu rechtfertigen sucht. Eine Gemeinschaft wie die eben erwihnte
scheint mir jenen Indianerreservaten vergleichbar, die in einigen entlegenen
Distrikten der Vereinigten Staaten mit groBem Kostenaufwand aufrechterhal-
ten werden, die aber fiir diejenigen, welche nachdenken, ein AnlaB3 zur Sorge
geworden sind.

Eine entschieden entgegengesetzte Haltung ist moglich, und wir finden sie
in dem planetarischen Optimismus, von dem die Schriften Teilhard de Char-
dins zeugen. Dieser geht fast so weit, den erlésenden Wert der Technik zu be-
jahen. Dennoch darf man nicht vergessen, dal3 er selbst hier einer moglichen
Verwirrung vorbeugt: Was heute den Glauben an den Fortschritt am meisten
in MiBkredit bringt, ist die ungliickliche, selbst bei seinen Anhingern sich zei-
gende Tendenz, in einen erbirmlichen Millenarismus zu verwandeln, was das
Legitimste und Edelste an unserer nunmehr geweckten Erwartung eines Ubet-
menschlichen ist: «eine Periode der Euphorie und des Uberflusses — ein gol-
denes Zeitalter —¢, das ist es, gibt man uns zu verstehen, was die Evolution fiir
uns bereithilt. Und vor einem so birger/ichen 1deal ist es richtig, daBl unser Herz
schwach witd» (Hymne de I’Univers, S. 117—118). Dem, was nur eine Frage
des Wohl-seins ist, stellt Teilhard de Chardin einen Durst nach Mehr-sein
gegeniiber, der allein die denkende Welt vor dem zaedium vitae retten kann.

Es wire also ungerecht, ihm einen technokratischen Optimismus zuzu-
schreiben, der der Technik fiir sich selbst genommen die Fihigkeit, das ganze
menschliche Problem zu l6sen, zusprechen wiirde. In Wirklichkeit griindet sich
die Hoffnung, die ihn belebt, auf eine Mystik. Aber es steht zu befiirchten,
daB diese viel schwerer iibertragbar ist als der Optimismus, den sie transzen-
diert und sogar zuriickweist. In Wahrheit droht zwischen dem einen und an-
dern eine Verwirrung zu entstehen, die allein die sehr giinstige Aufnahme er-
kliren kann, die Teilhards Lehre in marxistischen Kreisen findet.

549



Man muB iibrigens zugeben, daB sogar bei ihm die Ubereinstimmung dieser
Mystik mit Ansichten anderer Ordnung, die sich als einfache Extrapolationen
darstellen, unter sehr prekiren Bedingungen zustandekommt.

Hinsichtlich des Problems, iiber das ich hier nachdenke, bin ich versucht zu
sagen, dafl dieses Denken, wenn man es in allen seinen Dimensionen und ohne
Ricksicht auf seine inneren Widerspriiche betrachtet, jenseizs dessen liegt, was
wir Weisheit nennen, in einer schlecht abgegrenzten Zone, in der die Wissen-
schaft und die Religion sich wieder zu vereinen suchen, dal3 aber die Verein-
fachungen, Verformungen, ja Entstellungen, denen es bei gewissen Nichtchri-
sten unterliegt, dieses Denken diesseits der Weisheit im eigentlichen Sinne si-
tuieren.

Man muf also sagen, daB3 es absurd ist, zu versuchen, fiir die menschliche
Existenz einen vor-technischen Rahmen zu schaffen; anderseits aber mull man
sich davor hiiten, die Bedeutung der ubersteigerten Entwicklung, der wir ge-
gentiberstehen, zu vergroBern und sich einzubilden, daB sie selbst zur Errich-
tung von Werten und Zielen fuhren konne, die geeignet wiren, unserem Leben
einen Sinn zu geben. Gerade hier erweist sich eine Weisheit notwendig, aber
ist sie moglich? Fihrt die Unsicherheit, von der ich gesprochen habe und die
weit tiber die mit einer verbrecherischen Anwendung der Kernphysik verbun-
denen Vernichtungsméglichkeiten hinausgeht, zu einer Art von moralischem
Nihilismus? Es scheint mir unmoglich, es zuzugeben, und der Mensch bleibt
nur unter der Bedingung er selbst (nicht gemiB einer abstrakten Definition,
die kaum wichtig ist, sondern gemill den hoheren Vorbildern, die die Ge-
schichte bietet), daf} er diesen Selbstmord zuriickweist. Ich habe schon gesagt,
daB die einzige heute mogliche Weisheit eine tragische ist; man kann auch
sagen, daf3 sie nicht anders als militant sein kann und daB sie in nichts jener
moralischen Bequemlichkeit gleicht, in der sich in der Vergangenheit so viele
Menschen eingerichtet haben, die kaum etwas anderes waren als vom Leben
Pensionierte.

Es ist nicht moglich, von dieser tragischen Weisheit zu sprechen, ohne sich
auf das Thema der Angst zu beziehen, die seit Kierkegaard einen so grof3en
Platz in der Entwicklung des existentiellen Denkens einnimmt.

Liuft der Mensch, der sich weigert, sich der Technik auszuliefern (das
heifit, ihr eine bestimmende Gewalt iiber sein Leben einzuriumen), nicht Ge-
fahr, gleichzeitig Gefangener der Angst zu werden, die vor allem Todesangst
ist? Man findet hier das Hauptproblem wieder, das sich den Philosophen von
Platon bis Spinoza stellt. Aber man mul3 erkennen, daB3 in unserer Epoche die
— ich wage zu sagen: wesentliche — Imminenz des Todes, seine Gegenwart
im Zentrum des Lebens, mit einer Klarheit erkannt und mit einer Kraft ver-
kiindet worden ist wie vielleicht nie zuvor. Die Tatsache, da3 durch das Urteil,
das auf ihm lastet, das Leben den Tod als jene «diistere Hilfte» in sich trigt,
von der Paul Valéry spricht, macht es ohne Zweifel schwer, die platonische

350



Idee anzunehmen, so wie sie im Phaidon ausgedriickt ist, und noch schwerer,
nach der Art Spinozas den Tod aus den Sorgen des Weisen zu verbannen. Es
ist mit Riicksicht auf diese wesentlich zweideutige Gegebenheit, deren untrenn-
bare Aspekte Leben und Tod sind, daB der Weise Stellung nehmen muf. Ich
wiirde iibrigens lieber nicht vom Weisen sprechen, denn man muf vielleicht
die traditionelle Idee eines privilegierten Wesens, das von einer gewissen
Seinsart Besitz ergriffen hitte, aufgeben. Der so verstandene Weise konnte uns
heute als die laizistische Ubersetzung des Heiligen erscheinen; anderseits aber
kann nicht einmal die Heiligkeit als ein Besitz verstanden werden; sie ist es nur
durch eine Gnade, der man ohne Unterlal3 entsprechen muB, und die Versu-
chung ist in jeder Form wie eine drohende Moglichkeit gegenwirtig, vor der
uns nur eine unablissige Wachsamkeit bewahren kann.

Was die Weisheit anbetrifft, so ist sie weniger ein Zustand als ein Ziel.
Nach der Weisheit trachten hei3t danach trachten, die paradoxale Situation,
von der ich gesprochen habe, auf irgendeine Art zu bewiltigen, aber diese Be-
wiltigung erscheint sich selbst wie unterminiert von Kriften, die sich zu ver-
biinden scheinen, um sie unmoglich zu machen.

Aber scheint sich die so verstandene Weisheit nicht auf das Flackern einer
zu baldigem Erl6schen verurteilten Flamme zu reduzieren? Viele Zeichen, die
aufzuzihlen sich eriibrigt, scheinen einen solchen Pessimismus zu rechtfertigen;
aber noch einmal: unsere Aufgabe ist es, uns davor zu hiiten, denn auch er ist
eine Versuchung wie der Selbstmord, mit dem er letztlich zusammenfillt.

Gibt es also keine Richtung, auf die das Denken sich verpflichten konnte,
um sich aus der Umklammerung zu befreien? Ich komme hier zu jenem Teil
meiner Untersuchung, der als der gewagteste erscheinen muf3.

Der Ausweg, den ich vorschlagen méchte, ist nur gangbar, wenn die Re-
flexion sich einschaltet, um eine Gesamtsituation wieder in Frage zu stellen,
die bis jetzt selbstverstindlich zu sein schien. Das besondere Merkmal dieser
Situation ist das, was ich oft einen praktischen Anthropozentrismus genannt
habe, der in einigen Zeilen von Maxim Gorki auf eine ausgezeichnete Formel
gebracht wird: «Fiir mich gibt es keinen anderen Gedanken als den Menschen:
der Mensch, und nur der Mensch ist nach meiner Meinung der Schopfer aller
Dinge. Er ist es, der Wunder vollbringt, und in Zukunft wird er Meister sein
iber alle Krifte der Natur. .. Ich beuge mich vor dem Menschen, denn ich
sehe und fiihle nichts auf der Erde auBer der Materialisierung seiner Vernunft,
seiner Einbildungskraft, seines erfinderischen Geistes. »

Dieser naiven Behauptung, auf der nicht nur der sowjetische Materialismus,
sondern jede wie auch immer geartete Technokratie beruht, stellen wir die
Vers dorés von Gérard de Nerval gegeniiber:

Homme, libre penseur, te crois-tu seul pensant
Dans ce monde ou la vie éclate en toute chose?

DR



Des forces que tu tiens, ta liberté dispose,
Mais de tous tes conseils, I'univers est absent.

Respecte dans la béte un esprit agissant:

Chaque fleur est une ame a la nature éclose

Un mystére d’amour dans le métal repose

Tout est sensible et tout sur ton étre est puissant.

Ist es unphilosophisch, nach der hinausgeschmetterten Erklirung eines Ro-
manciers das prophetische Zeugnis eines Dichters anzufiihren? Die Frage ist,
ob die Weisheit, wenn sie etwas anderes ist als eine Sammlung niitzlicher Re-
zepte oder eine geistige Diitetik, in einem andern Boden Wurzel fassen kann
als in jenem, in dem die Poesie ihren Ursprung hat.

In diesem Punkt bin ich nach langem Zaudern zur Ubereinstimmung mit
den zentralen Ansichten Heideggers gekommen, ohne iibrigens eine Sprache
zu akzeptieren, die mir zu oft so geartet zu sein scheint, daB sie den Gedanken,
den sie ausdriicken will, verdunkelt. Vielleicht kénnte man das Wesentliche
dieses Denkens folgendermaBlen formulieren: Die Tatsache, Mensch zu sein,
ibersteigt die Bestimmungen oder Definitionen, mit denen sich die klassischen
Philosophen gewohnlich zufrieden gegeben haben. Die Tatsache, Mensch zu
sein, wie sie sich vor allem in der Sprache offenbart, kann nicht ohne Bezug
auf das Sein gedacht werden. Ich personlich mochte vermeiden, diesen Aus-
druck und vor allem die in meinen Augen zu grammatikalische Unterscheidung
Heideggers zwischen dem Sein und dem Seienden zu verwenden. Was man hier
unter dem Sein zu verstehen hat, ist das Licht im Johanneischen Sinn des Wor-
tes, das hei3t das Licht, das jeden auf die Welt kommenden Menschen etleuch-
tet. Aber es hat keinen Sinn zu sagen, der Mensch erzeuge dieses Licht, und
diese einfache Bemerkung geniigt zur Widerlegung des weiter oben definierten
Anthropozentrismus. Ich lasse tibrigens hier die Frage nach der Quelle dieses
Lichtes beiseite; insofern ich iiber meine Bedingung als Mensch oder als den-
kendes Wesen nachdenke, werde ich zu der Erkenntnis gefiihrt, da3 diese Be-
dingung sich nicht ohne Bezug auf dieses Licht bestimmen lifit. Aber eine
durch Nachdenken abgeklirte Erfahrung zeigt uns auflerdem, daB3 dieses Licht
mich um so mehr erfillt, je mehr ich nicht nur von mir selbst, sondern auch
von irgendeinem kollektiven oder prometheischen Ich absehe.

Aber, nihern wir uns unserem Ziel, indem wir so iiber den Anthropozen-
trismus hinausgehen? Dies scheint zunidchst zweifelhaft, denn das Gesagte
gilt fiir den Menschen angesichts der Wahrheit. Ist aber die Beziehung zwi-
schen Wahrheit und Weisheit offenbar? Und muf3 man zu einem Intellektualis-
mus zuriickkehren, den die Erfahrung und die Geschichte zu widerlegen
scheinen?

Aber was hier in Betracht gezogen werden mubB, ist eine gewisse Wabrbeit
des Lebens, und man trifft hier auf einen tiefen, durch Simmel ausgedriickten

y52



Gedanken: «Wie das Leben auf seiner physiologischen Stufe ein fortwihrendes
Erzeugen ist, so daB3, mit komprimiertem Ausdruck, Leben immer Mehr-Leben
ist — so erzeugt es auf der Stufe des Geistes etwas, das Mehr-als-Leben ist:
das Objektive, das Gebilde, das in sich Bedeutsame und Giiltige. Diese Stei-
gerung des Lebens iiber sich hinaus ist nicht ein zu ihm Hinzukommendes,
sondern ist sein eigenes, unmittelbares Wesen selbst. » (Georg Simmel: Welt-
anschauung, Minchen 1918, S. 97.)

Ich wiirde sagen, dafl das Leben — nicht im biologischen Sinn, aber in dem
Sinn, als jeder von seinem eigenen Leben spricht — nicht als dem Licht fremd
betrachtet werden kann, das als letzte ontologische Gegebenheit verstanden
werden kann, eine Gegebenheit, die gleichzeitig gebend und gerade dadurch
Licht ist. Aber es wire kaum von Nutzen, hier eine abstrakte Uberlegung zu
entwickeln; es ist besser, zu betrachten, auf welche Weise sich das Leben fiir
denjenigen erhellt, der viel gelebt hat und der versucht, eine Ordnung aus dem
zu gewinnen, was in dem MaBe, als er es lebte, vielleicht als bloBe Verwirrung
erschien. Das Beispiel Goethes (Dichtung und Wabrbeit) stellt sich hier ein, oder
auch Shakespeares Ripeness is all.

Muf3 man indessen nicht fiirchten, daf3 die radikale Unsicherheit, die heute
die Situation des Menschen kennzeichnet, sich nicht mit dem Wachstum, mit
der Reife vertrigt, die jede dieses Namens wiirdige Weisheit einschlieBt? Und
kommen wir nicht wieder zur Angst zuriick? Aber dies ist nur wahr, wenn
wir Gefangene des technokratischen Anthropozentrismus bleiben — eines in
gewisser Hinsicht viel schlimmeren und viel gefihrlicheren Anthropozentris-
mus als es jener des Mittelalters war, der trotz allem durch einen unbestrittenen
Theozentrismus ausgeglichen wurde.

Diese Ablehnung des technokratischen Anthropozentrismus erscheint mir
als das Prinzip selbst einer wiederzuentdeckenden Weisheit: Diese ist nur auf
Grund der Demut moglich, einer Demut, die an das wache BewuBtsein der
Versuchung gebunden ist, die darin besteht, alles auf das Ich zu zentrieren,
und die auch dann noch eine Versuchung ist, wenn dieses Ich sich zu erweitern
glaubt, bis es mit der Spezies zusammenfillt. Und die Erfahrung scheint zu
zeigen, daB3 die Unsicherheit, oder genauer die Angst, sich im gleichen Mal3
verringert, als der Mensch die Beziehung, die ihn an das urspringliche Licht
bindet, in ihrer Wahrheit wiederherstellt. Denn gleichzeitig findet auch Hoft-
nung wieder Raum, und man fragt sich, ob es (diesmal im Gegensatz zu Hei-
deggers These) nicht angebracht wite, das Primat des Seins vor dem Tod zu
setzen. Besteht der Fehler Heideggers nicht darin, daB er sich in die Gefangen-
schaft eines existentiellen Solipsismus begeben hat, fiir welchen der Tod des an-
deren, der Tod des geliebten Wesens, als sekundir erscheint? Aber schlieB3t
dies nicht eine sonderbare Verkennung der Tatsache in sich, daB das Licht,
welches das Sein ist, nur als Freude, Licht zu sein, gedacht werden kann, als
Freude, Licht zu spenden, das heiB3t als Liebe. Hier ist die einzige Aussage, die

y33



uns eine Hilfe sowohl gegen die Angst vor dem Tod als auch gegen den tech-
nokratischen Hochmut zu finden erlaubt; und besteht nicht das Prinzip der
Weisheit in der Erkenntnis, daf} diese Angst und dieser Hochmut sich in Wirk-
lichkeit erginzen?

Ich will hier festhalten, daB3 diese Weisheit, die — ich wiederhole es — tra-
gisch bleibt, weil sie sich der Gefahren, die sie bedrohen und der Versuchun-
gen, denen sie ausgesetzt ist, voll bewuBt ist, daB3 diese Weisheit gleichzeitig
die Demut und die Hoffnung in sich schlieBt — eine Hoffnung, die absolut
nichts gemein hat mit irgendeinem Vertrauen in die unbegrenzten Fortschritte
der Technik. Ich wiirde sogar eher sagen, dal3 sie sich gegen dieses Vertrauen
stellt, dessen fundamentale Leere sie ausmi3t. Denn die Technik, welcher Art
sie auch sei, vermag nichts gegen den Tod und bleibt, auf sich selbst zuriick-
geworfen, im Leeren hingen.

Aber man muB}, um einem moglichen Einwand zuvorzukommen, sogleich
beiftigen, daf} eine solche Weisheit diesseits einer offenbarten Religion liegt
und dafB} sie der Reflexion unter der Bedingung zuginglich ist, daBl diese sich
— nicht um der Verringerung, sondern um des Verstindnisses willen — auf
die hochsten Erfahrungen erstreckt, die im Laufe seiner Geschichte dem Men-
schen zu machen gegeben waren. Es handelt sich vielleicht darum, die Spur
einer Welt aufzunehmen, die der unseren nicht iibergeordnet ist, sondern diese
unsere Welt selbst ist, erreicht auf Grund einer Vielfalt von Dimensionen, auf
die wir fir gewohnlich nicht achten — eine Welt, die nicht nur Umgebung oder
Umwelt ist, sondern in uns in Tiefen miindet, von denen selbst die Psycho-
analyse ohne Zweifel nur die oberflichlichsten Schichten erreicht.

Wenn man einer solchen Weisheit, die letztlich nicht mehr nur als tragische,
sondern als lyrische erscheint, unbedingt einen Namen geben mul}, so miiite
man von einem erneuerten Orphismus sprechen, den Nerval in den Vers
Dorés oder Rilke in den Duineser Elegien und den Sonetten an Orphens voraus-
geahnt haben.

Diese so schwer zuginglichen Gedanken — ich gebe es zu — konnen Ein-
winde hervorrufen, deren Wichtigkeit zu verkennen ich weit entfernt bin.
Unter Verzicht auf diejenigen, welche die Ontologie betreffen, auf die ich mich
bezogen habe, will ich wenigstens denjenigen erwihnen, der sich zuerst dar-
bietet: wendet sich dieser Orphismus — angenommen, dal} er Gestalt anneh-
men kann — nicht an eine ganz kleine Zahl Eingeweihter? Womit kann er
einer Anforderung entsprechen, die, wenn sie gerechtfertigt ist, einen univer-
salen Charakter trigt?

Ich antworte darauf, daB, wenn es eine volkstiimliche Weisheit gegeben hat
— und ich fiir mein Teil bin davon iiberzeugt —, so liuft sie heute Gefahr,
durch Techniken wie Radio und Fernsehen irregefithrt zu werden. Es ist zu
befiirchten, dal3 die Massen sich in den breiten, nicht von den Weisen selbst,
sondern von den Scharlatanen der Wissenschaft gebahnten Wegen verlieren.

554



Aus vielen Griinden muB3 man also befiirchten, daB3 die Weisheit heute nur
noch das Gut einer Elite sein kann. Und auch dann noch muf3 man sich sehr
davor hiiten, diese Elite mit irgendeiner literarischen oder kinstlerischen
Clique zu verwechseln. Sie mul3 auf der Hut sein vor dem Snobismus, der sich
heute auf alles erstreckt, sogar auf Angst und Verlorenheit. Die Elite, an die
ich denke, weit davon entfernt, der Neuheit des Tages ausgesetzt und fortwih-
rend in Erwartung des Unerwarteten und des Unerhorten zu sein, muf} sich
vielmehr daran machen, das Unverinderliche in der Kunst und in der Poesie
wieder zu entdecken; an diesem tieferen Erkennen, das jeden Ritualismus
ausschlie3t, konnen sich aber auch die Bescheidenen beteiligen, vielleicht sogar
wirksamer als die Privilegierten. Ich fige hinzu, dal der Orphismus, von dem
ich sprach, auch wenn er nur von Philosophen verstandesmifBig erfait werden
kann, diesseits dieser Erarbeitung tief gelebt werden kann, und die Weisheit
verwirklicht und bewihrt sich immer auf der Ebene des Lebens.

Zum Schlufl will ich daran erinnern, daf3 angesichts der radikalen Unsicher-
heit, in der wir heute leben, angesichts der Bedrohungen und gleichzeitig der
Versuchungen, denen wir von allen Seiten ausgesetzt sind, diese Bindung an
das Unzerstorbare und diese Hoffnung auf eine Welt, in der die Technik und
die Statistik ihr Recht verlieren, nur um den Preis eines fortwihrenden Kamp-
fes gerettet werden konnen; und die Uberlegung vermag zu zeigen, daf3 dieser
Kampf gerade deshalb moglich ist, weil der Mensch nicht allein ist: auf sich
selbst und seine eigenen Krifte angewiesen, wiirde er in den Abgrund stiirzen,
der sich in dem MaBe unter seinen FiiBen auftut, als er im Rausch seiner Er-
rungenschaften das verkennt und verneint, wodurch er Mensch und Geist ist.

Man wird einwenden, ein solcher Orphismus liege jenseits der Grenzen
dessen, was zu allen Zeiten als Weisheit gegolten hat. Ich gebe es zu, fiige aber
hinzu, daB anderseits die psycho-soziologische Diitetik, zu der eine positivi-
stische Technokratie fithrt, sicher diesseits der Weisheit bleibt. Vielleicht haben
wir heute nur noch die Wahl zwischen diesseits und jenseits, da die Mitte ein-
gestiirzt ist wie ein Treppenabsatz in einem brennenden Haus.

355



	Die Weisheit im technischen Zeitalter

