
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 6

Artikel: Die Weisheit im technischen Zeitalter

Autor: Marcel, Gabriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161631

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


in einer Philosophie der Hoffnung, die wohl dem Bedürfnis vieler entspricht,
weil sie ihren Ursprung im hie et nunc unserer persönhchen Erfahrungen nimmt
und diese soweit durchmißt und öffnet, daß wir uns an der SchweUe des Reli-
giösen befinden, ohne dazu gezwungen zu werden.

Der Weg dieses Denkens führt vom Haben zum Sein, vom Problem zum
Geheimnis, vom Kult der Vergangenheit zur schöpferischen Treue, von der

Verzweiflung zur Hoffnung, von der zerbrochenen Zeit zur tiefen Gegenwart,
die in der Ewigkeit wurzelt.

1 Journal métaphysique, S. 55. 2Schöpferische Treue, S. 9. 3Geheimnis des Seins, S. 76.

4Metaphysisches Tagebuch, S. 365. 5Sein und Haben, S. 11. 6Sein und Haben, S. 12.
'Metaphysisches Tagebuch, S. 441. 8Schauspiele, L, S. 409. 'Schauspiele L, S. 222.10Schauspiele I.,
S. 238. "Sein und Haben, S. 166. 12Id., S. 174. 13Id., S. 177. »Id., S. 178. 15Id., S. 186.

"Homo viator, S. 128. "Metaphysisches Tagebuch, S. 207. 18Sein und Haben, S. 163.

18Metaphysisches Tagebuch, S. 213. 20Der Mensch als Problem, S. 51. 21Id., S. 122—123.
22Das ontologische Geheimnis, S. 10.23Sein und Haben, S. 108.24Id. 25Das ontologische
Geheimnis, S. 14. 26Herbert P. M. Schaad verwendet «Gegenwart». Der Titel Gegenwart und

Unsterblichkeit («Présence et Immortaüte») ist mißverständüch, denn wer sieht, daß das Wort
«Gegenwart» nicht in der übUchen Bedeutung verwendet wird? 27Das ontologische Geheimnis,

S. 26. 28Sein und Haben, S. 43. 29Schauspiele I., S. 100—101. 30Das ontologische Geheimnis,

S. 43. 31Id., S. 44—45. 32Schöpferische Treue, S. 106.

Die Weisheit im technischen Zeitalter

GABRIEL MARCEL

Es gibt eine Ermüdung und eine Abnutzung der Wörter, wie es eine Ermüdung

und Abnutzung der Menschen gibt. Im einen wie im andern FaU kann
eine Ablösung nötig werden.

Ist das Wort weise, das seit einigen Jahren in der offizieUen Sprache
aufgetaucht ist, berufen, das Wort «sachkundig» zu ersetzen? Es sind weise oder
wenigstens von den öffentlichen Mächten weise genannte Männer, die vor zwei
Jahren, anläßhch des Bergarbeiterstreiks in Frankreich, beauftragt wurden, die

Lohnprobleme gesamthaft zu studieren. Es ging darum, zu bestimmen, welche

Erhöhungen man zulassen konnte, wenn man gleichzeitig die dauernde Erhöhung

der Preise in Betracht zog sowie die Notwendigkeit, nichts zu tun, was

546



das finanzieUe Gleichgewicht gefährden und der Inflation den Weg öffnen
könnte. Sicher eine schwierige und schwerwiegende Frage, die aber nur die
Techniker der Wirtschaft berührt.

Nun, wenn wir uns der Geschichte des menschbchen Denkens zuwenden,
können wir feststehen, daß die Weisheit von ganz anderer Art ist, und daß sie

sogar in dem Maße meta-technisch genannt werden kann, als sie, wenn nicht die
Techniken selbst, so doch die Zwecke, denen diese untergeordnet sein können
oder nicht, in Frage steht.

Es steUt sich aber sogleich die Frage, ob das Wort weise in seiner traditioneUen

Verwendung nicht einen etwas veralteten und einer vor-technischen Zeit
angehörenden Begriff darsteUt. Wird die Gesellschaft, welche die von der
Wissenschaft zur Verfügung gestellten Mittel benützt, nicht dazu geführt, immer
mehr in den Bereich des Gewissens vorzudringen, wo die traditioneUe Weisheit
Heimatrecht hatte?

Bis zum äußersten gehend, kann man sich sogar fragen, ob es nicht um das

geschehen ist, was lange Zeit, besonders von den Stoikern, als die Uneinnehmbarkeit

des Gewissens betrachtet wurde. «Jeder von uns», schrieb ich vor
mehr als zehn Jahren, «wenn er sich nicht selbst belügen wiU, muß zugeben,
daß gegenwärtig konkrete Mittel bestehen, die gegen ihn eingesetzt werden
können und ihn jener Souveränität, oder sagen wir weniger ehrgeizig: jener
KontroUe über sich selbst berauben können, die er in früheren Zeiten mit
Grund als unantastbar betrachtet hätte. Man kann auch nicht sagen, daß er die
wohltuende Mögbchkeit des Selbstmords behält : das stimmt nicht mehr, denn

er kann in eine Situation geraten, in der er sich nicht einmal mehr töten
möchte, in der ihm der Selbstmord als eine unrechtmäßige Zuflucht erscheint,
in der er dahin gelangt, sich verpflichtet zu fühlen, die Strafe nicht nur zu
erleiden, sondern auch zu wünschen für Fehler, die er sich zur Last legt, ohne
sie begangen zu haben. » Es sind nicht nur einfach Möghchkeiten : wir wissen
mit Sicherheit, daß diese Mittel jenseits des Eisernen Vorhanges wirksam
angewendet werden, und daß jede Diktatur der Versuchung, dazu Zuflucht zu
nehmen, nur schwer widerstehen wird.

Aber eine Analyse könnte leicht zeigen, daß diese Verfahren gewissermaßen
eine Kritik der IUusionen des Bewußtseins iUustrieren und bestätigen, die mit
äußerster Strenge einerseits durch Nietzsche, anderseits durch die Freudsche

Psychoanalyse entwickelt wurde. Was so als eine Art Aufreibung des Selbst
entstanden ist, scheint jeden Eingriff, jedes Eindringen in einen so lange als

unverletzhch betrachteten Bereich möghch zu machen.
Aber könnte man nicht versucht sein zu sagen, daß das, was sich daraus

ergibt, weniger die Verwischung oder Verurteilung der Weisheit bedeutet als

deren Dezentrahsierung? Ist es nicht die GeseUschaft selbst, die aufgerufen ist,
sich die Attribute zuzulegen, welche die Tradition der Persönhchkeit des Weisen

zubilligte?

547



In der Tat ist es wahrscheinUch, daß die Idee einer solchen Übertragung
in der Welt von heute in der Schwebe ist. Aber der Philosoph muß darauf
antworten, daß diese Idee auf einer IUusion beruht, die nicht weit vom Wahnsinn
entfernt ist. Die GeseUschaft, wie groß auch die technischen Errungenschaften
sein mögen, die ihr zur Verfügung stehen, kann auf keinen FaU ein echtes Subjekt

werden; sie wird nie mehr als ein Scheinsubjekt oder Pseudosubjekt sein,

aus dem einfachen Grunde, weü sie nie für sich sein kann.
Aber habe ich nicht zu leicht zugegeben, daß die Weisheit, so wie sie von

den Morahsten definiert wurde, einer vergangenen Zeit angehört? Müßte man
nicht eher sagen, daß das, was heute unhaltbar scheint, eine gewisse Zuversicht
ist, die im Grunde genommen Anmaßung und SelbstgefäUigkeit ist? An
diesem Punkt, wie an so vielen andern, scheint es, daß wir in eine Zone absoluter
Ungewißheit eingedrungen sind, für die die Todesgefahr angesichts der
Kernwaffen nur der sichtbare Ausdruck oder das Symbol ist. Man könnte das

ausdrücken, indem man sagt, daß es heute nur noch Platz gibt für eine tragische
Weisheit, im Gegensatz zu jener lächelnden und leicht ironischen Weisheit, in
der sich so lange Zeit viele gute Geister eingerichtet haben, im aUgemeinen im
Rücktrittsalter und im Genuß einer bequemen Nicht-Verpflichtung.

Ich sprach von einer tragischen Weisheit, und es ist klar, daß wir hier auf
Nietzsche stoßen. Aber soUte man nicht sehr genau die Grenzen betrachten,
innerhalb derer eine Weisheit, die man tragisch nennt oder die tragisch sein

will, eine Weisheit bleiben kann?
Man könnte sogleich einwenden, daß die Worte «tragische Weisheit» einen

gefährhch romantischen Klang haben. Aber es scheint mir, daß der Mensch

von heute, wenn er in eine gewisse Tiefe hinabsteigen wiU, nicht auf die
romantische Erfahrung verzichten kann; er muß sie in sich erkennen, zumindest
als überwundene Versuchung, wenn er das Glück hat, gläubig zu sein. Aber
auch so kann die romantische Versuchung nicht ein für aUemal überwunden
werden. Die Worte ein für allemal finden nur Anwendung auf dem Gebiet der
RationaUtät und der Technik; dagegen bringt das Leben, das gelebte Leben,
zeitweihge Unterbrechungen mit sich, Wiederaufnahmen, sehnsüchtige Rufe,
die aus der Vergangenheit und aus der Welt der Kindheit auftauchen.

Man darf sich indessen nicht auf so vage Hinweise beschränken; im Gegenteil,

es handelt sich darum, den brennenden Fragen, die sich dem Menschen

von heute steUen, die Stirn zu bieten : sie beziehen sich zum größten Teil auf
eine Situation, die zunächst durch die beschleunigte und übertriebene
Entwicklung der Technik und durch die offenbaren und vieUeicht tödlichen
Gefahren charakterisiert ist, denen das menschbche Geschlecht durch diese

Entwicklung ausgesetzt ist.
Man kann sich eine Weisheit vorsteUen, die darin bestehen würde, sich vom

mehr oder weniger gut verstandenen Beispiel Gandhis anregen zu lassen und
dieser Entwicklung nicht nur mit Worten, sondern mit Taten zu begegnen. In

548



diesem Geist hat Lanza del Vasto im Rhonetal eine kleine Gemeinschaft
gegründet, die darnach trachtet, sich selbst zu genügen, so daß die gewollt
anachronistischen Kleider ihrer MitgUeder von Hand gewoben sind.

Aber das Risiko der SelbstgefäUigkeit, das ich weiter oben erwähnte, ist die

Khppe, an der eine solche Gemeinschaft unweigerhch scheitert. Sie ist nur in
ihren eigenen Augen beispielhaft und von aüen Seiten dem Vorwurf
pharisäischen Ästhetentums ausgesetzt. Im übrigen stößt sie sich an folgendem
Dilemma: entweder ist das Selbstgenügen, nach dem sie trachtet, reine Lüge,
denn sie hängt trotz aUem materieU von einer weiteren und auf den von ihr
verachteten Prinzipien errichteten Gesellschaft ab, oder sie ist tatsächUch

autonom, aber sie kann es nur sein auf Kosten alles dessen, was von außen kommt,
um sie zu bereichern, und es ist zu befürchten, daß sie dann verurteilt ist, an
einer bösartigen Anämie zu sterben.

Diese Überlegung zeigt klar, daß die Ablehnung der Technik, der Welt der

Technik, in WirkUchkeit einer Art Infantihsmus entspricht, den man durch
Sophismen zu rechtfertigen sucht. Eine Gemeinschaft wie die eben erwähnte
scheint mir jenen Indianerreservaten vergleichbar, die in einigen entlegenen
Distrikten der Vereinigten Staaten mit großem Kostenaufwand aufrechterhalten

werden, die aber für diejenigen, welche nachdenken, ein Anlaß zur Sorge
geworden sind.

Eine entschieden entgegengesetzte Haltung ist möghch, und wir finden sie

in dem planetarischen Optimismus, von dem die Schriften Teilhard de Char-
dins zeugen. Dieser geht fast so weit, den erlösenden Wert der Technik zu
bejahen. Dennoch darf man nicht vergessen, daß er selbst hier einer möghchen
Verwirrung vorbeugt : Was heute den Glauben an den Fortschritt am meisten
in Mißkredit bringt, ist die unglückliche, selbst bei seinen Anhängern sich
zeigende Tendenz, in einen erbärmlichen MiUenarismus zu verwandeln, was das

Legitimste und Edelste an unserer nunmehr geweckten Erwartung eines
Übermenschlichen ist : «,eine Periode der Euphorie und des Überflusses — ein
goldenes Zeitalter —', das ist es, gibt man uns zu verstehen, was die Evolution für
uns bereithält. Und vor einem so bürgerlichen Ideal ist es richtig, daß unser Herz
schwach wird» (Hymne de l'Univers, S. 117—118). Dem, was nur eine Frage
des Wohl-seins ist, steht Teilhard de Chardin einen Durst nach Mehr-sein
gegenüber, der aüein die denkende Welt vor dem taedium vitae retten kann.

Es wäre also ungerecht, ihm einen technokratischen Optimismus
zuzuschreiben, der der Technik für sich selbst genommen die Fähigkeit, das ganze
menschbche Problem zu lösen, zusprechen würde. In Wirkhchkeit gründet sich
die Hoffnung, die ihn belebt, auf eine Mystik. Aber es steht zu befürchten,
daß diese viel schwerer übertragbar ist als der Optimismus, den sie transzendiert

und sogar zurückweist. In Wahrheit droht zwischen dem einen und
andern eine Verwirrung zu entstehen, die allein die sehr günstige Aufnahme
erklären kann, die Teilhards Lehre in marxistischen Kreisen findet.

549



Man muß übrigens zugeben, daß sogar bei ihm die Übereinstimmung dieser

Mystik mit Ansichten anderer Ordnung, die sich als einfache Extrapolationen
darstellen, unter sehr prekären Bedingungen zustandekommt.

Hinsichtbch des Problems, über das ich hier nachdenke, bin ich versucht zu

sagen, daß dieses Denken, wenn man es in aüen seinen Dimensionen und ohne
Rücksicht auf seine inneren Widersprüche betrachtet, jenseits dessen hegt, was
wir Weisheit nennen, in einer schlecht abgegrenzten Zone, in der die Wissenschaft

und die Religion sich wieder zu vereinen suchen, daß aber die
Vereinfachungen, Verformungen, ja Entstellungen, denen es bei gewissen Nichtchri-
sten unterliegt, dieses Denken diesseits der Weisheit im eigentlichen Sinne si-

tuieren.
Man muß also sagen, daß es absurd ist, zu versuchen, für die menschbche

Existenz einen vor-technischen Rahmen zu schaffen; anderseits aber muß man
sich davor hüten, die Bedeutung der übersteigerten Entwicklung, der wir
gegenüberstehen, zu vergrößern und sich einzubilden, daß sie selbst zur Errichtung

von Werten und Zielen führen könne, die geeignet wären, unserem Leben
einen Sinn zu geben. Gerade hier erweist sich eine Weisheit notwendig, aber
ist sie möghch? Führt die Unsicherheit, von der ich gesprochen habe und die
weit über die mit einer verbrecherischen Anwendung der Kernphysik verbundenen

Vernichtungsmöghchkeiten hinausgeht, zu einer Art von morahschem
Nihilismus? Es scheint mir unmöglich, es zuzugeben, und der Mensch bleibt
nur unter der Bedingung er selbst (nicht gemäß einer abstrakten Definition,
die kaum wichtig ist, sondern gemäß den höheren VorbÜdern, die die
Geschichte bietet), daß er diesen Selbstmord zurückweist. Ich habe schon gesagt,
daß die einzige heute mögliche Weisheit eine tragische ist; man kann auch

sagen, daß sie nicht anders als militant sein kann und daß sie in nichts jener
moralischen Bequemlichkeit gleicht, in der sich in der Vergangenheit so viele
Menschen eingerichtet haben, die kaum etwas anderes waren als vom Leben
Pensionierte.

Es ist nicht möglich, von dieser tragischen Weisheit zu sprechen, ohne sich
auf das Thema der Angst zu beziehen, die seit Kierkegaard einen so großen
Platz in der Entwicklung des existentieUen Denkens einnimmt.

Läuft der Mensch, der sich weigert, sich der Technik auszuhefern (das

heißt, ihr eine bestimmende Gewalt über sein Leben einzuräumen), nicht
Gefahr, gleichzeitig Gefangener der Angst zu werden, die vor aUem Todesangst
ist? Man findet hier das Hauptproblem wieder, das sich den Philosophen von
Piaton bis Spinoza stellt. Aber man muß erkennen, daß in unserer Epoche die
¦— ich wage zu sagen: wesentliche — Imminenz des Todes, seine Gegenwart
im Zentrum des Lebens, mit einer Klarheit erkannt und mit einer Kraft
verkündet worden ist wie vielleicht nie zuvor. Die Tatsache, daß durch das Urteil,
das auf ihm lastet, das Leben den Tod als jene «düstere Hälfte» in sich trägt,
von der Paul Valéry spricht, macht es ohne Zweifel schwer, die platonische

55°



Idee anzunehmen, so wie sie im Phaidon ausgedrückt ist, und noch schwerer,
nach der Art Spinozas den Tod aus den Sorgen des Weisen zu verbannen. Es
ist mit Rücksicht auf diese wesenthch zweideutige Gegebenheit, deren untrennbare

Aspekte Leben und Tod sind, daß der Weise Stellung nehmen muß. Ich
würde übrigens lieber nicht vom Weisen sprechen, denn man muß vielleicht
die traditioneUe Idee eines privilegierten Wesens, das von einer gewissen
Seinsart Besitz ergriffen hätte, aufgeben. Der so verstandene Weise könnte uns
heute als die laizistische Übersetzung des Heihgen erscheinen ; anderseits aber
kann nicht einmal die Heiligkeit als ein Besitz verstanden werden; sie ist es nur
durch eine Gnade, der man ohne Unterlaß entsprechen muß, und die Versuchung

ist in jeder Form wie eine drohende Mögbchkeit gegenwärtig, vor der
uns nur eine unablässige Wachsamkeit bewahren kann.

Was die Weisheit anbetrifft, so ist sie weniger ein Zustand als ein Ziel.
Nach der Weisheit trachten heißt danach trachten, die paradoxale Situation,
von der ich gesprochen habe, auf irgendeine Art zu bewältigen, aber diese

Bewältigung erscheint sich selbst wie unterminiert von Kräften, die sich zu
verbünden scheinen, um sie unmöghch zu machen.

Aber scheint sich die so verstandene Weisheit nicht auf das Flackern einer
zu baldigem Erlöschen verurteilten Flamme zu reduzieren? Viele Zeichen, die
aufzuzählen sich erübrigt, scheinen einen solchen Pessimismus zu rechtfertigen ;
aber noch einmal : unsere Aufgabe ist es, uns davor zu hüten, denn auch er ist
eine Versuchung wie der Selbstmord, mit dem er letzthch zusammenfäUt.

Gibt es also keine Richtung, auf die das Denken sich verpflichten könnte,
um sich aus der Umklammerung zu befreien? Ich komme hier zu jenem Teil
meiner Untersuchung, der als der gewagteste erscheinen muß.

Der Ausweg, den ich vorschlagen möchte, ist nur gangbar, wenn die
Reflexion sich einschaltet, um eine Gesamtsituation wieder in Frage zu stellen,
die bis jetzt selbstverständbch zu sein schien. Das besondere Merkmal dieser
Situation ist das, was ich oft einen praktischen Anthropozentrismus genannt
habe, der in einigen Zeilen von Maxim Gorki auf eine ausgezeichnete Formel
gebracht wird : « Für mich gibt es keinen anderen Gedanken als den Menschen :

der Mensch, und nur der Mensch ist nach meiner Meinung der Schöpfer aUer

Dinge. Er ist es, der Wunder vollbringt, und in Zukunft wird er Meister sein

über aUe Kräfte der Natur... Ich beuge mich vor dem Menschen, denn ich
sehe und fühle nichts auf der Erde außer der Materialisierung seiner Vernunft,
seiner Einbildungskraft, seines erfinderischen Geistes. »

Dieser naiven Behauptung, auf der nicht nur der sowjetische Materiahsmus,
sondern jede wie auch immer geartete Technokratie beruht, stehen wir die
Vers dorés von Gérard de Nerval gegenüber :

Homme, Ubre penseur, te crois-tu seul pensant
Dans ce monde où la vie éclate en toute chose?

551



Des forces que tu tiens, ta hberté dispose,
Mais de tous tes conseils, l'univers est absent.

Respecte dans la bête un esprit agissant:
Chaque fleur est une âme à la nature éclose

Un mystère d'amour dans le métal repose
Tout est sensible et tout sur ton être est puissant.

Ist es unphilosophisch, nach der hinausgeschmetterten Erklärung eines
Romanciers das prophetische Zeugnis eines Dichters anzuführen? Die Frage ist,
ob die Weisheit, wenn sie etwas anderes ist als eine Sammlung nützhcher
Rezepte oder eine geistige Diätetik, in einem andern Boden Wurzel fassen kann
als in jenem, in dem die Poesie ihren Ursprung hat.

In diesem Punkt bin ich nach langem Zaudern zur Übereinstimmung mit
den zentralen Ansichten Heideggers gekommen, ohne übrigens eine Sprache
zu akzeptieren, die mir zu oft so geartet zu sein scheint, daß sie den Gedanken,
den sie ausdrücken will, verdunkelt. VieUeicht könnte man das WesentUche
dieses Denkens folgendermaßen formulieren: Die Tatsache, Mensch zu sein,
übersteigt die Bestimmungen oder Definitionen, mit denen sich die klassischen

Philosophen gewöhnbch zufrieden gegeben haben. Die Tatsache, Mensch zu
sein, wie sie sich vor aUem in der Sprache offenbart, kann nicht ohne Bezug
auf das Sein gedacht werden. Ich persönhch möchte vermeiden, diesen
Ausdruck und vor allem die in meinen Augen zu grammatikaUsche Unterscheidung
Heideggers zwischen dem Sein und dem Seienden zu verwenden. Was man hier
unter dem Sein zu verstehen hat, ist das Licht im Johanneischen Sinn des Wortes,

das heißt das Licht, das jeden auf die Welt kommenden Menschen erleuchtet.

Aber es hat keinen Sinn zu sagen, der Mensch erzeuge dieses Licht, und
diese einfache Bemerkung genügt zur Widerlegung des weiter oben definierten
Anthropozentrismus. Ich lasse übrigens hier die Frage nach der Quelle dieses

Lichtes beiseite; insofern ich über meine Bedingung als Mensch oder als
denkendes Wesen nachdenke, werde ich zu der Erkenntnis geführt, daß diese

Bedingung sich nicht ohne Bezug auf dieses Licht bestimmen läßt. Aber eine
durch Nachdenken abgeklärte Erfahrung zeigt uns außerdem, daß dieses Licht
mich um so mehr erfüllt, je mehr ich nicht nur von mir selbst, sondern auch

von irgendeinem kollektiven oder prometheisehen Ich absehe.

Aber, nähern wir uns unserem Ziel, indem wir so über den Anthropozentrismus

hinausgehen? Dies scheint zunächst zweifelhaft, denn das Gesagte
gilt für den Menschen angesichts der Wahrheit. Ist aber die Beziehung
zwischen Wahrheit und Weisheit offenbar? Und muß man zu einem Intellektualismus

zurückkehren, den die Erfahrung und die Geschichte zu widerlegen
scheinen?

Aber was hier in Betracht gezogen werden muß, ist eine gewisse Wahrheit
des Lebens, und man trifft hier auf einen tiefen, durch Simmel ausgedrückten

552



Gedanken : «Wie das Leben auf seiner physiologischen Stufe ein fortwährendes
Erzeugen ist, so daß, mit komprimiertem Ausdruck, Leben immer Mehr-Leben
ist — so erzeugt es auf der Stufe des Geistes etwas, das Mehr-als-Leben ist:
das Objektive, das Gebilde, das in sich Bedeutsame und Gültige. Diese

Steigerung des Lebens über sich hinaus ist nicht ein zu ihm Hinzukommendes,
sondern ist sein eigenes, unmittelbares Wesen selbst. » (Georg Simmel:
Weltanschauung, München 1918, S. 97.)

Ich würde sagen, daß das Leben — nicht im biologischen Sinn, aber in dem
Sinn, als jeder von seinem eigenen Leben spricht — nicht als dem Licht fremd
betrachtet werden kann, das als letzte ontologische Gegebenheit verstanden
werden kann, eine Gegebenheit, die gleichzeitig gebend und gerade dadurch
Licht ist. Aber es wäre kaum von Nutzen, hier eine abstrakte Überlegung zu
entwickeln ; es ist besser, zu betrachten, auf welche Weise sich das Leben für
denjenigen erhebt, der viel gelebt hat und der versucht, eine Ordnung aus dem

zu gewinnen, was in dem Maße, als er es lebte, vieUeicht als bloße Verwirrung
erschien. Das Beispiel Goethes (Dichtung und Wahrheit) steht sich hier ein, oder
auch Shakespeares Ripeness is all.

Muß man indessen nicht fürchten, daß die radikale Unsicherheit, die heute
die Situation des Menschen kennzeichnet, sich nicht mit dem Wachstum, mit
der Reife verträgt, die jede dieses Namens würdige Weisheit einschließt? Und
kommen wir nicht wieder zur Angst zurück? Aber dies ist nur wahr, wenn
wir Gefangene des technokratischen Anthropozentrismus bleiben — eines in
gewisser Hinsicht viel schlimmeren und viel gefährlicheren Anthropozentrismus

als es jener des Mittelalters war, der trotz allem durch einen unbestrittenen
Theozentrismus ausgeghchen wurde.

Diese Ablehnung des technokratischen Anthropozentrismus erscheint mir
als das Prinzip selbst einer wiederzuentdeckenden Weisheit: Diese ist nur auf
Grund der Demut möghch, einer Demut, die an das wache Bewußtsein der

Versuchung gebunden ist, die darin besteht, alles auf das Ich zu zentrieren,
und die auch dann noch eine Versuchung ist, wenn dieses Ich sich zu erweitern
glaubt, bis es mit der Spezies zusammenfällt. Und die Erfahrung scheint zu
zeigen, daß die Unsicherheit, oder genauer die Angst, sich im gleichen Maß

verringert, als der Mensch die Beziehung, die ihn an das ursprüngliche Licht
bindet, in ihrer Wahrheit wiederherstellt. Denn gleichzeitig findet auch Hoffnung

wieder Raum, und man fragt sich, ob es (diesmal im Gegensatz zu
Heideggers These) nicht angebracht wäre, das Primat des Seins vor dem Tod zu
setzen. Besteht der Fehler Heideggers nicht darin, daß er sich in die Gefangenschaft

eines existentiellen SoUpsismus begeben hat, für welchen der Tod des

anderen, der Tod des gehebten Wesens, als sekundär erscheint? Aber schheßt
dies nicht eine sonderbare Verkennung der Tatsache in sich, daß das Licht,
welches das Sein ist, nur als Freude, Licht zu sein, gedacht werden kann, als

Freude, Licht zu spenden, das heißt als Liebe. Hier ist die einzige Aussage, die

553



uns eine Hilfe sowohl gegen die Angst vor dem Tod als auch gegen den
technokratischen Hochmut zu finden erlaubt; und besteht nicht das Prinzip der
Weisheit in der Erkenntnis, daß diese Angst und dieser Hochmut sich in
Wirklichkeit ergänzen?

Ich will hier festhalten, daß diese Weisheit, die — ich wiederhole es —
tragisch bleibt, weil sie sich der Gefahren, die sie bedrohen und der Versuchungen,

denen sie ausgesetzt ist, voü bewußt ist, daß diese Weisheit gleichzeitig
die Demut und die Hoffnung in sich schheßt — eine Hoffnung, die absolut
nichts gemein hat mit irgendeinem Vertrauen in die unbegrenzten Fortschritte
der Technik. Ich würde sogar eher sagen, daß sie sich gegen dieses Vertrauen
stellt, dessen fundamentale Leere sie ausmißt. Denn die Technik, welcher Art
sie auch sei, vermag nichts gegen den Tod und bleibt, auf sich selbst
zurückgeworfen, im Leeren hängen.

Aber man muß, um einem möghchen Einwand zuvorzukommen, sogleich
beifügen, daß eine solche Weisheit diesseits einer offenbarten Rebgion hegt
und daß sie der Reflexion unter der Bedingung zugänghch ist, daß diese sich

— nicht um der Verringerung, sondern um des Verständnisses willen — auf
die höchsten Erfahrungen erstreckt, die im Laufe seiner Geschichte dem
Menschen zu machen gegeben waren. Es handelt sich vielleicht darum, die Spur
einer Welt aufzunehmen, die der unseren nicht übergeordnet ist, sondern diese

unsere Welt selbst ist, erreicht auf Grund einer Vielfalt von Dimensionen, auf
die wir für gewöhnbch nicht achten — eine Welt, die nicht nur Umgebung oder
Umwelt ist, sondern in uns in Tiefen mündet, von denen selbst die Psychoanalyse

ohne Zweifel nur die oberflächlichsten Schichten erreicht.
Wenn man einer solchen Weisheit, die letztlich nicht mehr nur als tragische,

sondern als lyrische erscheint, unbedingt einen Namen geben muß, so müßte
man von einem erneuerten Orphismus sprechen, den Nerval in den Vers
Dorés oder Rilke in den Duineser Elegien und den Sonetten an Orpheus vorausgeahnt

haben.
Diese so schwer zugänghchen Gedanken — ich gebe es zu — können

Einwände hervorrufen, deren Wichtigkeit zu verkennen ich weit entfernt bin.
Unter Verzicht auf diejenigen, welche die Ontologie betreffen, auf die ich mich
bezogen habe, will ich wenigstens denjenigen erwähnen, der sich zuerst
darbietet: wendet sich dieser Orphismus — angenommen, daß er Gestalt annehmen

kann — nicht an eine ganz kleine Zahl Eingeweihter? Womit kann er
einer Anforderung entsprechen, die, wenn sie gerechtfertigt ist, einen universalen

Charakter trägt?
Ich antworte darauf, daß, wenn es eine volkstümliche Weisheit gegeben hat

— und ich für mein Teil bin davon überzeugt —, so läuft sie heute Gefahr,
durch Techniken wie Radio und Fernsehen irregeführt zu werden. Es ist zu
befürchten, daß die Massen sich in den breiten, nicht von den Weisen selbst,
sondern von den Scharlatanen der Wissenschaft gebahnten Wegen verheren.

554



Aus vielen Gründen muß man also befürchten, daß die Weisheit heute nur
noch das Gut einer Ehte sein kann. Und auch dann noch muß man sich sehr
davor hüten, diese Ehte mit irgendeiner bterarischen oder künstlerischen
Chque zu verwechseln. Sie muß auf der Hut sein vor dem Snobismus, der sich
heute auf aUes erstreckt, sogar auf Angst und Verlorenheit. Die Ehte, an die
ich denke, weit davon entfernt, der Neuheit des Tages ausgesetzt und fortwährend

in Erwartung des Unerwarteten und des Unerhörten zu sein, muß sich
vielmehr daran machen, das Unveränderhche in der Kunst und in der Poesie
wieder zu entdecken; an diesem tieferen Erkennen, das jeden Rituahsmus
ausschheßt, können sich aber auch die Bescheidenen beteihgen, vieUeicht sogar
wirksamer als die Privilegierten. Ich füge hinzu, daß der Orphismus, von dem
ich sprach, auch wenn er nur von Philosophen verstandesmäßig erfaßt werden
kann, diesseits dieser Erarbeitung tief gelebt werden kann, und die Weisheit
verwirkhcht und bewährt sich immer auf der Ebene des Lebens.

Zum Schluß will ich daran erinnern, daß angesichts der radikalen Unsicherheit,

in der wir heute leben, angesichts der Bedrohungen und gleichzeitig der

Versuchungen, denen wir von allen Seiten ausgesetzt sind, diese Bindung an
das Unzerstörbare und diese Hoffnung auf eine Welt, in der die Technik und
die Statistik ihr Recht verheren, nur um den Preis eines fortwährenden Kampfes

gerettet werden können; und die Überlegung vermag zu zeigen, daß dieser

Kampf gerade deshalb möghch ist, weil der Mensch nicht allein ist : auf sich
selbst und seine eigenen Kräfte angewiesen, würde er in den Abgrund stürzen,
der sich in dem Maße unter seinen Füßen auftut, als er im Rausch seiner

Errungenschaften das verkennt und verneint, wodurch er Mensch und Geist ist.
Man wird einwenden, ein solcher Orphismus hege jenseits der Grenzen

dessen, was zu allen Zeiten als Weisheit gegolten hat. Ich gebe es zu, füge aber

hinzu, daß anderseits die psycho-soziologische Diätetik, zu der eine positivistische

Technokratie führt, sicher diesseits der Weisheit bleibt. VieUeicht haben

wir heute nur noch die Wahl zwischen diesseits und jenseits, da die Mitte
eingestürzt ist wie ein Treppenabsatz in einem brennenden Haus.

555


	Die Weisheit im technischen Zeitalter

