
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 6

Artikel: Von der Existenz zur Hoffnung

Autor: Grotzer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161630

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Existenz zur Hoffnung

PETER GROTZER

Der Weg zum «konkreten» Denken

Den kritischen Publikationen nach zu schUeßen wurde Gabriel Marcel erst nach
dem Krieg entdeckt, doch Kenner wie Charles Du Bos, Rachel Bespaloff und
Jean Wahl haben seine Originahtät bereits im Metaphysischen Tagebuch erkannt,
das im gleichen Jahr wie Heideggers Sein und Zeit erschienen ist. Das umfangreiche

«Tagebuch » mit Notizen im Hinbhck auf ein systematisches Werk
zerfällt in zwei Teile: der erste, geschrieben kurz vor Beginn des Weltkrieges
1914—1918, weist in Sprache und Denkart noch stark ideahstische Züge auf
und ist als Einführung in Marcels Werk, das bald eine ganz andere Richtung
einschlagen soUte, gar nicht geeignet. Im zweiten Teil, verfaßt nach den

Erfahrungen des Krieges, kristallisiert sich langsam der origineUste Teil eines

Denkens heraus, das in Sein und Haben größte Tiefe erreicht. Das Metaphysische

Tagebuch stellt nach Jean Wahl eine «Anstrengung zur Befreiung und die Suche
nach einer Harmonie » dar. Bereits Charles Du Bos weist in einem Kapitel zu
einem geplanten Buch über Gabriel Marcel auf die Vorzugsstellung des
Konkreten hin. Er zeigt auch, daß sich im ersten Teil, auf den alle bisherigen
Interpreten selten Bezug genommen haben, ein wesentlicher Unterschied zwischen
der Bedeutung des Subjekts bei Denken und Glauben herauskristaUisiert: für
das eine ist es aUgemein-universeU, für das andere konkret-individueU. Es soUte

sich später zeigen, wie wichtig diese Differenzierung war, die Marcel zu einer

Philosophie der subjektiven, persönhchen Erfahrung abgedrängt hatte.
Von Bedeutung für diese Entwicklung waren sicher folgende vier Faktoren :

Der Tod der Mutter weckte die Frage nach dem Fortleben der Toten und nach
der MögUchkeit einer inneren Beziehung zum entschwundenen Du. — Die öde
und einsame Kindheit und Jugendzeit heß das Gefühl einer gähnenden Langeweile

aufkeimen, die der Jünghng durch den Umgang mit imaginären
Theatergestalten zu bevölkern suchte. — Die Musik führte ihn zu einer Art Religiosität,

die im MiUeu seiner FamiUe keinerlei Echo fand. Bis vor wenigen Jahren
improvisierte Gabriel Marcel tägUch auf dem Klavier; er sagt, er verdanke der
Musik mehr als den Denkern. — Dem zuvor allzustark in der Abstraktion
Lebenden offenbarte die Tätigkeit im Vermißten-Suchdienst des Roten Kreuzes
deutUch den unendhchen Unterschied zwischen der konkreten Person und der
auf Karteikarten erfaßbaren. Zu gleicher Zeit machte er auch parapsychologische

Erfahrungen, die in manchen Überlegungen über die Treue zu den
Verstorbenen durchschimmern.

53°



Marcels wichtigster Beitrag zur zeitgenössischen französischen Geistesge-
schichte besteht vieUeicht nicht in erster Linie in den eigenthchen Resultaten,
sondern im Faktum, daß wir anhand seiner Tagebücher das langsame Keimen
und Reifen eines wesenthchen Denkens verfolgen können. Diese
unablässige Suche nach neuen Wegen, dieses ständige Unterwegssein eines
kritischen, doch nie skeptizistischen Bewußtseins läßt uns wie nur selten an einem
inneren Abenteuer teilnehmen, dessen Anfang in einer zunächst dunklen Zone
Uegt, die sich durch spätere Publikationen und durch die heutige Kritik
aUmähhch erhellt. Ursprünghch waren die Notizen des Metaphysischen Tagebuchs

von dramaturgischen EinfäUen, ja von ganzen Szenen durchwoben; eine
kritische Ausgabe dieses wichtigen Textes steht leider immer noch aus. Die in
den dreißiger Jahren noch sehr eigenartig anmutende Verbindung zwischen

philosophischer Reflexion und dramatischer Schöpfung hinterläßt den
Eindruck, es handle sich nur um zwei verschiedene Register einer einzigen
Erfahrung.

Wer hinter dem Begriff Tagebuch eine Art Chronik vermutet, sieht sich
getäuscht, denn es geht Gabriel Marcel keineswegs um eine kontinuierliche
Ordnung vergangener Erlebnisse, sondern um eine stets neue Auseinandersetzung
mit der Gegenwart: das Tagebuch ist für ihn Arbeitsinstrument. Der Leser
muß sich auf einem meist ungewohnten Weg zu Feststellungen vortasten,
welche bisher lediglich logisch-vernunftmäßig angegangene Probleme als solche

entlarven, das heißt zur oft evidenten Einsicht führen, daß es sich gar nicht
um «Probleme» handelt, sondern um Geheimnisse, deren voUumfängUche
Existenz der Mensch nur annehmen kann. Es wird nicht viel bewiesen,
sondern viel erfahren, entdeckt und vertieft. Gleich einem Höhlenforscher tastet
sich der Denker den Wänden entlang durch alle Grotten, klopft sie nach
verborgenen Durchgängen ab und sucht den unmittelbarsten Weg zum erahnten
Licht. Dieser Weg ist oft steinig, mühsam und erfordert manchen Sprung ; es

wäre wohl falsch, dies aUes nachträghch künstlich auszuebnen.

Von den philosophischen Studien aus, die ihm vor allem die verschiedenen
Ausdrucksformen des Ideahsmus nähergebracht haben, verfolgt Marcel das

Wirken Bergsons und studiert Hocking und Royce. Zuerst bemüht er sich, in
der Vertiefung der aUgemeinen Bedingungen des Denkens die Elemente reiner
Mystik aufzufinden, doch konzentriert er sich bald auf «die Abweichungen,
die jeglicher Rationahsmus unterschlägt, oder von denen er sich mehr oder
minder deutlich abkehrt, um sein Begriffsnetz zu knüpfen : die Wahrnehmung,
die Einheit von Leib und Seele und die Tatsachen der übernormalen Psychologie»,

wie er selbst in der Einleitung zum Metaphysischen Tagebuch festhält.

Wahrnehmung, Einheit von Leib und Seele in der Inkarnation stellen den

Umfang, die Bedeutung und die Priorität des kartesianischen cogito ergo sum in
Frage, wenigstens in seiner rein ideahstischen Interpretation. An diesem Punkt
verläßt Marcel den Ideaüsmus, denn er geht nicht vom cogito, sondern vom

531



sum aus, das weniger als Geworfenheit oder Absurdität wie bei Heidegger oder
Sartre erfahren wird. Doch geht Marcel mit ihnen einig in der Behauptung der

metaphysischen Priorität der Existenz, wenngleich sich diese bei jedem als eine
besondere erweist.

Die Kritik der ideaUstischen Überbetonung des Denk- und Bewußtseinsaktes

soU also den Boden aufreißen für Neues. Wofür weiß Marcel selbst noch
nicht. Er bemüht sich zunächst hauptsächlich um eine «wirkÜche Fragestellung

» ; über seine Methode gibt er sich dabei sofort Rechenschaft, schreibt er
doch in einer Fußnote, die unbegreiflicherweise in der deutschen Ausgabe des

Metaphysischen Tagebuches fehlt: «Heute habe ich meine Methode definiert: sie

besteht im Ausgehen von einem oberflächhch gestellten Problem, um daraus

einen negativen Schluß zu ziehen, der neue Begriffe schafft und so die
Elemente zu einer wirkhchen FragesteUung üefert, die eine positive Lösung
ermögUcht1. »

Worin bestehen nun diese wirkhchen Fragen, um welche Marcels Denken
kreist? Lassen wir uns von den Titeln seiner Vorträge und Aufsätze, also von
rein äußerlichen Kriterien leiten, so finden wir folgende Begriffe mehrmals
wiederkehren : Sein und Haben, Glaube, inkarniertes Sein, Tod des gehebten
Menschen, heutige Welt, Unruhe, Person, Verfügbarkeit, Gegenwärtigkeit,
Geheimnis des Seins, schöpferische Treue, Hoffnung.

Von irgendeinem Punkt aus besehen ordnet sich dies aUes vieUeicht zu
einem Ganzen. Kehren wir nochmals zum Anfang zurück, so zeigt sich schon
früh eine gewisse « metaphysische Unruhe », die wohl ihren Ursprung in der

Diskrepanz zwischen der konkret erlebten und der begrifflich erfaßten Welt
hat. Wir sagten, nach Du Bos, das Subjekt des Glaubens und des Denkens sei

nicht von gleicher Art. Der geistigen Substanz des kartesianischen Cogito
steht ein leibgebundenes, ganz außerhalb des Denkens erfahrenes Ich gegenüber,

das konkretes Subjekt meiner Handlungen und meiner Entscheidungen
ist.

Die Allgemeingültigkeit des Cogito steht somit in Zweifel und wird von
Gabriel Marcel aufs Reich der nur gedanküchen Welt eingeschränkt, der die
Dichte und der Gehalt an spezifisch menschhchem, konkretem Sein abgeht. Er
sieht, daß die absolute Priorität dem in geheimnisvoUer Weise verleibhchten
Sein des Menschen gebührt. Auf dieser Ebene jedoch wird jeghche Systematik
fragwürdig, wiU man dem bei vielen Denkern so verdächtigen Hang,
auftauchende Schwierigkeiten durch eine neue Terminologie zu tarnen, nicht
nachgeben. (Bemerken wir am Rande, daß Gabriel Marcel vom Denker immer
allgemeine Verständlichkeit verlangt und den hermetischen Ausdruck nur dem
Dichter zugesteht.)

Die AUgemeingültigkeit des Cogito preisgeben heißt zunächst einmal auf
einen klar bestimmbaren Ausgangspunkt verzichten, ein Zentrum, «wo das

Denken sich einnistet und dann in rational verketteten Gedankenschritten den

532



Versuch unternimmt, die Tatbestände der gemeinsamen Erfahrungen
wiederzufinden2». Marcel hütet sich auch vor einer ausschheßUchen Betrachtung des

eigenen Bewußtseins, denn «diesem ist es eigentümlich, nicht losgelöst
betrachtet werden zu können3».

Doch soll keineswegs die erste Phase dem Chaos anheimfaUen, denn es

taucht ständig die gleiche Frage auf, die zu beantworten er sich vornimmt:
Wer bin ich? Die ersten Antworten sind negativ: Ich bin sicher nicht (nur)
eine denkende Substanz, für die die Frage der Existenz vöUig nebensächhch
ist. Dringend scheint ihm daher die Notwendigkeit, «der menschUchen Erfahrung

ihr ontologisches Gewicht zurückzugeben ». Zu ihr gehört wesentUch die
Welt und mit ihr die andern Menschen ; eine solche Begegnung findet für ihn
keinen Platz in der ideaUstischen Bewußtseinsphüosophie, sie soUte auch, wie
bereits La Nausee gezeigt hat, für die ExistentiaUsten um Sartre fragwürdig,
ja unmögUch sein.

«Schon seit langem habe ich erkannt, daß mir jedwedes Existierende als

Verlängerung meines Leibes in behebiger Richtung erscheint — meines Leibes,
insoweit er meinig, das heißt nicht-objektiv ist; in diesem Sinn ist mein Leib
zugleich das Inbild des Existierenden und, tiefer noch, der Bezugspunkt aUes

Existierenden. Die Welt existiert für mich, im vollen Sinn des Wortes existieren,

insoweit ich mit ihr Beziehungen unterhalte von der Art jener, die ich
mit meinem eigenen Leib unterhalte — das heißt, insoweit ich leibgeworden
(inkarniert) bin. Anderseits habe ich bereits angemerkt, die Leibwerdung aUein

ermögUche den dialektischen Standpunkt», notiert er am 3. Dezember 19204.

Später zieht er die Formel «es denkt in mir» dem «ich denke» vor. Er vertieft
die negative Kritik am Cogito und gelangt in Sein und Haben zu einer immer
genaueren Beschreibung dessen, was für ihn der Angelpunkt der Metaphysik
wird: die Inkarnation.

Er zeigt, daß ein existentielles Urteil seine Berechtigung nur durch die
innere Verbindung zwischen mir und meinem Körper erhält, der zugleich
Ding und mehr als Ding ist. Es heße sich demnach nicht deutlich unterscheiden
zwischen: Existenz, Bewußtsein seiner selbst als existierend und Bewußtsein
seiner selbst als mit einem Körper verbunden, als inkarniert. Marcel spricht
dem reinen Bewußtsein die Fähigkeit ab, die Dinge als existierend oder nicht
existierend zu betrachten: «Zeigen, wie der Ideahsmus unvermeidhch darauf
abzielt, jede existenzieUe Betrachtung wegen der radikalen Undurchsichtigkeit
der Existenz zu eliminieren. Ideahsmus kontra Metaphysik5.»

Die Inkarnation — zentrale Gegebenheit der Metaphysik. Inkarnation: Situation eines

Wesens, das sich leibhaftig erscheint. Eine Gegebenheit, in sich selbst undurchsichtig: Opposition

zum Cogito. Von diesem Körper kann ich weder sagen, ob er mein Ich ist, noch ob
er nicht mein Ich ist, noch ob er für mich ist (Objekt). Mit einem Schlag ist hier der Gegensatz

zwischen Subjekt und Objekt transzendiert. Wenn ich aber umgekehrt hier von einem
fundamentalen Gegensatz ausgehe, wird sich kein logischer Trick mehr finden, um diese

Erfahrung wiederzuerlangen; sie ist endgültig dahin oder abgewiesen, was dasselbe ist. Man

533



soU nicht einwenden, daß die Erfahrung einen bloß zufäUigen Charakter habe ; in WirkUchkeit
fordert jede metaphysische Untersuchung einen Ausgangspunkt dieser Art. Sie kann nur in
einer Situation beginnen, die über sich nachdenkt, ohne sich begreifen zu können.

Prüfen, ob die Inkarnation ein Tatbestand ist ; sie scheint mir das nicht zu sein. Sie ist eine
Gegebenheit, von der aus ein Tatbestand möglich wird (was nach dem Cogito nicht wahr ist).

Eine Ursituation, die streng genommen nicht beherrscht, bemeistert oder analysiert werden
kann6.

Die «Ursituation» des Existierens manifestiert sich schon beim Kind, das

freudestrahlend durch ein selbstgeschaffenes Werk auf sich zurückgewiesen
wird. Sie ist für den Erwachsenen oft tragisch, wie für Claudels Tête d'Or,
dessen Bewußtsein im Staunen wurzelt:

« Me voici,
Imbécile, ignorant,
Homme nouveau devant les choses inconnues,
Et je tourne la face vers l'Année et l'arche pluvieuse,

j'ai plein mon cœur d'ennui!»
Diese konkrete, zunächst nicht reflektierte Existenz ist die Urgegebenheit.

Dazu lesen wir im Anhang des Metaphysischen Tagebuchs im höchst bedeutungsvollen

Aufsatz «Existenz und Objektivität» (1925):

Was mir unzweifelhaft gegeben ist, ist die dumpfe Gesamterfahrung der Welt als Existierender.

Insofern meine metaphysische Reflexion tätig ist, erscheine ich mir selbst als ein
Wesen (X), das sich über seine eigene Existenz befragt. In mir greift — oder scheint — eine
innere Auseinandersetzung Platz zu greifen, die mich anscheinend mit meiner eigenen
Existenz entzweit, indem sie mich zwingt, sie — wie übrigens die (Existenz) von was immer in
der Welt — in Frage zu steUen7.

Verlassen wir nun diese tiefer bohrende, philosophische FragesteUung, die
sich langsam zum konkret erfahrenen Leben hin weitet, so daß die tragische
Situation des Menschen, das Problem der Liebe und der Unsterblichkeit, das

Verhältnis zum Nächsten und zum Schöpfer immer mehr ins Zentrum rücken.
Ein waches Bewußtsein, das nach einer heftigen Kritik an der Verallgemeinerung

des Cogito die ganze Fragwürdigkeit philosophischer Systeme sieht,
findet in den persönUchen Erfahrungen neue QueUen für ein Werk, dessen

Ausrichtung metaphysisch, dessen Grundstruktur dramatisch ist.

Ein dramatisches Bewußtsein

Die vorausgehenden FeststeUungen mögen den Eindruck erweckt haben, es

handle sich in Marcels Werk ausschheßUch um philosophische Fragen, wenn
auch in engem Kontakt mit persönhchen Erlebnissen. Ein Bhck in die
voUständige BibUographie zeigt jedoch, daß zu gleicher Zeit, also von 1911 bis

1928, eine größere Anzahl Dramen entstanden ist, von denen Das Quartett
in fis, Die Trauerkapelle, Ein Mann Gottes im Band I der Schauspiele stehen.

5 34



Bei einer ersten Lektüre fällt sofort auf, daß die meisten Dramen keine

eigenthche Peripetie haben. Man hat das Gefühl, der Autor wolle sich dem

Leser, beziehungsweise dem Zuschauer entziehen, sobald sich die ganze
Problematik eines menschUchen Verhaltens eröffnet hat. Eine möghche Lösung
scheint wohl durch, wird aber nicht zwingend. Gabriel Marcel verlangt eine
dermaßen starke innere Anteilnahme, daß man das Stück selbst zu Ende führen
muß. Gerade das stößt aber beim heutigen Publikum auf Widerstand, denn
dieses hebt Ungewißheit und InfragesteUung von Werten nur dann, wenn es

nicht aUzu persönhch betroffen wird. Es läßt sich lieber anöden und schockieren

oder von szenischen Einfällen ohne Perspektive verführen ; es wiU Theater
im eigenthchen Sinne des Wortes. Marcel kommt dem Bedürfnis nach
konkreter Handlung zu wenig entgegen. Vom Standpunkt des Theaterrezensenten

aus wäre manches zu sagen über die engen Themenkreise, das Profil einzelner

Personen, den durchwegs geschlossenen Aufbau und die schwierige Spielbar-
keit eines von Dialogen getragenen, stark verinnerUchten Geschehens.

Wer die Stücke flüchtig durchliest und ihren Platz im Gesamtwerk nicht
sieht, wird sie — wie Marianne Kesting (Neue Zürcher Zeitung, 19. 10. 1962)

¦— in die Kategorie der «veralteten, bürgerlich reahstischen Gesellschaftsdramen»

einreihen. Ein solches Urteil nach rein äußerhchen Kriterien — es handelt

sich tatsächhch um Dramen in einer heute in Frankreich zwar noch
weitgehend vorhandenen bürgerUchen GeseUschaft — ist belanglos, und dazu
vollkommen falsch begründet. Vor einem noch großenteils unbekannten Werk hat
der Kritiker die Aufgabe, zunächst die darin enthaltene Aussage aufzudecken,
ernsthaft nach den Perspektiven zu fragen, alsdann nach den werkinneren
Maßstäben zu urteilen und erst darauf mit der «Norm» zu vergleichen, so es im
zeitgenössischen Theater eine solche geben sollte.

Als «glaubensmäßig fixiert» — wie Marianne Kesting behauptet — kann

von diesen Stücken nur Die zerbrochene Welt gelten, denn Marcel hat die drei
andern vor seinem Beitritt zur kathohschen Kirche (1928) geschrieben. Zudem

sagt dies nicht viel über den dramatischen Wert aus, wie Jean-Louis Barrault
an Claudels Theater bewiesen hat; das wesensmäßig Problematische des christUchen

Dramas soll damit keineswegs bestritten werden. — Wir beschränken

uns in der Folge auf einige skizzenhafte Andeutungen und sind uns bewußt,
dadurch dem dramatischen Teü von Marcels Werk keineswegs voU gerecht zu
werden.

Kehren wir uns dem zu, was die Dramen des ersten Bandes verbindet, so

finden wir verschiedene, miteinander verwandte Einstellungen gegenüber einer

ReaUtät, an die wir existentiell gebunden sind : die Zeit, in diesem FaUe unser

vergangenes Ich. In der «Trauerkapelle » — der Titel schon deutet auf einen
Verlust hin — und in der «zerbrochenen Welt» spielen Tote die HauptroUe;
der « Mann Gottes » zerbricht an seinem lange zurückliegenden Verrat an sich
und seiner Frau ; ItnQuartett in fis fordert eine Melodie die geschiedene Frau des

535



Komponisten zu einer neuen Auseinandersetzung mit ihrer eigenen Existenz
heraus.

Dramatisches Geschehen voUzieht sich jedoch stets in der Gegenwart. Dieser

Brennpunkt jedes menschUchen Geschehens wird wesentUch von seiner

Orientierung mitbestimmt: oft durch Vorausgegangenes vergiftet, entwertet,
oder durch vorweggenommen Zukünftiges bedrückt, erstickt.

Das Quartett in fis ist eine Ehetragödie. Der Komponist Stéphane Mazères
wurde seiner Frau nach dem Tod ihres ersten Kindes untreu; dies glaubt ihm
die schwer erschütterte Frau (Ciaire) nie mehr verzeihen zu können. Eine
bloße Erinnerung an schöne vergangene Stunden vermag der beiden Liebe
nicht zu retten: nur die Scheidung bewahrt Ciaire vor einer inauthentischen,
verlogenen, ausweglosen Existenz. — Die Geschiedene heiratet Roger, ihren
ehemabgen Schwager. Diesem ruft jede Begegnung mit seinem Bruder die

vergangenen Ereignisse wach. Verstehen können sich die beiden Brüder nur
noch im gemeinsamen Musizieren.

Die drei Hauptpersonen des Stücks stehen vor der Frage : Was bedeutet mir
die Vergangenheit? Kann ich, muß ich mein altes Ich fliehen, vergessen, oder
mich neu mit ihm auseinandersetzen, es im Lichte der Gegenwart verstehend
annehmen oder hassend verbannen? Der eigenartige Titel des Stücks, dem eine

Widmung an Marc Boasson vorausgeht, weist auf die Musik hin, wo Gegensätze

in Harmonie verkUngen. Eine zweite Fassung von Stéphanes Quartett,
dessen letzte Akkorde die erste Szene eingeleitet haben, bringt für Ciaire eine

Antwort, für den Autor eine Erfahrung. Es ist dies ein Keim zu den von Marcel
erst später entwickelten Gedanken über die « schöpferische Treue » :

Ciaire: Diese Musik, die mich bald nicht mehr kränkte, hat die ganze Vergangenheit wieder

lebendig werden lassen : diese abscheuliche, gewaltsam unterdrückte Vergangenheit stieg
plötzUch wieder auf und wurde von der Musik in einem schmerzlichen und unwiderstehüchen
Zauber verklärt. Dieselben Melodien ergriffen nun uns beide — weckten in ihm ein brüderliches

Echo... aber — wie soU ich das nennen, was sie in mir erregten? Gestern, als ich das

Quartett hörte, gestern abend hat sich mir die abscheuliche Komödie meines Lebens endlich
aufgedeckt. Endlich sah ich mich, wie er mich damals sah — und ich wiederhole es dir, ich
habe mich verdammt...8.

AUe Versuche, die Vergangenheit abzuschütteln, münden in der Notwendigkeit,

sie im Licht der Gegenwart neu zu verstehen. Es wäre nun falsch, in
jedem Stück etwas wie die oben angedeutete Erlösung zu erwarten; in
manchem ist der Lichtschimmer am Schluß so schwach, daß er heute beinahe nur
noch vom Autor selbst (und von diesem auch nicht mehr immer) wahrgenommen

wird.
Hinter dem Titel Ein Mann Gottes verbirgt sich zunächst die Grausamkeit

einer sozusagen berufsmäßig ausgeübten Toleranz. Claude Lemoyne,
reformierter Pfarrer einer Pariser Gemeinde, hat seiner Frau scheinbar großmütig
den Ehebruch verziehen und das außerehehche Kind als eigenes erzogen, je-

536



doch verheimücht, daß diese Tat nur ein Ausweg aus einer Gewissenskrise

gewesen war. Für ihn schien dadurch ein neues Leben zu beginnen, wie er
seiner Mutter gesteht:

Wenn ich an aU das denke, was dieses Verzeihen mir damals gegeben hat... an diesen
inneren Frieden. dieses Gefühl von Kraft, das plötzUch in mir war... wirküch, Mama,
seit jenem Tag schien mir die Welt erleuchtet. Vorher tastete ich in der Nacht... Die Zeit
der Prüfung! Mama, vor jenen grauenvoUen Monaten war dieses Wort für mich ohne Sinn...
Aber wenn man das erlebt hat, Mama, was ich erlebt habe...9.

In Gehabe und Sprache äußert sich seine Scheinheiligkeit. Hätte ihn das

damahge Verzeihen viel gekostet, so könnte er dem nunmehr todkranken
Rivalen nicht so schneU gestatten, Edmée, seine Frau, und Osmonde, das
Zeichen der einstigen Leidenschaft, in seinem Haus zu treffen. Edmée war damals
die Rückkehr in die moralische Bequemlichkeit und Sicherheit nicht schwer
gefallen, sie war damit dem Skandal ausgewichen und hat sich und der Umwelt

in der Sorge um die Wohltätigkeitsvereine eine innere Ruhe vorgetäuscht.
Die eigentlichen Beweggründe zu ihres Mannes Haltung erfährt sie durch eine
unbedachte Bemerkung ihrer Schwiegermutter und sieht den «Mann Gottes»
als Heuchler demaskiert. Als Claude ihr den Besuch von Michel Sandier plausibel

machen möchte, schleudert sie ihm ins Gesicht :

Oh, wie gut hast du dir das schon aUes ausgedacht! Grauenhaft! Wer bist du bloß? Du
bist ja überhaupt kein Mensch!

Claude: Er ist ein Sterbender.
Edmée: Und für dich ist damit die Vergangenheit schon abgetan? Als wäre sie nie gewesen?

Hast du vergessen, daß er mich in seinen Armen gehalten hat, an sein Herz gepreßt...
Claude: Sei stiU!
Edmée: O nein, du kannst alles hören... an kaltem Blut hat es dir ja nie gefehlt, wenn es

sich um mich handelt.
Claude: Aber Edmée, was du sagst, ist ungeheuerlich
Edmée: Deine biUige Seelengröße widert mich an!
Claude (fassungslos): BiUige Seelengröße! Als ich dir damals verzieh...
Edmée: Wenn du mir nicht verziehen hast, weil du mich liebtest, was soU es dann mit

deiner Verzeihung? (Sie bricht in Tränen aus.)10.

Das erst bringt Claude zum Bewußtsein, doch fehlt ihm vorläufig der Mut,
das falsche Bild seiner selbst zu zerbrechen, das sich gewissermaßen zwischen
ihn und seine Handlungen geschoben hat: «Jahrelang hat man mit einer
gewissen VorsteUung von sich gelebt, hat geglaubt, daraus seine Kraft zu schöpfen

und merkt nun auf einmal, daß man sich vielleicht schmähhch getäuscht
hat.» Edmée hätte als Frau gehebt sein woUen, als Frau mit Leib und Seele.

Ob Claude den Weg zu seinem echten Ich und damit auch zum Du finden
wird, hängt wohl vom Interpreten der RoUe ab, denn das Stück endet mit
dem Satz «Être connu tel qu'on est... » Dies führt zurück zur bereits gesteUten

Frage: Wer bin ich?

537



Die Vergangenheit: Sein oder Haben

Auf uns aUen lastet die eigene Vergangenheit — zuweilen sogar die gehebter
Menschen — und wir geben ihr oft eine zu große, oft auch eine falsche Bedeutung.

Wir fixieren gewisse Gegebenheiten oder Personen, bewahren sie in einem
ideahsierten Bild und verzweifeln an der so überraschend anderen Gegenwart.

In der Trauerkapelle herrscht diese Haltung vor. Übertriebener Totenkult

ist eine Perversion von eigenthcher Treue; höchst verdächtig ist, daß

dieser Kult gerade dort am stärksten ist, wo zu Lebzeiten das Du-Verhältnis
nicht immer authentisch war. Die wichtigsten theoretischen Äußerungen über
das Vergangene und dessen Bewahrung («la conservation du passé») beginnen
1918 und erreichen ihre größte Dichte zur Zeit von Sein und Haben.

Der Titel dieses Buches weist auf eine klar durchgeführte, großenteils neue
Unterscheidung hin, die im « Entwurf einer Phänomenologie des Habens »

dargelegt wird. Die unmittelbar vorausgehenden Tagebuchnotizen zeigen genau
das Entstehen dieser Abhandlung und könnten als Ausgangspunkt für eine
Studie über Marcels Methode dienen. Er schreibt: «Haben kann ich im strengen
Sinn des Wortes nur etwas, was eine Existenz besitzt, die bis zu einem
bestimmten Punkt unabhängig von mir ist...u » Solcher Besitz läßt sich

übertragen, man kann darüber verfügen. Aber gibt es in Wirkhchkeit Unübertragbares?

«Habe» ich einen Körper?
Marcel unterscheidet zwischen possessivem und imphzierendem Haben

(zum Beispiel Jacques hat originelle Ideen). Für aUes Haben ist charakteristisch,
daß es darlegbar ist. Es bringt immer eine Spannung hervor zwischen mir und
den anderen, aber auch zwischen mir selbst und meinem Besitz, denn dieser
kann verlorengehen; er ist — wie ich selbst ja auch — nicht permanent.

Diese Permanenz ist wesenhaft bedroht. Sie wiU sich, oder wenigstens möchte sie sich,
erhalten, und dennoch entzieht sie sich selbst. Und diese Bedrohung ist das Ergriffenwerden
vom anderen als anderen, vom anderen, das die Welt selbst sein kann, und angesichts derer
ich mich so schmerzhaft als Ich empfinde. Ich presse dieses Ding fest gegen mich, das mir
vieUeicht entrissen wird, verzweifelt versuche ich, es mir zu verkörpern, eine komplexe und
unzerlegbare Einheit mit ihm zu bilden. Verzweifelt, vergebUch. ..12.

Dabei wird klar, daß uns der eigene Besitz sozusagen auffrißt, je träger wir
ihm gegenüberstehen. Der Übergang zu der als Besitztum verstandenen
Vergangenheit kündet sich hier schon an. Eine possessive Haltung ist um so
falscher, «je lebhafter und aktiver wir mit etwas verbunden sind, das wie die

ständig durch persönhche Schöpfung erneuerte Materie ist» (zum Beispiel ein
Garten, ein Musikinstrument). Solches Haben strebt nach Sublimation zum
Sein: «Immer dann, wenn das reine Schöpferische sich betätigt, wird das Haben

als solches transzendiert oder es löst sich im Innern dieser Schöpfung selbst

auf, und die DuaUtät des Besitzenden und des Besessenen wird zu einer lebendigen

ReaUtät13.»

538



Gerade hier wird deutlich, daß dieses Denken stets jung bleiben muß. Ideen
und Meinungen betrachtet Marcel nicht als etwas, das ihm gehört, denn sonst
würden « diese Ideen oder Meinungen durch ihre Leblosigkeit (oder, was auf
dasselbe hinausläuft, durch meine Leblosigkeit ihnen gegenüber) eine anwachsende

Tyrannei auf mich ausüben». Das unterscheidet die Denker und Künstler

von den Ideologen. «Der Ideologe ist einer der furchtbarsten Menschentypen,

die es gibt; denn er macht sich selbst unbewußt zum Sklaven eines

abgetöteten Teils seines Selbst, und diese Sklaverei läuft darauf hinaus, sich nach
außen hin in Tyrannei zu verwandeln14.»

Dem Unterschied zwischen Sein und Haben entspricht der von Geheimnis
und Problem; auch derjenige von Freiheit und Autonomie kann damit ver-
gUchen werden. Autonomie ist nur in Bereichen mögUch, wo von einer
Verwaltung gesprochen werden kann, Freiheit nur dort, wo diese Kategorie
überstiegen wird: «Das autonomste Sein ist in einem bestimmten Sinne das

engagierteste. Nur ist diese Nichtautonomie des Philosophen oder großen Künstlers

keine Heteronomie, ebensowenig wie die Liebe ein Hetero-Zentrismus ist;
sie ist im Sein verwurzelt, das heißt im Diesseits des Selbst (oder im Jenseits),
in einer Zone, die jedes möghche Haben transzendiert. .15»

Von hier aus transzendiert Marcel das Selbst, ohne der Heteronomie zu
weichen: vom Haben aus gelangt er zu einem Nicht-Reduzierbaren, der
« ontologischen Ohnmacht, die der Kreatur eigentümlich ist, wenigstens der

gefaUenen Kreatur». Kunst, Metaphysik, Rehgion sind «zentrale Aktivitäten,
durch die der Mensch sich selbst wieder vor das Mysterium stellt, die ihn
fundieren, und ohne die er nichts ist».

Blenden wir nach diesen nur scheinbar abschweifenden Bemerkungen auf
die Schauspiele zurück, so sehen wir, daß dort vergangene Handlungen und
Geschehnisse oft fälschlicherweise dem Haben gleichgesetzt werden; die im
dramatischen Schaffen erfahrenen Konsequenzen haben Marcel zu den obigen
Überlegungen angeregt.

Ich kann die Ansammlung von unabänderlichen, nicht wiederholbaren
Ereignissen als Teile meines Seins (also meiner selbst) oder als etwas von mir
voUkommen Verschiedenes, als ein « Es », ein «Anderes » betrachten, als mein

Kapital sozusagen: mein Werk, meine Leistungen, meine Errungenschaft.
Eine «besessene Vergangenheit» ghche demnach einem Zettelkasten, in dem
die Gesamtheit der aufgestapelten Erinnerungen die Gegenwart aUmähhch
überwuchert : Konservativismus im schlechten Sinn. Marcel fügt später klärend
bei : «... mit diesem Ausdruck Haben' bezeichnete ich nicht nur die
sichtbaren Besitztümer, die jedermann inventarisieren kann, sondern die Gewohnheiten

— gute oder schlechte — die Meinungen, die Vorurteile, in die wir uns
einhüUen und so dem Wehen des Geistes undurchlässig werden, aUes was in
uns das lähmt, was der Apostel die Freiheit der Kinder Gottes nennt16.»

539



Betrachte ich mein früheres Ich als eine Sammlung von Erlebnissen, so
entfremdet es sich mir, es wird zum Objekt und als solches geschichtlich oder

psychologisch teüweise faßbar. Die Welt, die Dinge, die Personen sind
«Objekte», solange ich nicht in einen persönhchen — oder wie Marcel es nennt
— einen «intersubjektiven» Kontakt mit ihnen trete. «Mir schwebt ein aU-

mähhcher Übergang von der reinen Dialektik zur Liebe vor, in dem Maße, als

das Du immer tiefer und tiefer ein Du wird ; im Ansatz ist es nämlich ein Es,
das sozusagen nur die Form des Du hat17. »

Umkreisen wir die Frage nach dem Verhältnis zur eigenen Vergangenheit
noch enger. Sie kann nicht von der Frage nach unserem Körper getrennt werden,

denn durch diesen sind wir ein Stück vergängliche Welt. Die Bemerkungen

über die Abhängigkeit vom Besitztum klären sich, wenn wir auf eine
frühere Tagebuchnotiz zurückgreifen :

Mehr als je wiU ich das Abhängigkeitsverhältnis zwischen dem Sein und dem Haben
erforschen ; unsere Besitztümer fressen uns auf. Das ist die metaphysische Wurzel des Bedürfnisses

zu bewahren. Vielleicht trifft man hier auf das, was ich an anderer SteUe über die
Entfremdung (ahénation) geschrieben habe. Das Selbst verkörpert sich in der besessenen Sache.

Noch mehr : vieUeicht ist das Selbst nur dort, wo es Besitztümer gibt. Das Verschwinden des
Selbst im Innern des Aktes, des schöpferischen Aktes, ganz gleich welcher Art. Es tritt nur
dann wieder hervor, so scheint es, wenn dem Schöpferischen Einhalt geboten wird18.

Es wird immer deuthcher, daß wir unser Sein nicht aufspalten können, um
gewissermaßen Teüe davon zu betrachten. Sobald wir die Vergangenheit, die

unser zeitliches Sein mitbestimmt, dem Bereich des Habens zuweisen und so

betrachten, werden wir ihr Opfer, denn sie wird uns der Gegenwart und deren

Aufgaben entreißen.
Verläßt Marcel Proust den gegenwärtigen Moment ganz, um die verlorene

Zeit und damit sein Ich in der kunstvollen WiederhersteUung des Vergangenen
zu finden, so bemüht sich Marcel, das Vergangene stets neu zu beleben,
«gleich wie die ersten Noten einer Melodie durch die nachfolgenden umgeformt

werden, die ihnen einen Wert verleihen, den sie von sich aus nicht haben
könnten19». Die «reglose» Erinnerung des früheren Bergson wird hier mit
aUer DeutUchkeit verworfen ; gleichzeitig wehrt sich Marcel gegen die sich zu
keinerlei Kontinuität fügenden Augenbhcke, wie sie in Les Nourritures Terrestres

verherrhcht werden.

Metaphysik wird immer mehr gleichbedeutend mit dem Kampf für das

Sein, gegen die Zeit, gegen den Tod. Geben wir den Kräften der Zeit nach, so

kapseln wir uns in der Verzweiflung ein, denn wir werden stets auf uns selbst

zurückgeworfen. Jeder Mensch setzt jedoch Akte, welche die Zeit überwinden
soUen: er engagiert sich, er verspricht etwas, er hofft. Abstrahiert er dabei von
der Zeit oder tritt er ihr gegenüber und steUt ihre vermeinthch absolute Macht
in Frage?

540



Schöpferische Treue und Hoffnung

Der Weg von der Gegenwart zur Vergangenheit führt über die Erinnerung.
SoUen wir uns in ihr finden, so kann sie nicht aus einer gewissermaßen objektiven

Büdersammlung bestehen, die in einem Album sorgsam aufbewahrt wird,
sondern sie ist vielmehr «eine bestimmte Art, eine frühere Erfahrung erneut zu
leben, man könnte sagen, daß sie eine Erfahrung zweiten Grades ist. Und ist
dem so, dann wird die Ansteckung der Vergangenheit durch die Gegenwart
mögUch und vielleicht unvermeidbar20». Später bemerkt Marcel in Anlehnung

an die augustinische Gedächtnislehre:

Ich bin also gewissermaßen wesensmäßig mir selbst ungleich, ich bin zu groß für mich.
Tiefer schürfend in diesem Mysterium kommt Augustinus dazu, zunächst zu erkennen, daß

Gott selbst in gewisser Hinsicht in unserem Gedächtnis ist. Das Gedächtnis muß in uns
mehr als wir selbst sein, so daß wir schließhch Gott in Gott finden21.

Kehren wir zurück zur Frage nach dem eigenen Sein, so stellt sie sich jetzt
so: Wer bin ich, daß ich mich erinnern und gültig verpflichten kann? Im Vortrag

«Das ontologische Geheimnis — FragesteUung und konkrete Zugänge»
nähert sich Marcel dieser Frage. Er geht aus von einer Erscheinung, die in
manchen Berufsschichten beängstigende Ausmaße angenommen hat: die Funk-
tionaUsierung der Menschheit. AUzuoft nur setzen wir den Menschen seinen

vitalen oder sozialen Funktionen gleich. Die moderne Industrie-Wirtschaft und
die Administration verlangen Tausende von Menschen, die sich während ihrer
Arbeit so weit als irgendwie mögUch mit ihrer Funktion identifizieren. «Der
Tod erscheint hier... als ein Ausrangieren, ein Sturz ins Unbrauchbare, als

absoluter Verlust'1''1. » Der nicht mehr Arbeitsfähige wird wohl noch geduldet,
doch muß er sich selbst bald wertlos und überflüssig vorkommen. Unserer Zeit
bUeb vorbehalten zu begreifen, wie weit in einer solchen Welt die Türen zur
Verzweiflung offenstehen.

Gewisse Ereignisse durchkreuzen jedoch den heute scheinbar berechenbaren

Gang der Dinge und treffen uns im Innersten: Geburt, Liebe und Tod
werden von denkenden Menschen weitgehend noch als wesentUch unantastbare

Mysterien anerkannt. Von ihnen geht die eigentUch metaphysische
Überlegung aus, die sich von den auf Teilobjekte ausgerichteten Wissenschaften

grundsätzUch unterscheidet. Mit Psychologie, Psychoanalyse, Soziologie,
Geschichte und Statistik glaubt die Mehrheit der Denker, menschUche Probleme
zu erkennen und zu lösen, doch stoßen viele nie zum Zentrum der genannten
Geheimnisse vor. Der Unterschied zwischen «Problem» und «Mysterium»
erweist sich als so bedeutungsvoU wie derjenige zwischen Sein und Haben.
Im Tagebuch notiert Marcel am 22. Oktober 1931, also zur Zeit, da er den

angeführten Vortrag ausarbeitet:

541



Unterscheidung zwischen Mysterium und Problem. Das Problem ist etwas, auf das man
stößt, das einem den Weg versperrt. Es steht mir in seiner Ganzheit gegenüber. Im Gegensatz
dazu ist das Mysterium etwas, bei dem ich mich selbst engagiert fühle; sein Wesen steht mir
folglich nicht restlos gegenüber. Es ist, als ob in dieser Zone die Unterscheidung des in mir
und vor mir ihre Bedeutung verlieren würde. Es besteht die Versuchung, das Mysterium
in ein Problem zu verwandeln23.

Das metaphysische Denken hat das Geheimnis anzuerkennen, ohne daß man

sagen dürfte, dieses sei sein «Objekt». Wenn schon unser Inkarniertsein, unser
In-der-Welt-Sein nicht einfach definiert werden kann, so wird es durch
verschiedene, ihm wesentbche Erscheinungen die Ebene des Problematischen

übersteigen :

Das Mysterium deckt sich mit dem Ontologischen. Es gibt ein Mysterium des Erkennens,
das der ontologischen Ordnung angehört (Maritain hat das entdeckt) ; aber der Erkenntnistheoretiker

verkennt das, muß das verkennen und wandelt es in ein Problem um. — Typisches
Beispiel : das «Problem des Bösen» ; ich fasse das Böse als einen UnfaU auf, der einer bestimmten
Maschine, die das Universum selbst ist, widerfahren ist; dabei setze ich voraus, daß ich vor
ihr stehe24.

Technik, Wissenschaft und Problematik stehen auf der einen Seite, menschlich

ganzheitliche Erfahrung, Anerkennung des überproblematischen Seins

auf der andern. Es gilt, die Ganzheit des heute in der Wissenschaft zergliederten

und in der Kunst oft verzerrten Menschen zu retten. Darin besteht die

Metaphysik, die Frage nach dem Sein und seiner Ausrichtung zu seinem

Schöpfer :

Das Sein ist das, was Widerstand leistet — oder würde das sein, was Widerstand leistete

— gegenüber einer erschöpfenden Analyse, die sich auf die Gegebenheiten der Erfahrung
richtete und darauf aus wäre, sie Schritt für Schritt auf Elemente zurückzuführen, die immer
mehr eines inneren oder sinnvollen Wertes beraubt sind25.

Die menschhch metaphysische Erfahrung hat also ein ontologisches
Gewicht, welches der reine Denkakt des Cogito nicht hat. Wenn Marcel von ihr
ausgeht, kann er die Mögbchkeit der Verzweiflung nicht etwa ausklammern

(hier steht er eindeutig auf der Seite von Kierkegaard). Demnach dürfen wir
uns nicht in erster Linie auf unser Selbstbewußtsein konzentrieren, denn so
könnten wir das (kartesianische) Ich nicht zur Welt hin durchbrechen : « Neben
der Behauptung, daß die anderen existieren, möchte ich auch den Satz verteidigen,

daß die Existenz den anderen nur als anderen zugesprochen werden kann
und daß ich mich selbst auch nur dann als existierend denken kann, wenn ich
mich von den anderen absetze, wenn ich mich also als von ihnen verschieden
auffasse. Ich gehe bis zu der Behauptung, daß das Existieren zum Wesen des anderen

gehört.» Wie weit sind wir da entfernt von Sartres «L'enfer, c'est les Autres»!
Die Grundhaltung, eine Art Offenheit oder Verfügbarkeit gegenüber dem

Geheimnis des Seins und gegenüber dem Mitmenschen, nennt Gabriel Marcel

542



«présence». Da es im Deutschen kein genau entsprechendes Wort gibt, wurde
der Begriff mit Da-Sein, Gegenwärtigkeit, Gegenwärtigsein und Gegenwart
übersetzt26. Wie gelangt der Mensch zu dieser Gegenwärtigkeit, zu diesem
«Mitsein»? Wohl nur durch eine Art Sammlung, indem das neue Bewußtsein
sich selbst in einer sogenannten zweiten Reflexion erlebt:

Ich für meinen Teil bin überzeugt, daß es keine möghche Ontologie gibt, das heißt keine
noch so entfernte Erfassung des ontologischen Mysteriums, wenn nicht durch ein Wesen, das

fähig ist, sich zu sammeln und gerade dadurch zu bezeugen, daß es nicht ein bloßes und
einfaches Lebendiges ist, eine Kreatur, ihrem Leben ausgeliefert und ohne Fähigkeit, es zu
erfassen27.

Dies aUes setzt voraus, daß die Nichtanerkennung dieser Geheimnisse jederzeit

mögUch ist: «Die Verzweiflung ist mögUch unter allen Formen, jeden
AugenbUck, in allen Gradabstufungen. » Sie steht am Ende eines Auflösungsprozesses

und erscheint als negative Bilanz, das heißt es ist unmöghch, in der
Wirklichkeit noch etwas Glaubwürdiges zu finden. Es bleibt bei einer Behauptung,

die wohl auf einer einzigen, doch nicht auf aUen Ebenen des WirkUchen
richtig ist. Der entgegengesetzte Schluß ist weniger kategorisch, beraubt die
WirkUchkeit nicht aUer Kräfte und läßt dem Schöpfer die Freiheit; Gabriel
Marcel gelangt so zur schöpferischen Treue und zur Hoffnung.

Beides Formen der «présence», unterscheiden sie sich nur durch ihre zeit-
Uche Ausrichtung : Öffnung gegenüber der Vergangenheit und Verfügbarkeit
gegenüber dem Kommenden. Hoffnung und Treue setzen die Anerkennung
einer ontologischen Permanenz des Menschen voraus. Dies bricht in Sein und

Haben ziemhch unvermittelt hervor:

Vom Sein als Ort der Treue. — Wie kommt es, daß diese Formel, die mir an einem
bestimmten Augenblick in der Zeit gekommen ist (qui a jailli en moi), die unerschöpfliche
Fruchtbarkeit bestimmter musikalischer EinfäUe für mich hat? — Zugang zur Ontologie. —
Der Verrat als schlecht in sich selbst (mal en soi)2S.

Die Treue erscheint also als retrospektive Form der Verfügbarkeit oder auch
als Entschluß, ein persönhches Versprechen ungeachtet der sich wandelnden
Umstände einzuhalten. Treue kann immer zur Heuchelei, zur Lüge werden.
Nicht jeder Akt verpflichtet uns ja gleich; in der Ehe zum Beispiel binden wir
uns anders als gegenüber einer Partei. Oft schätzt unsere Generation eine Person

nach den «engagements» ein, doch führt das zur gefährlichen Tendenz,
die Bindungen nicht nach ihrem absoluten, sondern nur nach ihrem
psychologischen Wert zu beurteilen. Gesprochen wird heute ja viel vom «engagement»,

doch wer engagiert sich wirkhch? Die Welt, in der aUes relativ geworden

ist, ist eine «zerbrochene Welt». Erstmals zeigt sich dies im gleichnamigen

Theaterstück am Beispiel von Christiane. Sie lebt im Wohlstand, hat überaU

Erfolg, wird angebetet, doch retten sie weder Tangos noch Liebeleien von
der inneren Langeweile; ein großer Schock nur kann sie aus ihrem belanglosen

543



Dasein zu eigentlichem Leben erwecken. Im folgenden Dialog steht sich diese

Welt dar:

Christiane (sehr ernst): Hast du nicht manchmal den Eindruck, daß wir in einer Welt
leben... wenn man das leben nennen kann... in einer Welt, die zerbrochen ist. Jawohl,
zerbrochen wie eine Uhr, die nicht mehr geht. Die Feder ist abgerissen. Äußerüch hat sich
nichts geändert. AUes ist an seinem Platz. Aber, wenn man die Uhr ans Ohr hält, hört man
nichts mehr. Die Welt, verstehst du, das, was wir Welt nennen, die Welt der Menschen...
einmal muß sie ein Herz gehabt haben. Aber es kommt mir vor, als ob dieses Herz zu schlagen
aufgehört hätte. Laurent steUt seine Ausführungsbestimmungen auf, Papa ist im Konservatorium

abonniert und hält ziemlich kleinlich eine Freundin aus, Henri bereitet sich auf seine
Weltreise vor...

Denise: Ach, das wußte ich nicht.
Christiane: Antonov probt sein symphonisches Gedicht... Jeder hat so seinen Winkel,

seine kleinen Angelegenheiten, seine kleinen Interessen. Man trifft sich, man gerät aneinander
das scheppert dann wie rostiges Eisen.
Denise: Wie könnte es anders sein?
Christiane (ihren Gedanken nachhängend): Aber es ist kein Mittelpunkt mehr da, kein

Leben, nirgends.
Denise: Und wie stehst du dazu?
Christiane: Nehmen wir an, ich horchte.
Denise: Ins Leere hinein?
Christiane: Du hast es gesagt, ins Leere.
Denise: Und im übrigen?
Christiane: Ich schätze... ich lebe. Ich bin, was man so nennt, eine beschäftigte Frau29.

Dies schrieb Marcel vor genau 30 Jahren, und unsere Welt straft ihn nicht
Lügen. In diesem Chaos bemüht er sich, vom Sein aus der Treue und der

Hoffnung die Würde zurückzuerobern, ein ständiger Kampf gegen die
Kräfte, die uns aufsphttern und zur Verzweiflung einladen. — Den Selbstmord,

eine nur vermeinthche Befreiung, schUeßt er dabei aus. Es bleibt ihm das

« engagement », der Einsatz der ganzen Person. Er öffnet sich der Zukunft, er
hält seine «présence» aufrecht und verleiht ihr Dauer:

Die Treue ist in Wirklichkeit das Gegenteil einer trägen Angleiehung; sie ist die aktive
Anerkennung eines gewissen Bleibenden, nicht formeU nach Art eines Gesetzes, sondern
ontologisch. In diesem Sinne bezieht sie sich immer auf ein Da-Sein (présence) oder auch auf
etwas, das in uns und vor uns als Da-Sein behauptet werden kann und muß, aber das ipso
facto ebenso gut und sogar voUkommen verkannt, vergessen, entwertet werden kann30.

Mehrmals zeigt er, daß Treue nur einem Du, also einer lebendigen ReaUtät

gegenüber sinnvoll ist :

Die Treue in bezug auf das Prinzip als Prinzip ist ein Götzendienst im ursprüngUchen
Sinne des Wortes ; es kann für mich eine heihge Pflicht sein, ein Prinzip zu verleugnen, aus
dem sich das Leben zurückgezogen hat. Die Treue ist so wenig eine bequeme Angleiehung,

als sie einen aktiven und ständigen Kampf einschheßt gegen die Mächte, die in uns
zu innerer Zerstreuung und Erstarrung in Gewohnheit tendieren31.

Hier zeigt sich, wieso sich gerade die junge Generation, die jedem
Konservativismus abhold ist, bei Marcel erkennt. Sie schätzt in dieser Form von Treue

544



das eigentheh « Schöpferische », die stetige Erneuerung eines dem ZerfaU

ausgesetzten Da-Seins, nach der Art des Künstlers, welcher der ihm anwesenden
Welt stets neue Gestalt gibt.

Diese Treue klammert sich nicht bhnd an das Gewesene, sondern sie
«besteht darin, sich aktiv im Zustand der Durchlässigkeit zu erhalten». Sie ist
stark genug, um die Kontinuität der Person zu sichern, offen genug, um deren

Verknöcherung zu verhindern. Und dies geschieht durch die in der Gegenwart
stets neu vollzogenen Akte :

Wenn ich sage, daß mein Akt mich engagiert, so bedeutet dies, wie mir scheint, genau
gesehen folgendes : Das Eigentümliche meines Aktes liegt darin, daß ich mich später auf ihn
berufen können muß ; im Grunde ist es so, als ob ich virtueUim voraus eine Anerkennung
unterzeichnete : an dem Tag, an dem ich meinem Akt gegenübergesteUt würde, sei es durch einen
anderen, sei es durch mich selbst — diese Unterscheidung ist hier bedeutungslos —, müßte
ich sagen: ja, ich bin es, der so gehandelt hat, ego sum qui feci. Man muß noch weiter gehen:
ich erkenne im voraus an, daß wenn ich mich dem entzöge, ich mich einer Verleugnung
schuldig machte32.

Nur diese Form der Treue gibt Marcel die MögUchkeit, die verräterischen,
zur Resignation einladenden Zeitkräfte zu überwinden, ohne einer falschen

«prétention» oder «constance» zu verfallen. Von hier aus entwickelt er den
Unterschied zwischen «Meinung» und «Glauben» in Geheimnis des Seins.

Auf großen, zunächst schwer überblickbaren Umwegen gelangt Gabriel
Marcel nach zahlreichen persönhchen Erfahrungen zurück zum Glauben, den

er ursprünglich auf rein intellektueUer Ebene hatte untersuchen woUen. Der
Glaube wird vom Objekt seines Forschens zur Basis seiner Metaphysik. Im
Risiko der glaubensmäßigen Entscheidung (dem Mitmenschen und Gott
gegenüber) gelangt er zur Dauer der Person, die nicht mit dem biologischen
Leben identisch ist.

Von hier aus ist es nicht mehr weit zur Hoffnung, die nicht in erster Linie
vom eigenen Sein abhängt, sondern die eine Verfügbarkeit zu einem Partner
ist, dem gegenüber ich mich offen halte, doch ohne deswegen gegen die ständige

Verzweiflung gefeit zu sein. Hoffnung ist mehr als Optimismus, denn sie

ist wesenthch auf ein Du hingewendet. Der Optimist ist fest überzeugt, daß sich
alles zum Guten wenden wird; er urteilt so auf Grund gewisser Erfahrungen,
auf Grund der Wissenschaft, der Technik, also auf Grund der Menschen und
deren Geist, ohne damit zu rechnen, daß heute selbst der Mensch in Gefahr ist.
Der Optimist betrachtet die Welt von außen, währenddem der Hoffende sich
selbst als in einem gewissen Prozeß inbegriffen erfährt. Die Übergänge vom
Gegenwärtigsein zur schöpferischen Treue und zur Hoffnung werden in den
beiden Büchern Schöpferische Treue und Homo Viator oft und deuthch iUustriert
und erübrigen jeglichen Kommentar.

Sie weisen auf jene Transzendenz, die Gabriel Marcel grundsätzhch von
Jean-Paul Sartre und anderen Existentiahsten unterscheidet. Sein Werk gipfelt

545



in einer Philosophie der Hoffnung, die wohl dem Bedürfnis vieler entspricht,
weil sie ihren Ursprung im hie et nunc unserer persönhchen Erfahrungen nimmt
und diese soweit durchmißt und öffnet, daß wir uns an der SchweUe des Reli-
giösen befinden, ohne dazu gezwungen zu werden.

Der Weg dieses Denkens führt vom Haben zum Sein, vom Problem zum
Geheimnis, vom Kult der Vergangenheit zur schöpferischen Treue, von der

Verzweiflung zur Hoffnung, von der zerbrochenen Zeit zur tiefen Gegenwart,
die in der Ewigkeit wurzelt.

1 Journal métaphysique, S. 55. 2Schöpferische Treue, S. 9. 3Geheimnis des Seins, S. 76.

4Metaphysisches Tagebuch, S. 365. 5Sein und Haben, S. 11. 6Sein und Haben, S. 12.
'Metaphysisches Tagebuch, S. 441. 8Schauspiele, L, S. 409. 'Schauspiele L, S. 222.10Schauspiele I.,
S. 238. "Sein und Haben, S. 166. 12Id., S. 174. 13Id., S. 177. »Id., S. 178. 15Id., S. 186.

"Homo viator, S. 128. "Metaphysisches Tagebuch, S. 207. 18Sein und Haben, S. 163.

18Metaphysisches Tagebuch, S. 213. 20Der Mensch als Problem, S. 51. 21Id., S. 122—123.
22Das ontologische Geheimnis, S. 10.23Sein und Haben, S. 108.24Id. 25Das ontologische
Geheimnis, S. 14. 26Herbert P. M. Schaad verwendet «Gegenwart». Der Titel Gegenwart und

Unsterblichkeit («Présence et Immortaüte») ist mißverständüch, denn wer sieht, daß das Wort
«Gegenwart» nicht in der übUchen Bedeutung verwendet wird? 27Das ontologische Geheimnis,

S. 26. 28Sein und Haben, S. 43. 29Schauspiele I., S. 100—101. 30Das ontologische Geheimnis,

S. 43. 31Id., S. 44—45. 32Schöpferische Treue, S. 106.

Die Weisheit im technischen Zeitalter

GABRIEL MARCEL

Es gibt eine Ermüdung und eine Abnutzung der Wörter, wie es eine Ermüdung

und Abnutzung der Menschen gibt. Im einen wie im andern FaU kann
eine Ablösung nötig werden.

Ist das Wort weise, das seit einigen Jahren in der offizieUen Sprache
aufgetaucht ist, berufen, das Wort «sachkundig» zu ersetzen? Es sind weise oder
wenigstens von den öffentlichen Mächten weise genannte Männer, die vor zwei
Jahren, anläßhch des Bergarbeiterstreiks in Frankreich, beauftragt wurden, die

Lohnprobleme gesamthaft zu studieren. Es ging darum, zu bestimmen, welche

Erhöhungen man zulassen konnte, wenn man gleichzeitig die dauernde Erhöhung

der Preise in Betracht zog sowie die Notwendigkeit, nichts zu tun, was

546


	Von der Existenz zur Hoffnung

