
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 3

Nachruf: Alexander Rüstow

Autor: Behrendt, Richard F.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alexander Rüstow

RICHARD F. BEHRENDT

Wir sind Herrn Professor Behrendt für die nachfolgende Würdigung des Lebenswerks von Professor
Alexander Rüstow zu großem Dank verpflichtet. Alexander Rüstow hat während vieler fahre den

Schweizer Monatsheften ein lebhaftes Interesse entgegengebracht, ihnen verschiedene stark beachtete

Beiträge zur Verfügung gestellt und bei der Vorbereitung unseres Sonderheftes über soziologische Probleme

(Novemberheft I9}8), zusammen m't Herrn Professor Pleßner, ausschlaggebend mitgewirkt.
Im persönlichen Kontakt mit Herrn Professor Rüstow stand man immer wieder unter dem Eindruck

seiner starken und unabhängigen Persönlichkeit, die leidenschaftlich, furchtlos und mit großer Wärme für
wahre Freiheit den Kampf aufnahm. Wir gedenken seiner in Verehrung und Dankbarkeit.

Die Redaktion

Die deutschen Soziologen vor dem SchicksalsJahr 1933 gehörten im
allgemeinen — mit einigen bedeutenden Ausnahmen, wie Max Weber — zwei
Typen an: sie waren entweder «Systembauer» oder «Wesensschauer». Sie

widmeten sich entweder der Arbeit an einem umfassenden Begriffsschema, sehr

oft mit einer völlig esoterischen Terminologie, das sie dogmatisch in oft
lebenslänglichen Methodendiskussionen gegenüber anderen ähnlichen Systemen

verteidigten. Auf diese Weise wetzten sie gleichsam ständig die Messer
der soziologischen Analyse, ohne sie jemals zu gebrauchen, während der andere

Typ sich einer notwendig unverbindlichen, essayistischen und werturteilsvollen

Deutung und Beurteilung der kulturellen Phänomene, insbesondere unserer
Zeit, widmete und viel zu der weitverbreiteten Diskreditierung der Soziologie
als einer Quasi-Wissenschaft beitrug. So konnte es nicht überraschen, daß im
allgemeinen im deutschen Sprachgebiet eine ausgesprochene Skepsis gegenüber

dieser relativ jungen Wissenschaft vorherrschte.
Alexander Rüstow, der am 30. Juni 1963 im 79. Lebensjahr von uns gegangen

ist, gehörte weder der einen noch der anderen Gruppe an. Vor dem
Ausbruch des Dritten Reiches, das der Soziologie im nationalsozialistischen
Machtbereich vorübergehend das Lebenslicht ausblies, hatte er sich als Soziologe
überhaupt noch nicht betätigt. Aus einer preußischen Offiziers- und
Beamtenfamilie stammend, hatte er Philologie studiert und sich vor dem Ersten
Weltkrieg mit einer Arbeit über Parmenides auf eine (durch den Krieg
verhinderte) Habilitation vorbereitet. Nach dem Ersten Weltkrieg dagegen hatte

er reiche praktische Erfahrungen in der Wirtschaftspolitik gesammelt,
zunächst im Reichswirtschaftsministerium — wo er an der Kartellgesetzgebung
mitwirkte — und sodann neun Jahre lang als volkswirtschaftlicher
Sachverständiger des Vereins Deutscher Maschinenbauanstalten. Nach der von ihm
vorhergesehenen und bekämpften Machtergreifung der Nationalsozialisten

189



emigrierte er aus Gesinnungsgründen und bekleidete 16 Jahre lang die
Professur für Wirtschaftsgeographie und Wirtschafts- und Sozialgeschichte an der
Universität Istanbul. 1949 übernahm er, als Nachfolger Alfred Webers, den

Heidelberger Lehrstuhl für Wirtschafts- und Sozialwissenschaften. Diesen hat
er ganz auf seine eigene Art versehen, unabhängig sowohl von traditionellen
wie neuen modischen Strömungen. In Heidelberg hat er die Tradition keines
der Weberschen Brüder weitergeführt. Er war niemals einer «Schule»
verhaftet, hat aber auch nicht selbst schulebildend gewirkt. Gegenüber starken,
aus der deutschen Vergangenheit nachwirkenden Richtungen hat er die
spekulativen Bemühungen entschieden abgelehnt, ohne indessen — jedenfalls für
sich — die empirischen Methoden der Sozialforschung zu übernehmen, die in
Deutschland nach dem letzten Krieg durch die amerikanischen Einflüsse
prominent wurden.

Die imponierende Weite der Welt Alexander Rüstows zeigt vielleicht am
besten eine posthume Sammlung von Reden und Aufsätzen, die kürzlich
erschienen ist und die geradezu ein Kompendium seiner unglaublich vielfältigen
Ideen und Interessen darstellt1. Sie reichten — alle in diesem Band vertreten —
von aktuellen Fragen der Wirtschafts-, Kartell-, Steuer- und Sozialpolitik zu
grundsätzlichen Problemen der Gesellschaftsordnung und Wirtschaftsverfassung

und zur Analyse des Bereiches tatsächlicher Freiheit in der griechischen
Antike (auf einer Tagung des Deutschen Altphilologenverbandes), diese letztere

in der Form eines geradezu dramatischen Ringens zwischen Rüstows
Liebe zum Griechentum und seiner geistigen Redlichkeit, die ihn zum
Zugeständnis nötigt, daß die Griechen in ihrem Ausmaß von Freiheitlichkeit hinter
einigen orientalischen Kulturen ihrer Zeit zurückstanden (S. 319). Die
Schaffenskraft Rüstows verdeutlicht die dem Band beigegebene Bibliographie, die

— ohne seine türkischen Veröffentlichungen — neun Druckseiten umfaßt.
Rüstow fühlte sich, wie leider sehr wenige «Geisteswissenschaftler» von

heute, verpflichtet, seiner Zeit und seiner Umwelt zu dienen. Er hielt sich
einerseits von der Beschäftigung mit detaillierten empirischen Untersuchungen
fern, und anderseits auch von jenen oft sterilen Methodendiskussionen, die
heute wieder die Überhand über fruchtbare Arbeit zu gewinnen drohen. In
den letzten drei Jahrzehnten seines Lebens hat sich — noch eindeutiger und
entschiedener als vorher — sein Schaffen auf die grundlegenden Probleme
unserer Gesellschaftsordnung, ihrer historischen Wurzeln und ihrer
Entwicklungsmöglichkeiten konzentriert. Nach bedeutsamen Vorarbeiten widmete er
sich insbesondere während seines Aufenthaltes in der Türkei, unter recht

schwierigen Umständen, der Arbeit an seinem großen Werk « Ortsbestimmung
der Gegenwart», dessen drei auch äußerlich gewichtige Bände zwischen 1950
und 1957 im schweizerischen Verlag Eugen Rentsch erschienen. Diese

«universalgeschichtliche Kulturkritik» erforscht das Schicksal der Freiheit in der

Vergangenheit und Gegenwart und die Möglichkeit einer freiheitlichen Gesell-

190



Schaftsordnung für die Zukunft. In Anknüpfung an die geistreiche Theorie,
die eine Generation vorher Franz Oppenheimer über die Entstehung des

Staates als gesellschaftlicher Institution formuliert hatte, vertritt Rüstow die
These, daß jede «Herrschaft» — zum Unterschied von echter, das heißt
freiheitlicher Genossenschaft — gegründet sei auf «Überlagerung», das heißt auf
der ursprünglichen Unterwerfung genossenschaftlich organisierter Bauern
durch militärisch überlegene Jäger- und Hirtennomaden, und auf Ausbeutung
der Unterworfenen durch die neue Herrenschicht, die nun die politische Macht
und die Bildungsprivilegien mit den wirtschaftlichen Monopolen, insbesondere
dem Großgrundbesitz, kombiniert, zumeist mit der Unterstützung und
Beteiligung der Vertreter der offiziellen Religion.

Dieses ursprüngliche Schema der Entstehung und Erhaltung der
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Ungleichheit hat sich trotz aller Wandlungen

in der Besetzung der privilegierten Posten und in der Zusammensetzung
der «Eliten» durch die Jahrtausende erhalten. Alle bisherigen Wirtschaftssysteme,

bis auf unsere Tage, sind nach Rüstow durch dieses Erbe belastet
gewesen und haben infolgedessen ein mehr oder weniger starkes Element
herrschaftlicher Unterdrückung und Ausbeutung als «soziale Erbsünde» in sich

getragen. Dies haben auch die seit der griechischen Antike immer wiederholten
Rebellionen freiheitlicher Menschen nicht verhindern können, die in der
Renaissance und in der Aufklärung und in den auf ihnen gegründeten Revolutionen

der Neuzeit ihre bisherigen Höhepunkte erreichten. Unsere Zeit ist,
mehr denn jede vorangegangene, durch die Auseinandersetzungen zwischen
rationalistischen und irrationalistischen, freiheitlichen und autoritären
Tendenzen und durch die Gefahr des Rückfalls in atavistische Herrschaftsformen
gekennzeichnet.

Diese auf einem eindrucksvollen historischen Fundus aufgebaute These

bedeutet für Rüstow gleichzeitig eine Verpflichtung zum Einsatz für die

Verwirklichung freiheitlicher Grundsätze in Wirtschaft und Gesellschaft. Weder

Kapitalismus noch Sozialismus waren für ihn annehmbare Lösungen. Die
menschenwürdige Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung muß erst noch

errungen werden, durch konstruktive Überwindung der Überbleibsel der
Herrschaft zugunsten einer vom Verantwortungsgefühl aller getragenen Freiheit.
Freiheit muß in den wirtschaftlichen und sozialen Realitäten verwurzelt sein,

in der Befreiung von magischen Formen des Fühlens und Denkens, in der

Leistungskonkurrenz, in entschiedener Streuung von Eigentum, Bildung und

Beteiligung an Entscheidungen im privaten, beruflichen und öffentlichen
Leben. Ihre konkrete Form sah Rüstow in der «sozialen Marktwirtschaft», für
deren Verwirklichung sich der von ihm mitgeschaffene Neoliberalismus
einsetzt. Eine glänzende, knappe Darstellung dieser Deutung hat Rüstow in
einem Berner Radiovortrag von 1952 (abgedruckt in «Rede und Antwort»,
S. 259—274) gegeben.

191



Schon bald nach seiner Rückkehr nach Deutschland wurde er der
Mitbegründer und langjährige Vorsitzende der Aktionsgemeinschaft Soziale
Marktwirtschaft, die der neoliberalen Politik des Bundeswirtschaftsministers Ludwig
Erhard als geistige und gesellschaftspolitische Verbündete und gleichzeitig als

wertvolle Kritikerin und Wegweiserin diente. Unermüdlich hat Rüstow in
diesem Gremium und bei zahlreichen anderen Gelegenheiten seine Anschauungen

vertreten und praktische Lösungsmöglichkeiten für konkrete
Fragestellungen demonstriert. Seine wertvollste Leistung — abgesehen von der
universalgeschichtlichen Spannweite seines Denkens — war vielleicht sein steter
Hinweis auf die Notwendigkeit, alle Einzelprobleme im Zusammenhang der
«Vitalsituation» zu behandeln, das heißt unter dem Gesichtspunkt der
verschiedenartigen und teilweise widersprüchlichen Bedürfnisse menschlicher
Wohlfahrt, in der materiellen Zielen nur eine relative Bedeutung zugebilligt
werden kann, neben den Erfordernissen der Kontinuität, der physischen und
psychischen Gesundheit und der gesellschaftlichen Zugehörigkeit. Immer wieder

betonte er die nur relative Bedeutung wirtschaftlicher, «in Geldsummen
ausdrückbarer Werte» und scheute nicht davor zurück, das Glücksgefühl
« gewöhnlicher » Menschen als Kriterium der Vitalpolitik zu proklamieren. In
diesem Zusammenhang gewinnt für ihn die Familie zentrale Bedeutung als

Symbol der Geborgenheit des einzelnen in einem durch jedes Mitglied
mitlenkbaren Sozialgebilde, aber auch der physische Lebensraum der FamiHe, für
den Rüstow als Ideal das Eigenheim mit Garten proklamiert. Der Garten hat
für ihn — gegenüber Monsterstädten und totaUtären Gesellschaftsordnungen
— «eine weltanschauliche, ja geradezu eine weltpolitische Bedeutung».

Diese Einstellung erlaubte es Rüstow, die Unzulänglichkeiten und die
Irrtümer des «klassischen» Liberalismus (unter anderem seine «subtheologische
Befangenheit ») zu erkennen und sie in seiner neuliberalen Konzeption zu
überwinden. Immer wieder betonte er die für ihn grundlegenden Unterschiede
zwischen «Paläoliberalismus» — «Steinzeitliberalismus» — und «Neoliberalismus

» ; dort Beschränkung auf das Nur-Wirtschaftliche — hier umfassende

vitalpolitische Sicht; dort Beschränkung des Staates zur Abstinenz gegenüber
der Wirtschaft, hier Verpflichtung des Staates zu aktiver Bewahrung
beziehungsweise Wiederherstellung der Wirtschaftsfreiheit und anderer freiheitlicher

Aspekte der Gesellschaftsordnung. Hierin sieht er auch den Unterschied
zwischen «herkömmlicher» und «sozialer» Marktwirtschaft. Schon 1932, drei
Monate vor dem Ausbruch des Dritten Reiches, fordert er liberale Wirtschaftspolitik

in diesem Sinne —- entgegen dem damals fast ausschließlich praktizierten

punktuellen, unsystematischen Staatsinterventionismus —, gerade im
Interesse eines starken Staates, der nur so oberhalb des Niveaus der Interessengruppen

bleiben und eine dem allgemeinen Interesse entsprechende
Wirtschaftspolitik verfolgen kann.

Besonders überzeugend hat er dies immer wieder — besonders auf den Ta-

192



gungen der Aktionsgemeinschaft Soziale Marktwirtschaft — am Beispiel der

Agrarpolitik, jenes Sorgenkindes und « Sündenfalls » aller hochindustrialisierten

Länder, demonstriert: Anstatt des staatUchen «Stillstandsinterventionismus»,

der — vergeblich, aber mit ungeheuren Aufwendungen — versucht,
eine durch die Logik der technischen Entwicklung lebensunfähig gewordene
Struktur der Landwirtschaft am Leben zu erhalten, fordert er einen
«fortschrittlichen Interventionismus », der eine produktive Strukturänderung durch
Anpassung an die gewandelten Verhältnisse fördert und damit überhaupt echtes

Bauerntum wiederherstellt, anstatt den «Bauern» immer mehr zum
Kostgänger des Staates zu machen («Rede und Antwort», S. 208). Schon 1932
betont er : « diese Form der Intervention würde einen Bruchteil von dem kosten,
was die andere, übliche kostet, die unabsehbar immer weiter läuft, und man
würde mit diesem Bruchteil an Kosten einen haltbaren, in sich gesunden
Zustand schaffen, während man bei dem bisher beliebten Verfahren die Unhalt-
barkeit immer nur vor sich herschiebt» («Rede und Antwort», S. 253f.).

Zum Unterschied von anderen bekannten Vertretern des Neoliberalismus,
die nicht selten einem intoleranten, also illiberalen Liberalismus zu huldigen
scheinen, bewahrte sich Rüstow sein Leben lang eine erstaunliche Elastizität,
die es ihm zum Beispiel ermöglichte, auch den Problemen der heutigen
sogenannten Entwicklungsländer offen und konstruktiv zu begegnen. Dies kam
besonders eindrucksvoll in seiner Rede an der Universität Bern von 1960, bei
der Verleihung des Ehrendoktors der Wirtschafts- und Sozialwissenschaften,
zum Ausdruck, die dem Thema «Menschenrechte oder Menschenpflichten?»
gewidmet war. Hier proklamierte er das Naturrecht auf Freiheit als eine

eigenständige, jedem Menschen obliegende «Freiheitspflicht, eine Pflicht zur Freiheit,

die jeden Menschen verpflichtet, seine eigene Freiheit zu wahren, und die
solidarischerweise jeden Menschen verpflichtet, jedem anderen Menschen, der
seine Freiheit verloren hat, nach Kräften zur Wiedererlangung dieser verlorenen

Freiheit zu verhelfen» («Rede und Antwort», S. 307). Hieraus ergab sich

für ihn die Notwendigkeit « eines gesamtmenschlichen Bewußtseins und eines

gesamtmenschlichen Verantwortungsgefühls», das die — teilweise durch
Verschulden westlicher Menschen — zu kurz gekommenen «Entwicklungsvölker»

einschließen muß.
Die Spannweite seiner Interessen und Kenntnisse war bis ins hohe Alter

außerordentlich. Noch in den letzten Jahren veröffentlichte er unter anderem

Beiträge zur antiken Religions- und Literaturgeschichte. Besonders ausgeprägt
war sein Spürsinn für «wissenssoziologische» Zusammenhänge, etwa zwischen
wirtschaftlicher Tätigkeit und politischen Strukturen einerseits und bestimmten

Formen der Religiosität, der Literatur und der Kunst andererseits. Er
schuf in seinem Hauptwerk geradezu einen neuen Stil, Geschichte
sozialproduktiv zu beschreiben und zu interpretieren. «Produktiv», weil es ihm
stets um die Klärung der tatsächlichen Lebensverhältnisse «normaler» Men-

193



sehen — nicht um Herrscher, Privilegierte und zum Selbstzweck erklärte
Institutionen —, um die Verbesserung ihres Loses in freiheitlicher,
selbstverantwortlicher Zusammenarbeit und um den Aufweis grundsätzlich gangbarer
Wege zu diesem Ziel geht.

Rüstows Werke sind eine Fundgrube von Tatsachen, Ideen und brillant
(wenn auch nicht selten subjektiv) dargestellten Zusammenhängen. So

kennzeichnete er beispielsweise das Preußentum als « eine verhängnisvoll leistungsfähige

Symbiose zwischen calvinistischem Sadismus oben und lutherischem
Masochismus unten» und den Nationahsmus als «eine massenpsychotische
Pseudointegration»; und seinen Landsleuten prägte er ein: «was gerade uns
Deutschen besonders not tut: daß Denken und Leben nicht zwei beliebig
nebeneinander herlaufende Dinge sind, daß es vielmehr... unsere Aufgabe ist,
das Leben zu denken und das Denken zu leben. »

Rüstow hat, wie kaum ein anderer Gelehrter im deutschen Sprachbereich,
die entscheidende Bedeutung der wirtschafts- und gesellschaftspolitischen
Bildung gesehen und sich in ihren Dienst gestellt — viel realistischer als beispielsweise

Max Weber. Er meinte, in jedem Menschen müsse, neben der Erkenntnis
seiner wirkhchen wirtschaftlichen Interessen, das Verständnis für sein Interesse
als Staatsbürger an einer vitalpolitisch gesunden Gesellschafts-, Wirtschaftsund

Staatsordnung geweckt und gestärkt werden, damit er so die Relativität
seines individuellen Standortes und seiner partikularen Interessen erkennen
könne.

Ein machtvoller Anreger und Vermittler von Wissen, Erkenntnissen und
lebensnahen Orientierungen ist von uns gegangen. Nach seinem Tode bleibt
uns niemand von auch nur annähernd vergleichbarer Statur. Er vereinigte
weitgespannte Kenntnis universalhistorischer Zusammenhänge und konkreter
zeitgenössischer Fakten mit jenem Sinn für realistische Utopie, wie sie in
unserer dynamischen Zeit von allen gefordert werden muß, die der Dynamik
eine menschenwürdige Richtung weisen wollen. So konnte er erklären: «Die
Kunst des MögUchen ist nur die Tagespolitik, die Trivialpolitik, die PoUtik

von PoUtikern, von denen zwölf auf ein Dutzend gehen. Gute und große
Politik ist die Kunst des UnmögUchen, ist die Kunst, das Unmögliche mögUch
zu machen» («Rede und Antwort», S. 159) — aber, wohlgemerkt, ohne Opfer
menschlicher Würde oder menschUcher Wohlfahrt.

Alexander Rüstow war eine leider immer noch seltene Ausnahme unter
seinen KoUegen, indem er unerbittlich die Überzeugung von der gesellschaftlichen

Funktion und Verpflichtung der Wissenschaft vertrat und praktizierte:
«Man kann nur verwirkhchen, was man erkannt hat; aber man muß das, was
man erkannt hat, auch verwirklichen, sonst ist die Erkenntnis nichts wert»
(«Rede und Antwort», S. 168).

Mit der Schweiz fühlte sich Rüstow besonders nahe verbunden, fand er
doch in ihrer föderaUstischen, auf kleinen demokratischen Gemeinwesen ge-

194



gründeten Struktur ein Beispiel seiner Auffassung von der guten GeseUschaft.
Hier hat er oft gesprochen, und die Universität Bern ernannte ihn vor wenigen
Jahren, anläßUch seines 75. Geburtstages, zum Ehrendoktor ihrer
wirtschaftswissenschaftlichen Abteilung.

Rüstows Gedanken haben noch lange nicht ihre voUe mögUche und
wünschenswerte Wirkung ausgeübt. Sie werden sich voraussichtUch noch höchst
wirksam erweisen in der Suche nach neuen, kooperativ begründeten Formen der
geseUschafrlichen Ordnung, die den (nicht leicht miteinander zu vereinbarenden)

Bedürfnissen unserer Zeit nach wirksamer, großräumiger, jedoch dezen-

traUsierter, durch BeteiUgung mögUchst vieler GUeder getragener und gelenkter

Organisation Rechnung tragen müssen. Heute, wo so viele einem
hoffnungslosen Determinismus zu verfallen drohen, tut uns Rüstows Feldzug
gegen passive, vergangenheitsgebundene Gläubigkeit und für aktive, selbst-
verantwortliche Erarbeitung einer stets erneuerten Lebensorientierung besonders

not.

1 Alexander Rüstow : Rede und Antwort. Verlag Martin Hoch, Ludwigsburg 1963. Ein
außergewöhnlich schön gedruckter Band, mit einem sehr lebensnahen Bildnis Rüstows.

Mao Tse-tung

MAOS WEG VOM BAUERNSCHÜLER ZUM «GROSSEN RETTENDEN
STERN DES VOLKES»

GÖTZ EGGERS

Seit 1936 erscheint der Name des Vorsitzenden des Zentralkomitees der
KPCh ständig auf den Titelseiten der Weltpresse. Nach dem Einzug der
kommunistischen Truppen in Peking wird Mao offizieU als «Wohltäter»..., «großer
Rettender Stern des Volkes» und von dem Dichter Kuo Mo-jo als «Sonne der
Menschheit» gefeiert. «Mao Tse-tung ist Chinas größter Theoretiker, Denker
und Revolutionär », schrieb Tschung Ju-hsiu in seiner parteiamtUchen Würdigung

«Über Mao Tse-tung», «Mao kann wahrhaft als ein Genius bezeichnet
werden, wie er nie zuvor in der chinesischen Geschichte erstanden ist. (Er) ist
der echteste und vollkommenste Repräsentant des chinesischen Volkes und
ein Führer der Völker der Welt. » Die offizieUe Mao-Verehrung hat
Kultuscharakter1.

Der Mao-Mythos reicht bis zu kultischen Verehrungen von Abbildungen
des Führers, einschUeßUch des Brauches, sein Portrait in einer Sänfte

umherzutragen. Unübertrefflich ist auch ein neues chinesisches Volkslied:

!95


	Alexander Rüstow

