
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 2

Artikel: Das Problem der Zeit

Autor: Müller, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Problem der Zeit

WILHELM MÜLLER

Die Probleme des Raumes und der Zeit haben von altersher die denkende
Menschheit beschäftigt. In seiner transzendentalen Ästhetik bezeichnet Kant
Raum und Zeit als Formen unserer Naturanschauung. Der Raum ist die Form
der äußeren Sinnesanschauung, die Zeit dagegen die Form des «inneren Sinnes

» und von hier aus auch mit dem Raum die Form der äußeren Anschauung.
Natürhch haben beide Formen keine Reabtät im gegenständhchen Sinne, weil
sie apriorische Voraussetzungen aUer gegenständUchen Erkenntnis bedeuten.
Sie sind aber auch nicht irgendwie verwandt oder vergleichbar, auch

strenggenommen nicht nebenzuordnen, wozu die Sprache verführen könnte, die
aUes nur benennt, als wäre es eine Sache, und die ein Ineinander nicht kennt
oder nur indirekt kennzeichnen kann. Das Nebeneinander und das Nacheinander

der Erscheinungen sind zwei quahtativ oder wesensmäßig verschiedene

Bestimmungen unserer Anschauung. Was bedeutet nun insbesondere die Zeit
für unsere Existenz?

Wir sind eigentheh nicht in der Zeit, wie es sprachheh oft ausgedrückt
wird, sondern die Zeit ist in uns ; sie ist die Form des WiUens oder die Form
des wiUensmäßigen Werdens. Kein Wille ohne Zeit und keine Zeit ohne Wülen.

Die enge Verwandtschaft, besser Wesensgleichheit der Zeit mit dem Willen,

das Wesentbche der Zeitfolge, hegt nämhch in ihrer Nichtumkehrbarkeit :

auch der WiUe kann nicht zurückwoüen und einen geschaffenen Tatbestand
nicht ungeschehen machen. Dieses unverrückbare « Es war » ist, wie Nietzsche
im Zarathustra sagt: «des WiUens Zähneknirschen und einsamste Trübsal».
Dieser innere Ursprung der Zeit ist aber natürhch nicht gleichbedeutend mit
der Annahme, daß die Zeit etwas rein Subjektives wäre, wie etwa das Gefühl.
Es gibt zwar so etwas wie eine eigene Zeit. Die Transzendentabtät im Kantischen

Sinne besagt aber andererseits, daß die Zeithchkeit, der Ablauf der Zeit
einen für aUe verbindbehen Charakter hat. Daher ist die Zeit auch meßbar
durch Vermittlung der regelmäßigen Bewegung der Gestirne, insbesondere
der Rotation der Erde und der Bewegung um die Sonne. Man könnte daher
den Gedanken Schopenhauers bestätigt finden, daß es einen aUgemeinen
WeltwiUen gibt, von dem sich aUe einzelnen Wülenskundgebungen herleiten
lassen. In der altgriechischen Kosmologie wurde die Zeit mit Zeus, dem
Weltenschöpfer gleichgesetzt. « Es flammt / aus fernetönendem Gewölk die /
mahnende Flamme des Zeitengottes », heißt es bei Hölderhn (Werke II, 42). Darüber

164



hinaus ergibt sich aus dem Charakter der Zeit der Ursprung des Schöpfungsgedankens.

Der Mensch, der die Zeit im Innern als WiUe erlebt oder schafft, ist
das, wenn auch unvoUkommene Ebenbild Gottes, der die Welt erschaffen hat.
Denn der Mensch verfügt über die Zeit, er aUein unter aUen Wesen ist schöpferisch.

Nur unter dieser Voraussetzung ist das merkwürdig paradoxe Wesen
der Zeit als innerer und äußerer Zeit verständlich.

Die Zeit oder die innere Zeitentwicklung hängt nun zusammen mit der

sogenannten Enge des Bewußtseins. Denken und Handeln sind sozusagen
eingeengt auf das Fortschreiten von Zeitmoment zu Zeitmoment. Die bewußte

Apperzeption ist analog dem Vorgang des Sehens auf den Bhckpunkt des

Bewußtseins gerichtet, und die Fortsetzung der apperzeptiven Aufnahme von
Wahrnehmungen und Gedanken kann nur durch Änderung des Bbckpunktes
erreicht werden, während die Nebeneindrücke und Nebenaufnahmen nur
undeutlich oder halbbewußt beteihgt sind. Ebenso kann man zur Zeit im
wesentbchen nur einen Gedanken denken und eine Gedankenverbindung nur in
schneUer Zeitfolge aufnehmen, wobei die benachbarten Gedanken nur dunkel
mitwirken und dann bei Änderung des Bbckpunktes «ins Auge» gefaßt werden.

Ebenso ist auch das Handeln auf die enge Zeitfolge eingeengt, und es

verfehlt im Grunde notwendig das Ziel, weil die Gegenargumente abgeschaltet
sind und nur unvollkommen zur Geltung gelangen. Dieses ständige
Eingeengtsein mit Ausschaltung einer Unzahl von Möghchkeiten ist der Ursprung
der geheimen Angst der Zeit, die uns ununterbrochen begleitet, obwohl wir
gar nichts davon wissen oder sie uns kaum zum Bewußtsein bringen. Es ist
keine gegenständliche Angst, sondern eine unbestimmte Angst, im Grunde
eine Angst vor dem Nichts, die wir nur mit künstlichen Mitteln zudecken oder
verscheuchen, aber nicht ganz aufheben können. VieUeicht kann man das

Fortschreiten in der Zeit, um dieses unvollkommene Bild «in der Zeit» zu
gebrauchen, mit der Bewegung auf einem schmalen Grat vergleichen, bei der
aUe Seitenwege und auch der Rückweg (wegen der Nichtumkehrbarkeit der

Zeit) ausgeschlossen sind, dem Gang auf einem Grat, unter dem der Abgrund
aUer MögUchkeiten gähnt, von denen wir abgeschnitten sind. Wir füUen

sozusagen nur einen winzigen Teil der Welt aus: das bedeutet die Angst; das

andere, von dem wir getrennt sind, ist immer die Leere oder das Nichts.
Man kann diese Angst in den trivialsten Vorgängen des Lebens bemerken.

Wenn ein Mensch in ein leeres Lokal eintritt, so ist er zunächst heimbch
erschreckt; dann sucht er sich, auch wenn das Lokal besetzt ist, einen Platz
möghchst an der Wand oder in einer Ecke. Das ist fast eine allgemeine Tendenz.
Ein Platz in der Mitte des Lokals hat für die meisten etwas Beängstigendes. Es
ist also eine Art Platzangst, und vieUeicht ist jede Angst eine veraUgemeinerte
Platzangst, eine Angst vor der Leere. Wenn man in einem völlig dunklen
Raum sitzt, so tritt die Angst besonders hervor — denn in dieser StiUe ist man

sozusagen mit der Zeit aUein. Erst mit der Öffnung des heUen Raumes ver-

165



schwindet die Angst. Die Zeit ist etwas Einengendes, der Raum etwas
Befreiendes. Dabei ist natürlich an den irgendwie von beleuchteten Gegenständen
erfüUten Raum gedacht. Das Licht ist die Erfüllung der Räumlichkeit.

Daran schbeßt sich eine einfache Maßregel gegen die Schlaflosigkeit. Wenn
man nachts im Dunkeln keinen Schlaf findet, dann ist es vorteilhaft, sich eine

räumliche, visuelle Vorstellung zu bilden, das heißt sich möglichst plastisch
einen Vorgang im Räume, vielleicht ein wirkliches oder erdichtetes Erlebnis
vorzustellen und weiter zu verfolgen. Die Phantasie hat dabei weiten
Spielraum. Das wird dann, wie die Erfahrung zeigt, dazu beitragen, die mehr oder

weniger angstvolle Verengung des Bewußtseins und die quälenden Gedanken
der Ausweglosigkeit zu überwinden. Man kann die Angst auch sehen in dem
unlösbaren Widerspruch zwischen der Universahtät der Welt und der

zeitengen Vereinzelung. Das Dasein in der Welt bereitet selbst die ständige
Versuchung zur «Verfallenheit an die Welt » oder zum Aufgehen im Miteinander-
sein, zur Bindung an das «Man», das ungeschriebene Gesetz der Durchschnittlichkeit,

das dem einzelnen die Verantwortung abnimmt und ihm vorzeichnet,
was sich gehört und was man gelten läßt und was nicht1. Diese Ablenkung
durch die alltägliche VerfaUenheit an die Welt und die Verlorenheit in das

«Man» ist nur eine scheinbare und vorübergehende. Die Angst holt sozusagen
immer das Dasein aus seinem verfallenen Aufgehen in der Welt zurück, um
mit Heidegger zu reden. Das «Unzuhause» oder die Unheimhchkeit des

Daseins in der Welt wird dann offenbar. Diese Unheimhchkeit « setzt dem Dasein

ständig oder ununterbrochen nach und bedroht, wenn auch unausdrückhch
seine alltägliche Verlorenheit in das Man ». Man kann von einer Flucht in das

Zuhause der Öffentlichkeit reden, die zugleich eine Flucht vor der Unheimhchkeit,

die im ungeschützten Dasein hervortritt, ist.
Wenn wir aber von der Zeit reden und von der Enge der Zeit, dann ist es

unabwendbar, daß auch eine gewisse Zeitlosigkeit im Bewußtsein hegen muß,
von der aus der Gegensatz, nämlich die innere Zeitenge, sich abheben oder
beurteilt werden kann. Auch J. Volkelt sagt: «Nur auf dem Boden eines
zeitlosen Seins kann es zu einer Sphäre des zeitlichen Geschehens kommen»2. Das
bewußte Erlebnis dieser Zeitlosigkeit bedeutet aber auch die Aufhebung der

fluchtartigen VerfaUenheit an die Welt. Der zeitlose Kern unseres Daseins ist
besonders in der stillen Zurückgezogenheit und Abseitigkeit erfahrbar. Das ist
der Zeitpunkt der Einkehr in sich selbst, die Versenkung in die eigene zeitlose

Tiefe, die im allgemeinen sozusagen verloren gegangen ist. Da nämhch diese

Einkehr immer mit einer gewissen Selbstanklage verbunden ist, so flieht der

«gewöhnliche», an das «Man» verhaftete Mensch diese Gelegenheit. Es ist für
ihn die Leere, vor der er sich ängstigt und die er auszufüllen sucht mit allen

Mitteln, die ihm die Technik in reichbchem Maße zur Verfügung steUt. Der
Weise dagegen sucht gerade diese Gelegenheit der Abdunkelung gegen die
Welt. Deshalb sagt Hermann Hesse in einem bekannten Gedicht: «Wahrhch,

166



keiner ist weise, der nicht das Dunkle kennt, das unentrinnbar und leise von
aUem ihn trennt. »

Man sieht daher, daß hinter der Angst sich ein anderes, tieferes Phänomen

verbirgt, das Phänomen der Schuld3. Während die Angst auf die unmittelbare
Zukunft der Zeitfolge gerichtet ist, geht die Schuld auf das nicht wiederkehrende

Vergangene zurück. Wenn Nietzsche das «Es war» als «des WiUens
Zähneknirschen und einsamste Trübsal» bezeichnet, so ist das nur eine

Umschreibung der Schuld, welche die Nichtumkehrbarkeit der Zeit in uns weckt
und lebendig werden läßt. Auch diese Schuld ist immer da, und sie ist nicht
gebunden an eine besondere empirische Verschuldung, sie ist auch nicht
identisch mit der « Summa summarum » aller Verschuldungen, um mit Kierkegaard

zu reden; sondern sie ist der tiefere Grund und Abgrund aber Verschuldungen,

die letzte Urschuld unseres Daseins, das heißt die verborgene
Zurechnung des Daseins an das verantworthche Ich, die besonders in der
geschlechtlichen Scham zum Ausdruck kommt. Mit diesem Phänomen ist übrigens

die scharfe Grenze zwischen Menschen- und Tierwesen gezogen.
Diese Urschuld hat direkt nichts zu tun mit Psychologie. Sie hegt wie ein

Apriori allen Auseinandersetzungen mit dem Dasein zugrunde. Wohl aber
kann man ihren Niederschlag in psychologischen Vorgängen bemerken. Wenn
man die Gespräche der Menschen oder die Reden der Pobtiker verfolgt, so
entdeckt man, daß fast alle Erwägungen und Erörterungen darauf hinauslaufen,

die empirische Schuld — wie sie auch immer beschaffen sein mag — auf
andere Personen oder Verhältnisse abzuwälzen. Dem Menschen fällt nichts so
schwer als die offenbar unbewußt gefühlte Schuld zu tragen oder sich
einzugestehen. Er muß sich dadurch von anderen abheben, um sich aushalten zu
können. In der Politik ist es geradezu eine ZwangsvorsteUung, dem Gegner
aUes aufzubürden, ohne zu bemerken, daß dieser Gegner ebenso verfährt, und
eine weitere Folge dieser Schuldverkehrung ist dann die, daß nach dem Krieg
der besiegte Staat die ganze Schuld und auch die entsprechende Strafe zu tragen
hat. Der Mensch kann offenbar sein Inneres nicht ertragen. Seine Anklage
gegen andere ist im Grunde nur eine gewaltsame Umkehr der Anklage gegen
sich selbst; auch jeder Haß geht auf einen Selbsthaß zurück. Dieser Zwang
zur schuldverdrängenden Abhebung gegen andere ist so tief in der menschbchen

Existenz verankert, daß alles dagegen zurücktritt, und von hier aus ist es

nicht mehr weit bis zur Einsicht, daß die Schuld den tragenden Grund der
Welt bedeutet.

Wir sprachen oben von der Zeitlosigkeit als dem notwendigen Gegensatz
zur Zeithchkeit. Der erfüUte Standpunkt der Zeitlosigkeit ist in dem Wort
Christi enthalten: «In der Welt habt ihr Angst; aber seid getrost, ich habe die
Welt überwunden. » Diese Überwindung oder Versöhnung mit der Welt ist
der VerfaUenheit an die Welt diametral entgegengesetzt; es ist die Überwindung

oder Verwaltung der Welt durch die Liebe, an der aUe Geschöpfe Anteil

167



haben. Das ist nicht die Liebe, wie sie meist verstanden wird, die Bhndheit
bedeutet gegen aUes, was man nicht «hebt», sondern die Liebe, welche die
gesamte Schöpfung umfaßt, die AUverbundenheit der Kreatur in der Liebe. Im
Johannes-Brief (i. Joh. 4, 18) heißt es: «Die voUkommene Liebe treibt die

Angst aus. »

Es ist vor allem der große russische SchriftsteUer M. F. Dostojewski, der
dieser VorsteUung der Liebes-Verbundenheit mit aUem Geschöpfhchen einen

ergreifenden Ausdruck verliehen hat. Dabei tritt vor aUem der typisch russische
Gedanke hervor, daß die Erweiterung der Schuld bis zur Bereitschaft, sich für
aUes und aUe verantwortUch zu machen oder die Gesamtschuld, vor aUem der
Menschheit, in sich aufzunehmen, daß also dieses Mitschuldigsein und
Mitleiden mit aUem Geschaffenen die einzige Rettung aus der Verzweiflung und
Angst der Daseinsenge bedeutet.

1 M. Heidegger, Sein und Zeit, HaUe 1941, S. 175 f.
2 J. Volkelt, Phänomenologie und Metaphysik der Zeit, 1925, S. 163.
3 Wilhelm Müller-Walbaum, Die Welt als Schuld und Gleichnis, Wien-Leipzig 1921.

[68


	Das Problem der Zeit

