Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 2

Artikel: Das Problem der Zeit

Autor: Miuller, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161606

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Problem detr Zeit

WILHELM MULLER

Die Probleme des Raumes und der Zeit haben von altersher die denkende
Menschheit beschiftigt. In seiner transzendentalen Asthetik bezeichnet Kant
Raum und Zeit als Formen unserer Naturanschauung. Der Raum ist die Form
der duBleren Sinnesanschauung, die Zeit dagegen die Form des «inneren Sin-
nes» und von hier aus auch mit dem Raum die Form der dueren Anschauung.
Natiirlich haben beide Formen keine Realitit im gegenstindlichen Sinne, weil
sie apriorische Voraussetzungen aller gegenstindlichen Erkenntnis bedeuten.
Sie sind aber auch nicht irgendwie verwandt oder vergleichbar, auch streng-
genommen nicht nebenzuordnen, wozu die Sprache verfithren konnte, die
alles nur benennt, als wire es eine Sache, und die ein Ineinander nicht kennt
oder nur indirekt kennzeichnen kann. Das Nebeneinander und das Nacheinan-
der der Erscheinungen sind zwei qualitativ oder wesensmiBig verschiedene
Bestimmungen unserer Anschauung. Was bedeutet nun insbesondere die Zeit
fur unsere Existenz?

Wir sind eigentlich nicht in der Zeit, wie es sprachlich oft ausgedriickt
wird, sondern die Zeit ist in uns; sie ist die Form des Willens oder die Form
des willensmiBigen Werdens. Kein Wille ohne Zeit und keine Zeit ohne Wil-
len. Die enge Verwandtschaft, besser Wesensgleichheit der Zeit mit dem Wil-
len, das Wesentliche der Zeitfolge, liegt nimlich in ihrer Nichtumkehrbarkeit:
auch der Wille kann nicht zuriickwollen und einen geschaffenen Tatbestand
nicht ungeschehen machen. Dieses unverriickbare « Es war» ist, wie Nietzsche
im Zarathustra sagt: «des Willens Zihneknirschen und einsamste Triibsal».
Dieser innere Ursprung der Zeit ist aber natirlich nicht gleichbedeutend mit
der Annahme, daf3 die Zeit etwas rein Subjektives wire, wie etwa das Gefiihl.
Es gibt zwar so etwas wie eine eigene Zeit. Die Transzendentalitit im Kanti-
schen Sinne besagt aber andererseits, daf die Zeitlichkeit, der Ablauf der Zeit
einen fiir alle verbindlichen Charakter hat. Daher ist die Zeit auch meBbar
durch Vermittlung der regelmiBigen Bewegung der Gestirne, insbesondere
der Rotation der Erde und der Bewegung um die Sonne. Man konnte daher
den Gedanken Schopenhauers bestitigt finden, daB es einen allgemeinen
Weltwillen gibt, von dem sich alle einzelnen Willenskundgebungen herleiten
lassen. In der altgriechischen Kosmologie wurde die Zeit mit Zeus, dem Wel-
tenschopfer gleichgesetzt. « Es flammt [ aus fernetonendem Gewdlk die [ mah-
nende Flamme des Zeitengottes », heiBt es bei Holderlin (Werke II, 42). Dariiber

164



hinaus ergibt sich aus dem Charakter der Zeit der Ursprung des Schopfungsge-
dankens. Der Mensch, der die Zeit im Innern als Wille erlebt oder schafft, ist
das, wenn auch unvollkommene Ebenbild Gottes, der die Welt erschaffen hat.
Denn der Mensch verfiigt iiber die Zeit, er allein unter allen Wesen ist schopfe-
risch. Nur unter dieser Voraussetzung ist das merkwiirdig paradoxe Wesen
der Zeit als inneter und duBerer Zeit verstindlich.

Die Zeit oder die innere Zeitentwicklung hingt nun zusammen mit der so-
genannten Enge des BewuBtseins. Denken und Handeln sind sozusagen ein-
geengt auf das Fortschreiten von Zeitmoment zu Zeitmoment. Die bewulte
Apperzeption ist analog dem Vorgang des Sehens auf den Blickpunkt des Be-
wultseins gerichtet, und die Fortsetzung der apperzeptiven Aufnahme von
Wahrnehmungen und Gedanken kann nur durch Anderung des Blickpunktes
erreicht werden, wihrend die Nebeneindriicke und Nebenaufnahmen nur un-
deutlich oder halbbewuBt beteiligt sind. Ebenso kann man zur Zeit im we-
sentlichen nur einen Gedanken denken und eine Gedankenverbindung nur in
schneller Zeitfolge aufnehmen, wobei die benachbarten Gedanken nur dunkel
mitwirken und dann bei Anderung des Blickpunktes «ins Auge» gefalit wer-
den. Ebenso ist auch das Handeln auf die enge Zeitfolge eingeengt, und es
verfehlt im Grunde notwendig das Ziel, weil die Gegenargumente abgeschaltet
sind und nur unvollkommen zur Geltung gelangen. Dieses stindige Ein-
geengtsein mit Ausschaltung einer Unzahl von Moglichkeiten ist der Ursprung
der geheimen Angst der Zeit, die uns ununterbrochen begleitet, obwohl wir
gar nichts davon wissen oder sie uns kaum zum BewuBtsein bringen. Es ist
keine gegenstindliche Angst, sondern eine unbestimmte Angst, im Grunde
eine Angst vor dem Nichts, die wit nur mit kiinstlichen Mitteln zudecken oder
verscheuchen, aber nicht ganz aufheben koénnen. Vielleicht kann man das
Fortschreiten in der Zeit, um dieses unvollkommene Bild «in der Zeit» zu
gebrauchen, mit der Bewegung auf einem schmalen Grat vergleichen, bei der
alle Seitenwege und auch der Rickweg (wegen der Nichtumkehrbarkeit der
Zeit) ausgeschlossen sind, dem Gang auf einem Grat, unter dem der Abgrund
aller Méglichkeiten gihnt, von denen wir abgeschnitten sind. Wir fiillen sozu-
sagen nur einen winzigen Teil der Welt aus: das bedeutet die Angst; das an-
dere, von dem wir getrennt sind, ist immer die Leere oder das Nichts.

Man kann diese Angst in den trivialsten Vorgingen des Lebens bemerken.
Wenn ein Mensch in ein leeres Lokal eintritt, so ist er zunichst heimlich er-
schreckt; dann sucht er sich, auch wenn das Lokal besetzt ist, einen Platz mog-
lichst an der Wand oder in einer Ecke. Das ist fast eine allgemeine Tendenz.
Ein Platz in der Mitte des Lokals hat fir die meisten etwas Bedngstigendes. Es
ist also eine Art Platzangst, und vielleicht ist jede Angst eine verallgemeinerte
Platzangst, eine Angst vor der Leere. Wenn man in einem vollig dunklen
Raum sitzt, so tritt die Angst besonders hervor — denn in dieser Stille ist man
sozusagen mit der Zeit allein. Erst mit der Offnung des hellen Raumes ver-

165



schwindet die Angst. Die Zeit ist etwas Einengendes, der Raum etwas Be-
freiendes. Dabei ist natiitlich an den irgendwie von beleuchteten Gegenstinden
erfullten Raum gedacht. Das Licht ist die Erfillung der Rdumlichkeit.

Daran schlief3t sich eine einfache MafBiregel gegen die Schlaflosigkeit. Wenn
man nachts im Dunkeln keinen Schlaf findet, dann ist es vorteilhaft, sich eine
raumliche, visuelle Vorstellung zu bilden, das heifit sich moglichst plastisch
einen Vorgang im Raume, vielleicht ein wirkliches oder erdichtetes Erlebnis
vorzustellen und weiter zu verfolgen. Die Phantasie hat dabei weiten Spiel-
raum. Das wird dann, wie die Erfahrung zeigt, dazu beitragen, die mehr oder
weniger angstvolle Verengung des BewuBtseins und die quilenden Gedanken
der Ausweglosigkeit zu iiberwinden. Man kann die Angst auch sehen in dem
unlésbaren Widerspruch zwischen der Universalitit der Welt und der zeit-
engen Vereinzelung. Das Dasein in der Welt bereitet selbst die stindige Ver-
suchung zur «Verfallenheit an die Welt» oder zum Aufgehen im Miteinander-
sein, zur Bindung an das « Man », das ungeschriebene Gesetz der Durchschnitt-
lichkeit, das dem einzelnen die Verantwortung abnimmt und ihm vorzeichnet,
was sich gehort und was man gelten liBt und was nichtl. Diese Ablenkung
durch die alltigliche Verfallenheit an die Welt und die Vetlorenheit in das
«Man» ist nur eine scheinbare und voribergehende. Die Angst holt sozusagen
immer das Dasein aus seinem verfallenen Aufgehen in der Welt zuriick, um
mit Heidegger zu reden. Das «Unzuhause» oder die Unheimlichkeit des Da-
seins in der Welt wird dann offenbar. Diese Unheimlichkeit «setzt dem Dasein
stindig oder ununterbrochen nach und bedroht, wenn auch unausdriicklich
seine alltigliche Verlorenheit in das Man». Man kann von einer Flucht in das
Zuhause der Offentlichkeit reden, die zugleich eine Flucht vor der Unheimlich-
keit, die im ungeschiitzten Dasein hervortritt, ist.

Wenn wir aber von der Zeit reden und von der Enge der Zeit, dann ist es
unabwendbar, daB} auch eine gewisse Zeitlosigkeit im BewuBtsein liegen muB,
von der aus der Gegensatz, nimlich die innere Zeitenge, sich abheben oder
beurteilt werden kann. Auch J. Volkelt sagt: « Nur auf dem Boden eines zeit-
losen Seins kann es zu einer Sphire des zeitlichen Geschehens kommen»2. Das
bewulBte Erlebnis dieser Zeitlosigkeit bedeutet aber auch die Aufhebung der
fluchtartigen Verfallenheit an die Welt. Der zeitlose Kern unseres Daseins ist
besonders in der stillen Zuriickgezogenheit und Abseitigkeit erfahrbar. Das ist
der Zeitpunkt der Einkehr in sich selbst, die Versenkung in die eigene zeitlose
Tiefe, die im allgemeinen sozusagen verloren gegangen ist. Da nimlich diese
Einkehr immer mit einer gewissen Selbstanklage verbunden ist, so flicht der
«gewoOhnliche», an das « Man » verhaftete Mensch diese Gelegenheit. Es ist fiir
ihn die Leere, vor der er sich dngstigt und die er auszufiillen sucht mit allen
Mitteln, die ihm die Technik in reichlichem Mafe zur Verfiigung stellt. Der
Weise dagegen sucht gerade diese Gelegenheit der Abdunkelung gegen die
Welt. Deshalb sagt Hermann Hesse in einem bekannten Gedicht: «Wahrlich,

166



keiner ist weise, der nicht das Dunkle kennt, das unentrinnbar und leise von
allem ihn trennt.»

Man sieht daher, daB hinter der Angst sich ein anderes, tieferes Phinomen
verbirgt, das Phinomen der Schuld3. Wihrend die Angst auf die unmittelbare
Zukunft der Zeitfolge gerichtet ist, geht die Schuld auf das nicht wiederkeh-
rende Vergangene zuriick, Wenn Nietzsche das «Es war» als «des Willens
Zihneknirschen und einsamste Tritbsal» bezeichnet, so ist das nur eine Um-
schreibung der Schuld, welche die Nichtumkehrbarkeit der Zeit in uns weckt
und lebendig werden 148t. Auch diese Schuld ist immer da, und sie ist nicht
gebunden an eine besondere empirische Verschuldung, sie ist auch nicht
identisch mit der « Summa summarum» aller Verschuldungen, um mit Kierke-
gaard zu reden; sondern sie ist der tiefere Grund und Abgrund aller Verschul-
dungen, die letzte Urschuld unseres Daseins, das heif3t die verborgene Zu-
rechnung des Daseins an das verantwortliche Ich, die besonders in der ge-
schlechtlichen Scham zum Ausdruck kommt. Mit diesem Phidnomen ist iibri-
gens die scharfe Grenze zwischen Menschen- und Tierwesen gezogen.

Diese Urschuld hat direkt nichts zu tun mit Psychologie. Sie liegt wie ein
Aprioti allen Auseinandersetzungen mit dem Dasein zugrunde. Wohl aber
kann man ihren Niederschlag in psychologischen Vorgingen bemerken. Wenn
man die Gespriche der Menschen oder die Reden der Politiker verfolgt, so
entdeckt man, daB fast alle Erwigungen und Erorterungen darauf hinauslau-
fen, die empirische Schuld — wie sie auch immer beschaffen sein mag — auf
andere Personen oder Verhiltnisse abzuwilzen. Dem Menschen fillt nichts so
schwer als die offenbar unbewuBt gefiihlte Schuld zu tragen oder sich einzu-
gestehen. Er mul} sich dadurch von anderen abheben, um sich aushalten zu
konnen. In der Politik ist es geradezu eine Zwangsvorstellung, dem Gegner
alles aufzubiirden, ohne zu bemerken, dal3 dieser Gegner ebenso verfihrt, und
eine weitere Folge dieser Schuldverkehrung ist dann die, daBB nach dem Krieg
der besiegte Staat die ganze Schuld und auch die entsprechende Strafe zu tragen
hat. Der Mensch kann offenbar sein Inneres nicht ertragen. Seine Anklage ge-
gen andere ist im Grunde nur eine gewaltsame Umkehr der Anklage gegen
sich selbst; auch jeder Hal3 geht auf einen Selbsthal3 zuriick. Dieser Zwang
zur schuldverdringenden Abhebung gegen andere ist so tief in der menschli-
chen Existenz verankert, dal alles dagegen zuriicktritt, und von hier aus ist es
nicht mehr weit bis zur Einsicht, dal die Schuld den tragenden Grund der
Welt bedeutet.

Wir sprachen oben von der Zeitlosigkeit als dem notwendigen Gegensatz
zur Zeitlichkeit. Der erfallte Standpunkt der Zeitlosigkeit ist in dem Wort
Christi enthalten: «In der Welt habt ihr Angst; aber seid getrost, ich habe die
Welt iiberwunden.» Diese Uberwindung oder Verséhnung mit der Welt ist
der Verfallenheit an die Welt diametral entgegengesetzt; es ist die Uberwin-
dung oder Verwaltung der Welt durch die Liebe, an der alle Geschopfe Anteil

167



haben. Das ist nicht die Liebe, wie sie meist verstanden wird, die Blindheit
bedeutet gegen alles, was man nicht «liebt», sondern die Liebe, welche die ge-
samte Schopfung umfalit, die Allverbundenheit der Kreatur in der Liebe. Im
Johannes-Brief (1. Joh. 4, 18) heilit es: «Die vollkommene Liebe treibt die
Angst aus.»

Es ist vor allem der groBe russische Schriftsteller M. F. Dostojewski, der
dieser Vorstellung der Liebes-Verbundenheit mit allem Geschépflichen einen
ergreifenden Ausdruck verliehen hat. Dabei tritt vor allem der typisch russische
Gedanke hervor, daf3 die Erweiterung der Schuld bis zur Bereitschaft, sich fir
alles und alle verantwortlich zu machen oder die Gesamtschuld, vor allem der
Menschheit, in sich aufzunehmen, daB3 also dieses Mitschuldigsein und Mit-
leiden mit allem Geschaffenen die einzige Rettung aus der Verzweiflung und
Angst der Daseinsenge bedeutet.

1 M. Heidegger, Sein und Zeit, Halle 1941, S. 175f.
% J. Volkelt, Phinomenologie und Metaphysik der Zeit, 1925, S. 163,
3 Wilhelm Miiller-Walbaum, Die Welt als Schuld und Gleichnis, Wien-Leipzig 1921.

168



	Das Problem der Zeit

