
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 1

Artikel: Der Zeitgeschmack in Shakespeares Tragödie

Autor: Schücking, Levin L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Zeitgeschmack in Shakespeares Tragödie

LEVIN L. SCHÜCKING

Die Auffassung von der Shakespeareschen Kunst während dreieinhalb
Jahrhunderten ist ein überaus fesselndes Kapitel in der Geschichte des menschlichen

Geistes, lehrreich vor aUen Dingen in Hinsicht auf die Wandelbarkeit
des Geschmacks und seine Befangenheit in den ihm unbewußten Voraussetzungen,

die sein Urteil bestimmen. Die wachsende historische Aufklärung hat auf
diese Vorurteile zwar eingewirkt, und Popes berühmte Forderung :

A perfect judge wiU read each work of wit
With the same spirit that it's author writ

hat sich wohl einigermaßen durchgesetzt, indes, was eben dieser « spirit » nun sei,
dafür bleibt der Deutung noch einweites Feld. Es wären sonst nicht Urteile möghch,

die am Kern der Shakespeareschen Leistung vorbeigehen, wieDostojewskij s

Meinung über den Othello: Shakespeare kenne die Eifersucht gar nicht; der
wahrhaft Eifersüchtige verstecke sich unter Tischen, besteche die gemeinsten
Leute, erniedrige sich durch Horchen an den Türen und finde sich am Ende
doch mit der schlimmsten Untreue ab, indem er sich einrede, daß dieses zum
letzten Male geschehen sei. Oder eine Stelle bei dem vieUeicht bedeutendsten
amerikanischen Shakespeare-Forscher E. E. Stoll, in der er sich mit Heftigkeit
gegen die Szene im Hamlet wendet, wo der Prinz dem Laertes in das Grab
der Opheha nachspringt, ein Auftritt, der «so abscheuhch und so bombastisch»,

so wenig «in character» sei, daß er sich überhaupt nur durch die
Übernahme aus dem Kydschen Ur-Hamlet erkläre — eine Begründung nebenbei,

die für diesen Teil der Dichtung schwerhch zutrifft, und wenn sie richtig
wäre, am Tatbestand wenig ändern würde —, und man halte daneben die nicht
ganz unähnbche Betrachtung T. S. Ehots, der an Hamlets Auftreten bei seiner

Aussprache im Kabinett der Königin (III, 2) die Adäquatheit der äußeren
Umstände mit dem über die Maßen gesteigerten Grad seiner Erregtheit
vermißt, eine Rüge, die freibch noch weit durch die bekannte Feststellung
desselben Autors überboten wird, die Hamlet-Tragödie, die wir gewohnt sind,
als die höchste Leistung dieser Art, die aus Menschenhand hervorgegangen
ist, anzusehen, sei: «an undoubted failure», das heißt «zweifellos mißraten».
Sofern sich in solchen Urteilen schlechthin Eindrücke auf den modernen
Menschen widerspiegeln, brauchen sie nicht angefochten zu werden; aber dem

Literarhistoriker, der sich bemühen muß, festzusteUen, worauf es dem Autor
ankam, scheint doch hier etwas wie ein aUen FäUen gemeinsamer Irrtum vor-
zuHegen — wenn wir die Erklärung StoUs, daß Shakespeare wohl ein großer

51



Dramatiker, aber nicht ein großer Psychologe sei, als nicht ernstzunehmen,
beiseite lassen. Mit anderen Worten: Zu Grunde begt die Verkennung eines

ganz ausgesprochenen KunstwiUens. Es gehört der Mangel an
Unterscheidungsvermögen für die Besonderheiten hterarischer Epochen, der früheren
Generationen so stark zu eigen war und von dem wir uns selbst erst mühsam
befreien müssen, dazu, um Shakespeare so wenig in stüistischer Übereinstimmung

mit seiner Zeit zu sehen. Das so viel angeführte Wort Ben Jonsons:
«he was not of an age but for all time», hat ja nur sehr teilweise recht: wenn
er gewiß «for aU time» war, so deswegen doch «of an age». Wie sehr er es

war, wird sofort deutbch, wenn man sein Werk etwa mit dem Reabsmus der
Kunst seiner Bewunderer im 19. Jahrhundert vergleicht. Ein besonders be-
bebtes Lob in der landläufigen Terminologie ihrer Kritik pries «dem Leben
abgelauschte Charaktere ». Dazu hat seine Dramatik in bezug auf Helden wenig
Parallelen : weder Hamlet noch Othello noch Macbeth noch König Lear sind
«dem Leben abgelauschte Charaktere». Es begt also nahe, die Frage nach einer
schärferen Definition des Stilwillens bei Shakespeare aufzuwerfen, weil nur
dessen Verständnis dafür bürgt, daß wir seinen Absichten vollkommen gerecht
werden. Dieser StilwiUe aber ist in seinen Grundelementen zweifellos ein
Kollektivwille, als solcher dem einzelnen Schaffenden unbewußt, denn auch für
die Größten gilt eine gewisse selbstverständhche, unauflösbare geistige
Verflochtenheit mit der Umgebung — ein gotischer Architekt baut nicht im
romanischen Geschmack —, ein StilwiUe also, der ihm bei allem Gefühl innerer
Freiheit in seiner Arbeit doch etwas wie den Zwang einer sich in bestimmten
Grenzen haltenden Problemwahl und Problembehandlung auferlegt. Es
versteht sich von selbst, daß diese Verflochtenheit besonders eng in einer Gemeinschaft

sein muß, wo die Berührung der Schaffenden untereinander und ihr
Zusammenhang mit dem Pubbkum so nahe ist wie in der Ehsabethanischen
Periode.

Aber was ergibt sich nun als Antwort für die Shakespearesche Tragödie?
Wir würden gewiß schneUer zum Ziele gelangen, wenn wir mehr Äußerungen

der ehsabethanischen Dramatiker selbst zur Theorie ihrer Arbeit besäßen.

Aber hier bietet sich uns ein merkwürdiges Bild. Die Itabener der Renaissancezeit

haben sich früher, die französischen Klassiker später ausführbch und
lehrreich über ihre Kunstideale verbreitet und, von ihnen lernend, auf engbschem
Boden dann auch Dryden und andere, aber in dieser Zeit, wo sich doch eine
aUe Nachwelt beschämende verschwenderische FüUe der talentvoUsten Hterari-
schen Erzeugnisse in das öffentliche Leben ergießt, bleibt es bei mehr als

dürftigen Ansätzen zur theoretischen Analyse, werden die AUgemeinheiten der

schulmäßigen, größerenteils antiken Poetik, die für die Gegenwart damals schon
längst wenig mehr besagen, andachtsvoll immer weiter hergebetet, und auch

jemand wie Ben Jonson, der sich stolz als den ersten Kritiker der Zeit betrachtet,

bringt es im Grunde nicht weit über ein paar neoantike Plattheiten hinaus.

52



Wenn er versucht, seine Zeitgenossen zu charakterisieren, so findet er wohl
einmal einen glücklichen Ausdruck, wie den viel angeführten von Marlowes

«mighty hne»; aber wie wenig gebngt es ihm, in dem Gedicht auf Shakespeare

beispielsweise, das diese Wendung enthält, die QuaHtäten der
Shakespeareschen Kunst zu fassen und zu benennen Statt festzustellen, worin ihre
Besonderheit besteht, geistreichelt er in lahmem, im Grunde nichtssagendem
Wortspiel mit dem Namen. «In each of which [sc. hnes] he seems to shake a

lance / As brandish't at the eyes of ignorance. » Jedoch ähnbch unpräzise sind
die kritischen Äußerungen der Reynolds, Beaumont und der anderen in dieser

Zeit. Zeigt sich doch sogar Shakespeare selbst eigentümbch unbeholfen, wenn
es die unterscheidende Charakterisierung dichterischer Eigenart gilt, wie in
jener Hamlet-Szene (II, 2), wo der Passus vom «Rauhen Pyrrhus» aus dem

Stück, das «Kaviar für das Volk» war, als in ungemein schbchter Manier «as

wholesome as sweet » abgefaßt, gepriesen wird, und dann vor dem nicht wenig
verblüfften Hörer ein in so schreienden Farben gemaltes Bild auftaucht, daß

es in neuerer Zeit Kritiker gegeben hat, die — völbg irrtümbch — darin
geradezu eine gewollte Karikatur erblickten.

Derart von der zeitgenössischen Theorie im Stich gelassen, bleibt uns nichts
anderes übrig, als die Stücke der Periode selbst zu befragen, um aus ihren
gemeinsamen Stilmerkmalen dem Kunstwillen, aus dem sie hervorgegangen, auf
den Grund zu kommen. Aber an welcher von den tausendfachen Erscheinungsformen,

die das Drama jener Tage bietet, sollen wir die entscheidenden
Tendenzen des Stils abzulesen versuchen? Sollen wir das Gemeinsame in dem vielfach

so kuriosen Experimentieren mit neuen Sprachformen, Wortbedeutungen,
Wortzusammensetzungen oder grammatischen Freiheiten ins Auge fassen?

Sollen wir den Prunk und die FüUe der Diktion, die Häufung ihres in Spannweite

und Kühnheit unerhörten Bilder-und Metaphernreichtums, sollen wir die

sensationellen, aufregenden Verknüpfungen der Motive zur dramatischen Fabel

oder sollen wir den Aufbau einer meist mehrsträngigen, bunten Handlung
mit ihrer so überaus mannigfaltigen Verwendung der Mittel aufzuzeigen
unternehmen, die offenbar auf eine ununterbrochene, nicht mehr zu überbietende

Eindrucksverstärkung abzielen? Auf die Gefahr hin, auch unsrerseits als

«terribles simpbficateurs » zu erscheinen, tun wir vieUeicht am besten, alles dieses

beiseite zu lassen und aus der ausdrucksvollen Physiognomie der Shakespeareschen

Tragödie einen einzigen Zug als repräsentativ auszuwählen, nämbch
etwas wie das Grundschema für ihre Heldencharaktere.

Gibt es nun überhaupt ein solches Hier hat die Amerikanerin Lily Camp-
beU einmal einen grundsätzhch wichtigen Gesichtspunkt mit ihrem bahnbrechenden

Werk Shakespeare's Tragic Heroes, Slaves of Passion (1930) in den

Vordergrund gerückt. Sie hat den Nachweis erbracht, daß es sich bei den Helden
der Shakespeareschen Tragödien um ganz bestimmte Typen von Leidenschaften

handelt, die im Bewußtsein der Zeitgenossen lebendige VorsteUungen von

53



gewissen Komplexen seebscher Phänomene, wie Melanchobe, Ehrgeiz,
Eifersucht, Altersjähzorn wachriefen. Es ist wahr, unter «passion» — einem weiten
Begriff — können sehr verschiedene Dinge verstanden werden, aber hier handelt

es sich um etwas genau Umschriebenes, nämhch eine unerhört gesteigerte
Dynamik des an bestimmte VorsteUungen gebundenen Gefühls, das bis zur
Besessenheit gehen kann und seinen Träger zu zerrütten und zugrunde zu
richten droht. Für das Fortissimo der Empfindungsstärke denke man an
Auftritte, wie die im Lear, wo wahre Sturzbäche des Gefühls zu einer Art von
Raserei führen, an Othello (IV, i), der vor Aufregung in etwas wie einem epileptischen

AnfaU besinnungslos auf den Boden stürzt, oder an den MelanchoHker
Hamlet, der sich immer wieder in einer Exaltiertheit bewegt, die so stark ist,
daß er sich nicht zurückhalten läßt, in einem «fit» in ein offenes Grab zu
springen (V, i). Daß man mit dieser Erscheinung einer ins Rasende gesteigerten

Bewegtheit ein Herzstück des KunstwiUens, nicht nur bei Shakespeare,
sondern der Zeit überhaupt, erfaßt hat, wird sofort deuthch, wenn man die
überraschend paraUelen Züge wahrnimmt, denen man ziemhch gleichzeitig
sogar auf ganz anderem Kulturboden begegnet. Selbst im deutschen Barock-
Drama kbngen sie an. Von Lohenstein zum Beispiel sagt Flemming: «Der
reizvoUe EinzelfaU wird schbeßbch bei ihm auf einen Typus zurückgeführt,
die Fülle des Lebens gliedert sich in eine Anzahl von Grundleidenschaften. »

Das könnte beinahe als Inhaltsangabe für Lily Campbells These über
Shakespeare's Tragic Heroes, Slaves of Passion gelten. Jedoch, wie nahe verwandt sind
dem Shakespeareschen Helden nicht erst die der eigenen Landsleute, der
Marlowe, der Ben Jonson, der Marston, der Chapman, der Webster! Auch das

Anhegen dieser Dramatiker besteht ja darin, Figuren hinzusteUen, die durch
die Stärke ihrer Leidenschaft als überlebensgroß wirken soUen, keine
Idealgestalten, oder nur höchst selten — darin bleibt man, anders als die Franzosen,
Seneca getreu —, eher das Gegenteil, titanische Schurken wie Catibna bei
Ben Jonson, großzügige Dirnennaturen, wie der «White Devil» bei Webster,
Ehrgeizbesessene, wie Biron bei Chapman. Auf solche Charaktere geht offenbar
der Geschmack der Zeit, und wie er das SensationeUe an der Handlung Hebt,
so an ihnen das Extravagant-Übersteigerte. Denn die Periode begt jetzt hinter
uns, in der man die Norm der Dinge und die einfachen Grundformen suchte,
deren Schönheit man im Verhältnis der Teile zum Ganzen fand; man studiert
jetzt vielmehr den Menschen, entdeckt typische seehsche Zusammenhänge und
gesetzmäßige Reaktionen, vor allem aber interessiert man sich für die subjektive

Art, die Dinge zu sehen und die Reabtät der Phantasie. Man hat die
Subjektivität aUer Anschauung entdeckt und verwertet sie künstlerisch. Das gut
für das ganze fortgeschrittene Europa. Pathologische und Ausnahme-Naturen
als Träger bizarrer Sonderbarkeiten sind auch anderswo bebebt. Cervantes'
DonQuichote und Hamlet sind im selben Jahr erschienen. Gemeinsam ist ihnen
die Freude daran, die Welt durch die Augen des Abnormen zu sehen : das ein-

54



gebüdete Weltbild ist bei dem Spanier ins Komische, das getrübte Weltbild
bei dem Engländer ins Tragische gezogen. In beiden FäUen aber übersteigert
man die seehsche Dynamik ins Unerhörte.

Indes der aristokratische Grundcharakter der Zeit führt noch zu einem
anderen gemeinsamen Zug : sogar wenn es sich, wie bei Don Quichote, eigentbch

um einen Narren handelt, so wird ihm doch eine trotz seiner Lächerhchkeit
unzerstörbare Würde mitgegeben; denn Würde ist in dieser Zeit aUes. Die
Helden der Zeitgenossen Shakespeares, ein Catüina, ein Biron, ein Bussy
d'Ambois (bei Chapman) haben sogar soviel davon, daß sie uns in der Selbst-

bespiegelung ihrer Bedeutung oft wie größenwahnsinnig anmuten. Das gut
zwar für Shakespeare nicht. Aber auch seine Helden besitzen doch aUe ein
gerüttelt Maß von Würde in ihrem Auftreten — es braucht nur an König Lear :

«Every inch a king» erinnert zu werden. Ein Mime, der als Shakespeare-
DarsteUer diesen Zug nicht beachtet, würde deshalb sicher nicht der Absicht
des Dramatikers gerecht werden. Hier können sich die Wege des Historikers
und des Schauspielers in der Tat vöUig scheiden. Joseph Kainz zum Beispiel
war gewiß ein genialer Schauspieler, dessen Fähigkeiten niemand wird
verkleinern woUen; aber wenn er sich als Hamlet auf eine Tischkante setzte, die
Beine herabbaumeln ließ und fast im leichten Gesprächston begann: «Sein
oder Nichtsein... », so war das wohl aus dem Geiste des Reabsmus, aber
sicher nicht aus dem des Barocks konzipiert, eines Stilwillens, der auch
Dostojewskijs naturabstische Forderung, der Eifersüchtige solle unter einen Tisch
kriechen, absurd erscheinen läßt.

VieUeicht erhebt der Leser gegen das bisher Gesagte bei sich den Einwand,
daß hier wohl einige Punkte angedeutet sind, in denen Shakespeare sich in
enger Berührung mit dem aUgemeinen Geschmack seiner Zeit befand, daß es

sich aber doch schbeßbch um Dinge handelt, die für dasjenige, was uns heute
an ihm so namenlos entzückt, ganz peripher, also mehr oder weniger gleichgültig

sind. In diesem Vorwurf läge etwas Treffendes, nur heße er außer acht,
daß Shakespeare, historisch betrachtet, erst richtig zu verstehen ist, wenn man
sich die besondere Art klar macht, in der er die aUgemeinen Tendenzen des

tragischen Theaters seiner Zeit verwirkhcht. Denn im StilwiUen, der hier mehr
als die bloße Problemwahl bedeutet, ist der Verfasser etwa des heißblütigen
Bussy d'Ambois oder des über das ihm angetane Unrecht vor Zorn fast
irrsinnigen Biron (beide von Chapman) nicht so weit vom Autor des Lear oder
des Coriolan entfernt.

Hier aber scheiden sich nun freibch die Wege Shakespeares von denen seiner
nächsten Zeitgenossen. Was er vor ihnen voraus hat, das ist ja die grenzenlose
Tiefe menschbchen Erlebens in mit Sicherheit erfühlten, ganz ungewöhnlichen
Charakteren von beispiellos komplexer Individuabtät. Seine magischen
Fähigkeiten für das letzte Möghche auf diesem Gebiet werden etwa klar,
wenn die Biographen Swifts dessen erstaunhche Mischung von düsterem, bit-

55



terem Pessimismus und höchst übermütiger Jungenhaftigkeit, seine Lust am
Possenspielen, wie sie die bekannte Partridge-Affäre zeigt, in Hamlets, des

Melanchohkers, auffäUiger Ader für drastische Komik wiederfinden, deren

Opfer ein Polonius oder ein Osrick werden.
Daß er mit diesem Zuge zur DarsteUung komplexer Charaktere so

ohnegleichen in seiner Zeit dasteht, begt nicht allein daran, daß den zeitgenössischen
Dramatikern die entsprechenden Gaben fehlen. Es erklärt sich auch daraus, daß

sie durch Kunstideale verdorben sind, denen sich Shakespeare nur sehr
beschränkt verpflichtet fühlt, nämbch die der Antike. Es geht ersichthch nicht so

schneU, bis die Vorstellung vom Drama als Deklamationstragödie überwunden
ist. Noch 1589 spricht Nashe von «whole Hamlets, I should say, handfuls of
tragical Speeches». «Tragical Speeches», das ist die Tragödie. Taucht doch
überall bei Marlowe, bei Chapman, bei Marston in ihrer HeldendarsteUung
eine Anlehnung an die Antike auf, bei der die Komplexheit und Konsequenz
der Charaktere einer oberflächlichen, das heißt äußerlichen, heroisierenden
Pathetik geopfert wird. Nirgends aber, wo einmal im ehsabethanischen Schrifttum

die, wie oben angedeutet, so spärliche Theorie von den Aufgaben der

Tragödie redet, wird überhaupt von den Charakteren gesprochen. Im Grunde
fehlt sogar das Wort für sie. Unzweifelhaft ist das die Erbschaft aus dem Altertum.

Kein Geringerer als Mommsen hat ja einmal in seiner «Römischen
Geschichte» (I, S. 887) daraufhingewiesen: «das wesenhaft MenschHche ist bei
den großen Dramatikern der Antike von der Persönlichkeit nur leise
umhüllt. Sophokles faßt wohl den König, den Greis, die Schwester, .aber
die Schilderung des Menschen in seiner Ganzheit ist eine Steigerung und darum
sind, gegen Shakespeare gehalten, Äschylos und Sophokles unvollkommene
Entwicklungsstufen. » Wieviel mehr aber gilt das von dem großen Vorbild der
Renaissance, dem Rhetoriker Seneca!

Shakespeare aber, der gewiß der Antike unendlich viel verdankt, geht doch
gerade in dieser Hinsicht ganz selbständig seinen Weg, und es ist überaus
bezeichnend, wie er sich von den Zeitgenossen unterscheidet. So formt Marlowe
etwa, nach Senecaschem Vorbild, einen titanischen Tyrannen aus der
Geschichte, den Tamerlan. Von Tamerlans Persönlichkeit weiß man nicht viel,
außer, daß er lahm war. Aber gerade diesen Zug läßt Marlowe fort, gleichgültig

gegenüber der seebschen Motivierung. Er paßte ihm zu dem Pathos
seines überlebensgroßen Wüterichs nicht. Shakespeare jedoch, der großenteils
nach seinem Muster Richard III. schafft, begründet das Handeln seines
Bösewichts einleuchtend gerade mit der Grollhaltung des von der Natur mit Lahmheit

und einem Buckel Geschlagenen. Wenn er ferner einmal, wie in der Figur
der Lady Macbeth, ersichtlich eine Anleihe bei Senecas Medea macht, so löst
sich doch im weiteren Verlauf des Geschehens die starre antike Maske der Frau
in das erschütterndste menschHche Erleben auf, und aus dem wirkbchkeits-
fremden Dämonentyp wird ein leidendes, nervenzerrüttetes Weib.

56



Man sollte nun meinen, sein Pubbkum müsse für die Geniabtät einer

Leistung, die sich, wie wir sahen, aus dem Untergrunde dessen, was die gemeinsame

Richtung der Zeit war, so turmartig erhob, Verständnis gehabt haben.

Wir wissen ja aber — und unumstößbche Zeugnisse beweisen es —, daß

Shakespeare sich zwar immer großer Volkstümlichkeit erfreute und für seinen

Witz und Humor reiche Anerkennung fand, daß aber zu seinen Lebzeiten kein
Mensch ihm eine SteUung zugewiesen hat, wie sie etwa Michelangelo in Itaben
unter den bildenden Künstlern seiner Zeit einnahm. Daß die gebildete Welt
seinen Tragödien den ihnen zustehenden Rang eingeräumt hätte, davon kann
keine Rede sein. Andere, wie Beaumont-Fletcher, werden ihm eher vorgezogen.

Woran mag das hegen? Die Frage ist nicht ganz leicht zu beantworten.
Die Geschmacksgeschichte bietet vielfach komplizierte, nicht mit einer
einfachen Formel lösbare Sachverhalte. Damals, wie heute, entscheidet die jeweilige,

mehr oder weniger zufäüige Präponderanz aus irgendwelchen Gründen
soziologisch einflußreicher Gruppen, die den Kritiker stellen, und auf der
anderen Seite die gleichfalls sehr verschieden bedingte Reaktion oder Passivität
der aufnehmenden Schichten. Was die uns unbefriedigende SteUung
Shakespeares in der literarischen Würdigung seiner Zeit angeht, so führt man sie in
der Regel darauf zurück, daß Shakespeare dem am Vorbild der Antike geschulten

Zeitgenossen so viel Anstöße bot. Nun ist es ja gewiß richtig, daß man

von ihm nicht sagen kann, was man über Michelangelo bemerkt hat, er sei

über die Antike zu sich selber gekommen. Jedoch wird man vielleicht noch
ein anderes Moment zur Erklärung dafür anführen können, daß Shakespeare,
so lange er lebte, in Hinsicht auf seine Mitdramatiker als «inter pares» aufgefaßt

wurde. Es ist der Umstand, daß die Schauspielkunst damals der Wiedergabe
dessen, wodurch seine Dramen so weit über die der Zeitgenossen hervorragten,

einfach nicht gewachsen war. Das ist eine These, die früher aUgemeiner
Ablehnung sicher gewesen wäre. Erst in der neuesten Zeit haben wir ja wirkbche

Aufschlüsse über die ebsabethanische Schauspielkunst erhalten. Es ist
noch nicht lange her, daß die Meinung vorherrschte, Garrick habe zwar im
18. Jahrhundert als erster einer zur Schablone gewordenen Mimik den Garaus

gemacht, aber ehe die Schauspielkunst in solche lang andauernde klassizistische

Erstarrung versunken sei, wie er sie vorfand, das heißt zu Shakespeares Zeiten,
sei sie ihrer Aufgabe auch im modernen Sinne vöUig gerecht geworden. Die
neueren Forschungen, namenthch die von B. L. Joseph (1951), lassen uns nun
viel skeptischer darüber denken. Denn wenn auch die Schauspielkunst damals

in manchen Stücken schon vorgeschritten war, so scheint doch kein Zweifel
daran möglich, daß die Aufgaben von Mimik und Rhetorik noch stark
zusammenfielen und daß das Wesen der Schauspielkunst in einer ausgesprochenen
Formelhaftigkeit und konventioneUen StiUsiertheit der Gestik erbhckt wurde.
Dann aber mußte gerade das, worin sich die auf einer unendhchen Sensibibtät
beruhende, individuabstisch vielseitige und tiefgründige Kunst Shakespeares

57



von der seiner seehsch oberflächlicheren Zeitgenossen unterschied, zu kurz
kommen. SteUt doch gerade Shakespeare, wie wir wissen, an die Bretter
Ansprüche, die auch für uns Heutige oft das Maß irdischer Möghchkeiten
überschreiten. Man braucht nicht einmal daran zu erinnern, daß ein bewunderungswürdiger

Mut dazu gehört, etwa den Zauber des Elfenspuks im Sommernachtstraum

so vor uns erstehen lassen zu woUen, wie ihn unsere Phantasie uns
vorzugaukeln imstande ist; denn sind nicht auch die Ansprüche auf Verwirkbchung

seiner komphzierten und tief im Unbewußten verankerten Charaktere
schwer zu erfüUen? Wer eine solche Spannung zwischen Shakespeare und der
Bühne behauptet, hat jedenfaUs den Trost eines mächtigen Bundesgenossen,
dessen Autorität größer als die irgendeines anderen auf diesem Gebiete ist,
nämhch Goethes, der bekannthch zu dem Ergebnis kam, daß «die Bühne kein
würdiger Raum für sein (das heißt Shakespeares) Genie gewesen » und daß er
mehr Dichter überhaupt als Theaterdichter gewesen sei. Ja, Goethes Auffassung
von dem, was die Bühne fordert und was sie nachläßt, scheint gelegentbch (zu
Eckermann 25. Mai 1831) fast auf eine Antinomie zwischen «sorgsamem
Motivieren » und Wirkung auf den Brettern herauszulaufen. Daß die auf szenische

Effekte abgesteUte Kunst von Zeitgenossen wie Beaumont-Fletcher (Stücke
wie etwa die Maid's Tragedy) das Rennen bei den Zeitgenossen zu gewinnen
imstande war, dürfte in der Tat nicht zweifelhaft sein. Man muß diese Dinge
in der richtigen Perspektive sehen. Sicher ist die Kluft zwischen Shakespeare
und den zeitgenössischen Dramatikern riesengroß, aber auf der Bühne, wo
überdies der grenzenlose Reichtum der Shakespeareschen Sprache, der sich
erst dem Lesenden voU erschheßt, nicht genügend zur Geltung kommen kann
und traditioneUe Mimik der dramatischen Verkörperung hemmend im Wege
steht, dürfte sie wesentbch geringer erschienen sein. Diese Umstände muß man
dem Geschmack der Zeit — das Wort dieses Mal in einem anderen, subjektiven
Sinne verstanden — zugute halten, wenn man die Shakespearesche Tragödie
noch nicht in der aUes andere weit überragenden SteUung erbbckt, die ihr die
Nachwelt eingeräumt hat.


	Der Zeitgeschmack in Shakespeares Tragödie

