
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

EUROPA — MYTHOS ODER WIRKLICHKEIT?

Zu einem Werk von Denis de Rougemont

Europa ist in einer merkwürdig zwiespältigen

Lage. Zuvor während Jahrhunderten
unbestrittener geistiger und poUtischer
Mittelpunkt der Welt, muß es nun versuchen,
sein Selbst- und Weltbewußtsein zwischen
den zwei nunmehr bestimmenden, außerhalb
Europas liegenden Machtpolen neu zu
zentrieren. Was einst seine überragende Stärke
ausmachte, die Vielfalt der Kräfte und
Formen in aUen Bereichen des menschlichen
Wirkens, ist zu seiner Schwäche geworden,
die es nun auf ihm gemäßen Wegen zu
überwinden gilt. Unsere Epoche steht unter der
Faszination der großräumigen Organisation.
Wirtschaftliche, aber auch machtpolitische
Gründe sprechen für eine solche Entwicklung.

Die ökonomische Arbeitsteilung und
Interdependenz hat die Grenzen der alten
Nationalstaaten faktisch längst gesprengt.
Und die miUtärischen Strategen müssen im
Zeitalter der atomaren Abschreckung ebenfaUs

in andern räumlichen Dimensionen denken

als noch im letzten Krieg. Liegt also auch
Europas Zukunft in dieser Richtung? Viele
Europa-Ideologen und auch manche Politiker

scheinen dem «Mythos des Großraums »

(Eugen Böhler) in der Tat zu erliegen. Aber
aUe jene, die der Überzeugung sind, daß die
Sendung Europas wesentlich darin besteht,
das abendländische Erbe in eine sich
dynamisch wandelnde Welt hinüberzuretten und
diese damit kräftig mitzugestalten, sind sich
im klaren darüber, daß mit einem Pendelschlag

ins andere, das heißt zentrahstisch-
konformistische Extrem weder Europa noch
der Umwelt wirklich geholfen wäre. Manches

von diesem Erbe liegt in Trümmern
oder ist überlagert worden. Das ändert aber
nichts an der Tatsache, daß auch das künftige
Europa in diesem Erbe gründen und seiner
besonderen Eigenart Rechnung tragen muß.

Die Verfechter einer rasch vorausschreitenden,

institutionalisierten Einigung Europas

halten dieser Forderung entgegen, daß

damit zugleich der Keim des Scheiterns
gelegt sei. In der Tat scheint es das Wesen der

europäischen Idee zu sein, daß sie sich in
ihrer konstitutiven Mannigfaltigkeit schlecht
mit einem straffen Ordnungsprinzip
verträgt. Selbst in den Phasen schöpferischer
PoUtik, die auch in der europäischen
Geschichte nicht fehlen, standen immer
verschiedene Ordnungsideen oder Ordnungssysteme

im Wettstreit. Das beweist auch das

schöne Buch Europa — Vom Mythos zur
Wirklichkeit (Prestel-Verlag, München), in
dem Denis de Rougemont, wie es im Vorwort
heißt, «eine Chronik von Aussagen bedeutender

Männer» darbietet, «die zeigen soU,
wie das Bewußtsein der kultureUen Einheit
unseres Erdteils seit den Zeiten Hesiods und
Homers bis auf den heutigen Tag sich
schrittweise vertiefte». Rougemont, dessen

Forschen und Wirken von jeher um die
Problematik der europäischen Einigung gekreist
ist, zeigt indessen ebenso nachdrücklich auf,
daß Europa sich auch auf seinem künftigen
Weg zu dieser inneren Spannung bekennen
muß. Sie läßt sich nicht ohne Schaden
totschweigen oder gar eliminieren.

Am Anfang der Geschichte der
europäischen Idee stand der Mythos. Der Name
Europa fällt zum ersten Mal bei Hesiod im
9. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung. Er
ist «mit der VorsteUung einer weiblichen
Macht verbunden, die aus Asien entführt
und von der männlichen Gottheit, die über
den Olymp der kontinentalen Griechen
herrscht, befruchtet wurde... Der Mythos
versinnbildlicht also die Verwandlung einer
Kultur, die aus dem Nahen Osten auf den
unbekannten Erdteil im Westen herübergetragen

wurde und dort den Namen seiner
wertvollen Beute annahm. » In Aristoteles'
«Pohteia» heißt es später: «Die Völker in
den kalten Strichen und in Europa sind zwar
mutvoU, haben aber wenig geistige und
künstlerische Anlage und behaupten deshalb

42



zwar leichter ihre Freiheit, sind aber zur
Bildung staathcher Verbände untüchtig und
ihre Nachbarn zu beherrschen unfähig. Die
asiatischen Völker haben einen heUen und
kunstbegabten, dabei aber furchtsamen
Geist, und deshalb befinden sie sich in
beständiger Dienstbarkeit und Sklaverei.»
Griechenland selbst wird zu dieser Zeit als
die Mitte zwischen beiden empfunden, der
Vorzüge beider teilhaftig. «Deshalb —
heißt es bei Aristoteles weiter — behauptet
es sich immerfort im Besitz der Freiheit und
der besten staatlichen Einrichtungen und
würde aUe Nationen beherrschen können,
wenn es zu einem Staate verbunden wäre. »

Der Übergang vom mythischen und
geographischen zum geschichtlichen Begriff
Europas erfolgt erst Jahrhunderte später.
Das Reich Karls des Großen ist ein erster
Höhepunkt frühen Bewußtseins europäischer
Einheit. Doch danach folgen erneut Zeiten
der Lehenskriege und Bruderzwiste. So kann
der Autor den zweiten Abschnitt «Das
Erwachen des europäischen Bewußtseins. Von
Pierre Du Bois zu Abbé de Saint-Pierre » —
das erste Kapitel trägt den Titel «Ursprung
und Herkunft. Von der Antike bis zum
Reich Karls des Großen » — erst im 14.
Jahrhundert beginnen lassen. Voraus aber gehen
«drei Jahrhunderte europäischen Schweigens».

Denn vom 11. Jahrhundert bis zur
Renaissance findet sich in den Chroniken
kaum eine Erwähnung Europas. Die
geschichthchen Dominanten dieser Epoche
waren Kaiserreich und Papsttum. Beide hatten

insofern universalen Charakter, als sie

gleicherweise die Idee der Christenheit zu
verkörpern suchten. Die Sehnsucht nach
der europäischen Einheit jedoch wurde
sozusagen kompensatorisch erst wiederbelebt,
als die dynastischen und regionalen
Spannungen eigentlich staatlich-nationalen
Charakter annahmen.

Es ist hier nicht möghch, auch nur
annähernd ein Büd von der FüUe der Zeugnisse
und von der Substanz der verbindenden
Kommentare des Buches zu geben. Doch sei

erwähnt, daß die frühesten Unionspläne mit
Namen wie Dante, Pierre Du Bois und
Petrarca verbunden sind. Auch Erasmus gehört
in die Genealogie der europäischen Idee. Die

ersten großen Pläne mit wirkhch politischem
Gehalt faUen indessen ins 17. Jahrhundert:
der «Neue Cyneas» Emeric Crucés, der
«Große Plan» des Herzogs von SuUy, die
«Panegersia» des Comenius, William Penns

«Essay» und der «Ewige Friede» des Abbé
de Saint-Pierre. Das folgende Kapitel «Die
Ära der Philosophen. Von Leibniz bis Con-
dorcet » zeigt, wie die Dinge — nach einem
Wort von Leibniz — langsam ein anderes

Gesicht annehmen. «Indem es die Welt
entdeckt, findet Europa sich selbst » — mit
diesem Untertitel umschreibt Rougemont einen
für diese Epochenwende entscheidenden
Tatbestand. Die Perspektiven erweitern sich.

Die dynamische Ausstrahlungskraft Europas
wird stärker. Und bei einem Philosophen wie
Montesquieu wird auch sichtbar, daß es an
einer entsprechenden Konzeption von
Mensch und GeseUschaft nicht gefehlt hätte,
wenn nur die Mächtigen der Zeit hätten darauf

hören woüen. Rougemont zitiert unter
anderem die folgende schöne SteUe aus den
«Pensées diverses»: «Wüßte ich etwas, das

mir selbst nützlich, meiner Famihe aber
schädlich wäre, ich würde es mir aus dem
Sinn schlagen; wüßte ich etwas, das zwar für
meine Famihe, nicht aber für mein Vaterland

von Nutzen wäre, so würde ich es möghchst
vergessen. Und wüßte ich etwas, das für
mein Vaterland nützlich, für Europa und das

Menschengeschlecht aber schädUch wäre, so
sähe ich es als ein Verbrechen an. »

Diese vornehme Gesinnung der größten
Geister der Epoche änderte indessen nichts
daran, daß Europa ausgerechnet in einer Zeit,
da sich die Horizonte weiteten, in die Sackgasse

eines überhitzten Nationalismus geriet.
Im vorliegenden Band spiegelt sich diese

Entwicklung unter europäischer Perspektive

in den Kapiteln «Die Ära der Revolution.

Von Kant zu Hegel» und «Die Ära der
Nationen (1848—1914)» wider. Der Kuriosität

halber sei dabei auf die in dem Band
wiedergegebenen Äußerungen von Karl
Marx über die Zukunft Europas hingewiesen.
Für ihn war Rußland die böse Schicksalsmacht.

Die Neubegründung der Macht und
Einheit Europas war für ihn abhängig von
der Zerstörung der zaristischen Gewaltherrschaft.

Marx behielt insofern recht, als Ruß-

43



land die negative Schicksalsmacht Europas
geworden und gebheben ist. Die Einheit
Europas aber erhielt ihre stärksten Impulse
im Gegenteil gerade dadurch, daß sich die
russische Gewaltherrschaft und ihr Druck
auf den Westen im 20. Jahrhundert unter
dem Zeichen von Hammer und Sichel noch
verschärft haben.

Europa ließ sich erst aus der Defensive
heraus und im Zeichen rasch fortschreitenden

VerfaUs zu europäischen Taten anregen.
Im Kapitel «Das Problem Europa. Von
Spengler bis Toynbee (1914—1948)» läßt
Rougemont zu diesem Thema Paul Valéry
(aus « Regards sur le monde actuel ») folgendes

sagen: «Europa hatte alle Anlagen, die
übrige Welt in europäischem Sinne zu
lenken. Es besaß unüberwindliche Mittel, und
die Menschen, die diese Mittel geschaffen
hatten, standen ihm zur Verfügung. Doch
diejenigen, die dann tatsachlich über Europa
verfügten, waren diesen Menschen weit
unterlegen. Aus der Vergangenheit lebend,
hatten sie sich an ihr geschult und brachten
nichts anderes zustande als wiederum
Vergangenheit. Über seinen lächerlichen Reibereien

verpaßte Europa jene ungeheure
Chance, von deren Vorhandensein es selbst
in günstiger Zeit nichts ahnte. Die elenden
Europäer haben es vorgezogen, Armagnac
und Bourgignon zu spielen, anstatt die große
RoUe zu übernehmen, die die Römer
Jahrhunderte hindurch in der Welt zu spielen
verstanden. » Doch Denis de Rougemont
läßt das Kapitel mit dem weniger pessimistischen

Zitat Ortega y Gassets ausklingen:
«Ist es so sicher, daß sich Europa im
Abstieg befindet und die Herrschaft niederlegt,
abdankt? Sollte nicht dieser scheinbare
Niedergang die heilsame Krisis sein, die Europa
gestattet, wahrhaft Europa zu werden? War
nicht der offenbare VerfaU der europäischen
NationeneineunvermeidlicheNotwendigkeit,
wenn eines Tages die Vereinigten Staaten von
Europa entstehen und Europas Vielfalt durch
seine echte Einheit ersetzt werden soUte?»

Welches aber ist seine echte Einheit? In
der Einleitung zum letzten Kapitel «Die
Zeit der Föderationen. Von der kultureUen
Einheit zur pohtischen Vereinigung»
schreibt der Autor, daß die großen euro¬

päischen Planer der Vergangenheit entweder
überhaupt kein Gehör fanden oder höchstens

Sympathiekundgebungen ernteten.
Diejenigen dagegen, «die im 20. Jahrhundert
über Europa schreiben, sehen sich, ob sie es

wahrhaben woUen oder nicht, erlebend mitten

in die Geschichte seiner Einigung
hineingestellt. » Europa muß sich auf seine
konstruktiven Kräfte besinnen, um sich so noch
retten zu können. Die Besinnung auf die
geistigen QueUen aber bestätigt nach Ansicht
Denis de Rougemonts die alte Einsicht, daß

«Einheit in der Vielfalt» die eigentüche
Wesensart unseres Kontinents ausmacht. Auf
Grund seiner Chronik der europäischen
Idee, die sich zunächst in Mythen, dann in
mannigfaltigen Plänen und Utopien
manifestierte und erst in aUerneuester Zeit
politisch wirklich relevant geworden ist, kommt
er zu einigen wesentlichen FeststeUungen.

Rougemont betont zunächst, daß Europa
von jeher eine weltweite Funktion gehabt
hat. «Kraft seines Geistes schenkte es der
Welt, nachdem es sie entdeckt hatte, die
geistigen und technischen Mittel zur Schaffung
einer der Menschheit würdigen Zukunft...
Damit übernahm es eine Verantwortung, der
es jedoch nur gerecht werden kann, wenn es

seine Kräfte vereint. » Und er führt weiter
aus, daß es nicht entscheidend wichtig sei,
die geschichtlichen oder geographischen
Grenzen Europas zu bestimmen. «Aber es ist
wichtig, seine besondere Wesensart und ihre
weltweite Ausstrahlung lebendig zu erhalten.

» Damit ist der Weg gewiesen. Europa
muß sich im weltweiten Zusammenhang
verstehen. Es ist die QueUe einer Zivüisation,
die sich zweifellos besser mit dem Begriff der
atlantischen Gemeinschaft als mit dem der
EWG umschreiben läßt. Und deshalb ist es

auch in der formalen Organisation seiner

Einigung auf einen bestimmten Weg, den des

Pluralismus und der Weltoffenheit, verwiesen.

Auch für Denis de Rougemont — die
Art der Präsentation und Interpretation der
Texte dieses Buches würde es mit aUer

DeutUchkeit zeigen, wenn man es nicht
schon längst von ihm wüßte — muß deshalb
das künftige Europa föderalistisch sein, oder
es wird nicht sein.

Richard Reich

44



FRIEDRICH MEINECKE IN SEINEN BRIEFEN

Im Rahmen seiner Werke ist Friedrich
Meineckes «Ausgewählter Briefwechsel»
erschienen, als das an Überraschendem reichste
Stück davon1. Nicht aüen großen Gelehrten
ist es gleicherweise gegeben, sich in ihren
Briefen gültig auszusprechen. So wirken
neben den in ihrer Zeit einzigartigen Briefen
Jacob Burckhardts diejenigen Rankes — von
schönen Ausnahmen abgesehen — schwächer.

Bei Friedrich Meinecke hingegen darf
man mit Dank und Bewunderung wahrnehmen,

wie sehr das Werk des Geschichtsschreibers

durch das des Epistolographen
vertieft und zugleich iUustriert wird. Als
«documents humains in unmenschUcher
Zeit», wie Ludwig Dehio in seiner schönen

Einleitung zutreffend sagt, gewinnen diese

Äußerungen besonderes Gewicht. Dabei
sind sie, so weit sie jetzt vorhegen, nur noch
Bruchstücke einer großen Konfession. Die
Briefgespräche mit Erich Marcks und Otto
Hintze hat der Zweite Weltkrieg zu wesentlichen

Teilen vernichtet. So tritt in dem
vorliegenden Band der jüngere Meinecke hinter
dem älteren etwas zurück. Eigentliche
Jugendbriefe fehlen hier überhaupt: es ist der
fertige und reife Historiker, der uns mit
seinen Frage- und ProblemsteUungen begegnet.
Da Friedrich Meinecke fast 92 Jahre alt
geworden ist (er lebte von 1862 bis 1954),
erstreckt sich das briefliche Werk gleichwohl
über mehr als sechs Jahrzehnte seines
Lebens. So ist es ein wunderbar reiches Bild
seiner geistigen Persönhchkeit, das sich vor
uns auftut. Die Veranschaulichungskraft, das

seehsch Belebte seiner Sprache, das die Lektüre

seiner Geschichtswerke aUein schon
zum Erlebnis macht, begegnet uns auch in
den Briefen. Die später vielbeneidete
akademische Laufbahn Meineckes war ja keineswegs

frei von Hemmnissen und inneren
Zweifeln. «Meine von anderen Historikern
vielfach abweichende, aber doch nicht zur
vöUigen Klarheit und Reife gelangende Art
bereitet mir viel innere Schmerzen », gesteht
er im Jahre 1895 seiner Braut. Aber schon
zwei Jahre später spricht er Erich Marcks
gegenüber die Hoffnung aus, «daß wir

durch die psychologisch einfühlende
Methode, deren wir beide uns befleißigen, doch
wohl noch weiterkommen werden und unser
Daseinsrecht gegenüber den älteren großen
Meistern beweisen werden ». Es war die Zeit
vor dem Abschluß der Boyen-Biographie,
des ersten der großen Hauptwerke. Dann
folgen die in Meineckes Erinnerungen so
Uebevoll geschüderten Straßburger und
Freiburger Jahre, die aber offenbar zu den
briefärmeren gehören. «Was waren das für
fruchtbare, gute Zeiten», hat er später
seinem Freiburger Kollegen Georg von Below
gestanden. 1914 erfolgte, fast gleichzeitig
mit dem Kriegsausbruch, die Übersiedlung
nach Berhn. Von nun an gewinnen die
brieflichen Zeugnisse an Dichte. Im November

1914 schildert er — und man spürt doch
gerade in den humorvollen Sätzen, warum
Raabe einer seiner Lieblingsdichter war —¦

eine Sitzung der BerUner Riesenfakultät;
«so eine Art Auktion, wo der Dekan
(Delbrück) als Auktionator mit Stentorstimme
das Geschwätz der herumsitzenden, gehenden

und stehenden KoUegen zu übertönen
versucht. Nur die Hälfte, die Weiß- und
Grauköpfe, hat Platz am Tische, die melierten

und die braunen Köpfe stehen und lehnen

herum an den Fensternischen und
erzählen sich was». Oder 1915: «Mein KoUeg
ist noch männerleerer wie der Saalestrand.

Zirka vier Fünftel Weiblichkeit in beiden

Vorlesungen und im Seminar, und die
Frauenzimmer bei der QueUenkritik voUer
weiblicher Spitzfindigkeit, die einen zur
Verzweiflung bringen kann, weü sie so schwer

zu widerlegen ist.» Aber dann werden die

Sorgen, die düsteren Erwägungen immer
belastender. Nach der russischen
Februarrevolution noch ein kurzes Aufatmen («Ich
hoffe, daß sie ähnUches für unsere Lage
bedeutet, wie der Tod der Elisabeth für Friedrich

d. Gr.»). Im Herbst 1918 ist aber dann
auch der deutsche Zusammenbruch da. «Ein
furchtbar düsteres Dasein wartet unser unter
aUen Umständen I Und so sehr mein Haß

gegen die Raubtiernatur der Gegner
fortlodert, ebenso heiß ist auch mein Zorn und

45



Empörung über die deutschen Gewaltpohti-
ker, die uns durch ihre Überhebung und
ihre Dummheit in diesen Abgrund gerissen
haben. Wir hätten im Laufe des Krieges
wiederholt den Verständigungsfrieden haben
können, wenn nicht die maßlosen Ansprüche
des aUdeutsch-müitaristisch-konservativen
Konzerns ihn unmöghch gemacht hätten.
Es ist furchtbar und tragisch, daß dieser
Konzern erst durch die Niederlage des ganzen

Staates gebrochen werden konnte. » Damit

ist der Weg der politischen Mitte
vorgezeichnet, der fortan der seine sein wird. Er
bedeutet Eintreten für Verfassung und
Republik bis 1933, pohtische Vereinsamung
und Verfemung zwischen 1933 und 1945,
mutiges Bekenntnis zur Demokratie und zu
einem freien Berün in den letzten Lebensjahren.

Zugleich erwuchsen zwischen den
beiden Weltkriegen weitere große Werke,
«Die Idee der Staatsräson in der neueren
Geschichte» und «Die Entstehung des
Historismus ». So bot die schöpferische Arbeit
doch auch bergenden Schutz gegen die
Bedrängnisse des Tages und der Stunde. Im
Sommer 1932, als das Verhängnis schon
drohte, schrieb er an eine seiner Töchter:
«Ich führe jetzt eigentUch zwei Leben
nebeneinander in mir, eines der stärksten Befriedigung,

denn ich habe ein Jahr hindurch das

Glück genossen, mich am Arbeitstische nur
mit Goethe zu beschäftigen und habe eben
mein Goethekapitel für das werdende neue
Buch — fast selbst ein kleines Buch für sich
— im ersten Entwurf abgeschlossen. Und
das andere Leben, das in der PoUtik, stürmt
gegen uns aUe an und häuft dunkle Wolken
um uns. » Vier Jahre später wurde der greise
Historiker angegriffen und aus der Leitung
der «Historischen Zeitschrift» verdrängt; da
hat er gestanden: «Das Fatum sehe ich, aber
den amor fati kann ich nicht aufbringen. Wir
Alten mit unserer humanistischen
Kulturtradition fühlen uns einigermaßen, wie ein
KoUege neulich sagte, wie Boethius und
Symmachus am Ende der Antike. Hat man
das sich einmal klar gemacht, so gewinnt man
den inneren festen Halt und Stolz des no
surrender. » So läßt die Leidenschaft des An-
teilnehmens und der beobachtenden Kritik
nicht nach. Nicht allen Briefempfängern ge¬

genüber ist sie gleich unmittelbar — bei
Ausländern schwächt sie sich zumeist etwas ab,
bis gegen die Grenze des fast Offiziösen hin
(ein bezeichnendes Beispiel: der Brief vom
23. Juni 1938 an G. P. Gooch mit der
Äußerung über die Tschechenkrise).

Neben den Briefen enthält der Band auch
Briefwechsel. So denjenigen mit Eduard
Spranger aus den letzten Jahren. Von
wunderbarer Dichte ist der über Jahrzehnte sich
erstreckende Dialog mit seinem Schüler und
KoUegen Siegfried A. Kaehler. Er ist ein
geistiges KristaUisationszentrum des ganzen
Bandes, um so wertvoller, als Kaehler ihm
ein in jeder Hinsicht kongenialer, zum
Mitdenken bis in die feinsten Nuancen hinein
wie geschaffener Gesprächspartner war. Mit
voUer antithetischer Kraft setzt die
Zwiesprache anfangs 1919 ein, als der im Innern
monarchisch gebliebene Kaehler seinen Lehrer

zur Rede steht wegen dessen ihm
unverständlichem Bekenntnis zu der neuen Repubhk.

Die Antwort Meineckes, daß er «nach
wie vor Herzensmonarchist» sei, aber «in
dem Konflikt zwischen staatsmännischer
Vernunft und ererbten Idealen» den
Forderungen der ersteren sich beugen müsse und
woUe, gibt den Ton für das weitere an.
Neuen Schmerz erweckt acht Jahre später
Kaehlers kritisch-analytisches Humboldtbuch;

diesmal ist Meinecke der Bekümmerte.
(«Mir ist es, als ob ein Götterbild ohne Not
zerschlagen sei.») Aber die Intensität der
geistig-menschüchen Beziehung überwindet
solche Schwankungen. Sehr fein sagt
Meinecke einmal: «Wir verstehen uns ganz und
gar im Vordergrunde unserer Empfindungen
und varüeren nur über ihre sozusagen
metaphysische Deutung. Und variieren vieUeicht
auch in uns selbst. » Nach dem Einbruch des

«Nazibolschewismus» (wie Meinecke ihn
nennt) stärkt sich voUends in beiden
Gesprächspartnern die Überzeugung, daß
«Vernunft» und «ererbte Ideale» eigentlich keinen

Gegensatz, sondern eine notwendige
Überzeugungsgrundlage büden. An der
Wende des Zweiten Weltkrieges bekennt
Meinecke seine immer mehr zur Gewißheit
sich verstärkende Vermutung, daß Jacob
Burckhardt «am Ende dieser Krisis» über
Ranke siegen werde. In jenen Jahren wach-

46



sen auch rehgiöse Themen in den Briefwechsel

hinein. Kaehler bezeugt Meinecke: «das
Wort Augustins von der ,anima naturaliter
Christiana' trifft auf Ihre harmonischer angelegte

Natur sehr viel mehr zu, als auf meine
disharmonische Eigenart, und darum zeigt
meine Entwicklung brüchige Linien.» Ob
aber nicht gerade diese «brüchigen Linien»
wesenhafter zur reformatorischen Christlichkeit

gehören als die Harmonie? Daß das
Normative ergänzend zur reinen Geschichtlichkeit

kommen müsse, war Meineckes
Überzeugung in seinen letzten Jahren. Es ist sehr
bedeutsam, wenn er im Januar 1951 Heinrich

Ritter von Srbik gesteht: «Mir scheint
es heute mehr auf eine ganz neue Synthese
von Historismus und Naturrecht hinauszulaufen

— man könnte fast sagen : von
Europäismus und Amerikanismus. »

Wir schulden Ludwig Dehio und Peter

Claßen, die diesen Briefwechsel betreut
haben, Dank für ihre editorische Mühewaltung.

Das Buch wird noch lange Zeugnis
von einer geistigen Lebenshaltung ablegen.

Peter Stadler

1 Friedrich Meinecke: Ausgewählter
Briefwechsel. Herausgegeben und eingeleitet
von Ludwig Dehio und Peter Claßen.

(Friedrich Meinecke. Werke. Herausgegeben
im Auftrage des Friedrich-Meinecke-Institutes

der Freien Universität BerUn von Hans

Herzfeld, Carl Hinrichs, Walther Hofer —
Band VI.) Verlag K. F. Koehler, Stuttgart
1962.

47



Persönlichkeit heißt nicht nur möglichste Autonomie, sondern auch möglichste Autarkie und harmonische

Einheit und Ausbildung aller inneren Kräfte und Anlagen. Doch sehen wir zunächst selbst ab von der

doch nur idealen und abstrahierten Vorstellung der Nationalpersönlichkeit; denken wir nur an die

realen Kräfte, aus denen sie sich zusammensetzt, an die Fülle der Einzelpersönlichkeiten, die sie bilden,

und an das Gemeinsame in den Einzelwillen. Ist in ihnen erst einmal das volle Bewußtsein einer großen

nationalen Gemeinschaft erwacht und zur intensiven Sehnsucht nach ihr gesteigert, so gleicht diese Sehnsucht

einer Flut, die sich in alles ergießt, was von ihr erfüllt werden kann, die nicht zufrieden ist, bis

nicht alles nationalisiert ist, was der Nationalisierung fähig ist. Im Grunde ist dieser Hergang eine

großartige Erweiterung der Einzelpersönlichkeit und ihres Lebenskreises. Der Mensch bedarf der

Gemeinschaft, sowohl um sich von ihr tragen zu lassen, als auch um in sie selbst hineinzutragen, was in

ihm lebt; und je autonomer, je individueller er selbst wird, um so weiter und kühner zieht er die Kreise

dessen, was auf ihn wirken soll und worin er sich auswirken will, um so reicheren Inhalt, um so

kräftigere Umrisse werden diese Lebenskreise erhalten.

Friedrieb Meinecke

48


	Bücher

