Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 1

Artikel: China und der Westen : Dialog der Missverstandnisse
Autor: Zurcher, Erik

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161596

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

China und der Westen

DIALOG DER MISSVERSTANDNISSE

ERIK ZURCHER

Im Laufe der Zeit haben sich im Westen eine Reihe von Vorstellungen iiber
China gebildet, die so verschiedenartig sind, dafl man sich fragen mochte, ob
sie sich wohl auf eine und dieselbe Kultur beziehen. Da ist das legendire Land
der Seres, das Seidenvolk der Alten, da ist das unvorstellbar reiche und michtige
Cathay des mittelalterlichen venezianischen Kaufmanns, da ist das von den
Anhingern des Absolutismus verherrlichte chinesische Reich, das von «Philo-
sophen» vernunftgemil regierte China der Aufklirung, das bizarre China der
Chinoiserie, da ist schlieBlich das degenerierte, sinistre, korrupte, fir die Seg-
nungen des Liberalismus blinde China des 19. Jahrhunderts.

So sieht und deutet der Westen aus seinem stets sich dndernden Gesichts-
punkt — wihrend er China allmihlich einholt und schlieBlich tiberholt — das
Kaiserreich zuerst als ein inspirierendes Vorbild, dann als eine Kuriositit,
schlieflich als ein zuriickgebliebenes Gebiet. Erst in jingster Zeit beginnt
dieses allgemein verbreitete Chinabild des 19. Jahrhunderts einer anderen,
mehr von innen her aufgebauten Betrachtungsweise zu weichen.

Das Bild des 19. Jahrhunderts war pessimistisch: das Kaiserreich galt als ein
morscher, kranker KoloB, reif zum Einsturz unter dem Druck westlicher Pro-
gressivitit und Unternehmungslust. China schien in der Tat blind zu sein.
Die gewaltigen Méglichkeiten von Handel und Industrie lieB es — offenbar
bewuB3t — ungeniitzt. Die Angehorigen westlicher Nationen schien es nur als
Barbaren mit einer gewissen technischen Uberlegenheit zu betrachten. Fir
die Errichtung einer diplomatischen Vertretung war ein bewaffneter Konflikt
notig. In den Konzessionsgebieten wurden die Fremden sorgfiltig in kom-
fortabler Quarantine zusammengehalten. Die Situation wird symbolisiert
durch die mit viel Mithe von britischen Firmen angelegte Shanghai-Wusung-
Eisenbahnstrecke, die kurz nach ihrer offiziellen Inbetriebnahme von den
chinesischen Behorden aufgekauft wurde — um sogleich wieder abgebrochen
zu werden. Das westliche Urteil lautete einstimmig: China ist alt, degeneriert,
verkalkt, nicht mehr im Stande, «normal» zu reagieren.

Aber das westliche Urteil ist nicht notwendigerweise das einzig richtige.
Aus chinesischer Perspektive kann man Chinas negative Reaktion, so sonderbar
dies auch klingt, als ein Zeichen von Vitalitit, als einen Beweis der Lebenskraft

18



einer grofen — quer durch alle stérenden und unterminierenden Einflisse
hindurch — integral weiter funktionierenden Tradition auffassen, viel eher
denn als ein Zeichen senilen Verfalls. Vergleichen wir versuchsweise die Si-
tuation des 19. mit der des 17. Jahrhunderts, einer ausgesprochen «vitalen»
Periode der chinesischen Geschichte. Die vielen westlichen Quellen zeigen uns
ein Bild grofBler europiischer Betriebsamkeit. Portugiesische, hollindische, rus-
sische und pépstliche Gesandte erscheinen am Hof. In den siidchinesischen
Hafenstidten wird intrigiert, gehandelt und gekimpft, Portugiesen und Spa-
nier bekdmpfen sich in den chinesischen Gewissern und bieten der chinesi-
schen Regierung militirische Dienste an, im Tausch gegen Handelskonzessio-
nen. Spanier triumen von einer conguista Chinas nach mexikanischem Vorbild.
Jesuiten dringen bis an den Hof vor, bekleiden Amter, spielen Cembalo im
Palast, schreiben wissenschaftliche und religiose Traktate in klassischem Chi-
nesisch und gielen mit heiterer Unparteilichkeit Kanonen fir die Ming gegen
die Mandschu und fiir die Mandschu gegen die Ming. Kaiser K’ang-hsi,
Freund und Schiiler von Pater Verbiest, begiinstigt die Kirche mit seinem
Toleranz-Edikt von 1652 und setzt sich fir die Zulassung chinesischer Riten
bei katholischen Glaubigen ein. Chinesische Gelehrte lesen Euklid und kon-
struieren Astrolaben. Im Jahre 1644 verfiigt Adam Schall in Peking iiber eine
Sammlung von mehr als dreitausend europiischen Biichern. Kurzum, von
westlichem Standpunkt aus betrachtet besal China durchaus die materiellen
Mittel, um sich die europdischen Errungenschaften des 17. Jahrhunderts zu
eigen zu machen, so wie es einst den Buddhismus aufgenommen hatte.

Wenden wir uns jedoch den chinesischen Annalen zu, so schrumpft diese
ganze westliche Aktivitit zu einer unbedeutenden Randerscheinung zusammen.
Die europiischen Gesandtschaften finden wir beildufig als «Tributbringer»
obskurer Vasallenfiirsten erwihnt, in einem Atemzug mit Sulu, Turfan und
anderen kleineren Staaten in Zentral- und Siidostasien. Die Jesuiten werden
nur im Zusammenhang mit ihren wissenschaftlichen und technischen Ver-
diensten genannt, deren Friichte aber ein Jahrhundert spiter wieder nahezu
vergessen sind. Thre Verkiindigung des Glaubens hinterlifit im Denken der
kultivierten Elite keine bleibenden Spuren. K’ang-hsis berithmtes Toleranz-
Edikt weist der Kirche bei niherem Zusehen nur einen sehr bescheidenen
Status zu, und dies erst noch auf Grund der praktischen Dienste, die der Re-
gierung geleistet wurden.

Soweit die Handelsbeziehungen nicht mit einem «Tribut» verbunden sind,
werden sie in den chinesischen Quellen verschwiegen oder — nicht immer zu
Unrecht — der Seerduberei gleichgestellt.

So finden wir von all der westlichen Aktivitit in den chinesischen Quellen
des 17. Jahrhunderts nur vage, verzeichnete Spuren, eingepalit in das klassische
Schema des konfuzianischen Universalreiches und seiner Beziehungen zu bat-
barischen Vasallen. Nein — das fundamentale MiBBverstindnis, mit dem China

19



auf den Westen reagierte, war nicht eine spite Degenerationserscheinung. Es
entsprach den Grundprinzipien des politischen und gesellschaftlichen Denkens
in China.

Das MiBverstindnis beruhte tibrigens auf Gegenseitigkeit. Der Westen, be-
lastet mit seiner eigenen Dogmatik, niherte sich der chinesischen Oikumene, als
handle es sich um eine Nation (was sie nach ihrer eigenen Ansicht nicht war).
Er nahm an, daB die chinesische Regierung den Handel als eine «nationale
Sache » fordern werde (was sie nie getan hatte und nicht zu tun beabsichtigte),
weil der Handel als eine vom allmichtigen Gott gewollte Einrichtung, eine
allgemeine menschliche Pflicht sei (eine in chinesischen Augen unvorstellbare
Absurditit). Fiir diplomatische Beziehungen auf dem Fuf} der Gleichberechti-
gung war in der chinesischen Vorstellungwelt kein Platz, ebensowenig wie fiir
die von Missionaren als selbstverstindlich angenommene Trennung zwischen
weltlicher und geistlicher Gewalt.

* %
%k

Versuchen wir, den chinesischen Standpunkt in diesem Dialog der Mif3ver-
stindnisse niher zu umreiBen. Er beruhte im wesentlichen auf der Utopie eines
allumfassenden, nach ewigen und kosmischen Richtlinien geordneten Univer-
salweltreiches. Der Kaiser ist darin der hochste geistliche und weltliche Auto-
rititstriger. Als Mittler zwischen Mensch und Kosmos kann nur er dem Him-
mel und der Erde die groB3en Opfer bringen. Als weltlicher Herrscher ernennt
nur er die Magistratsmitglieder des amtlichen Verwaltungsapparates. Eine
paternalistische, charismatische, lehrende und indoktrinierende Herrschaft, die
uberall regelnd und ordnend im Offentlichen und im privaten Leben aller
Untertanen auftritt. Der Magistratsbeamte vertritt die kaiserliche Autoritit in
allen ihren Spielarten. Er ist kein Spezialist; seine konfuzianische Ausbildung
als «Schriftgelehrter» soll ihm ermoglichen, jedes Problem ethisch richtig zu
16sen. Die alles beherrschende Moral ist genau umschrieben und findet ihren
kodifizierten Ausdruck im L7, dem gewaltigen Korpus der Normen und Vor-
schriften fur das soziale Verhalten in Familie und Gesellschaft. Das Li regelt
alles, von der Liturgie der kaiserlichen Opfer bis zur vorgeschriebenen Farbe
des Trauergewandes. Es ist die erste Pflicht der Obrigkeit, auf die Anwendung
des Li zu achten, denn «regieren» ist chih, «ordnen» und das Li ist das groB3e
ordnende Prinzip in Familie und Gesellschaft: «Wer das Li verliert, wird
sterben.» Es gibt eine grundsitzliche Trennung zwischen der gebildeten Ober-
schicht der Fithrer und der gro3en Masse der Bevolkerung, die nur die Aufgabe
hat, emsig und folgsam zu sein. Diese Bevolkerung besteht im Prinzip aus
Bauern. Fur den Handel, ja fiir jede private Initiative auBBerhalb der amtlichen
Sphiire, ist in der Theorie kein Platz. Beides gilt als verichtliche, parasitire Be-
schiftigung, steht unter strenger Behordenkontrolle und wird nur toleriert, so

20



lange es das Gleichgewicht in der agrarischen und biirokratischen Symbiose
nicht zu stéren droht.

Das kaiserliche Machtgebiet, in der Theorie unbegrenzt, ist in der Praxis auf
das chinesische Kulturgebiet beschrinkt, wo das Li, der chinesische «way of
life» dominiert. AuBerhalb liegen die dimmerigen Gebiete der Barbaren und
Vasallen. Wenn das Reich bliiht, kommen diese, angelockt von der kaiserlichen
Tugend, um ihren Tribut zu entrichten. Zerfillt das Reich, konnen sie wider-
spenstig und aggressiv werden. Wenn sie dagegen selbst das chinesische Li an-
nehmen, sind sie keine Barbaren mehr, sondern Mitglieder der supranationalen
chinesischen Kulturgemeinschaft. In der duBersten Finsternis leben die sehr
fernen Volker, die niemals Kontakt mit dem chinesischen Hof gehabt haben.
Thr Kommen ist ein erfreuliches Zeichen fiir die weite Ausstrahlung der dyna-
stischen Tugend. Auch sie sind selbstverstindlich Vasallen, auch wenn sie es
nicht wissen. Ihre Sitten sind 4duBerst barbarisch, und es ist nicht der Miihe
wert, sie kennenzulernen. Natiirlich war dies alles eine Utopie. Sie wurde ge-
tragen von der konfuzianischen Orthodoxie, die jedem Mitglied der herr-
schenden Elite von Kind an eingefl6Bt wurde. Aber gerade darum kénnen wir
hier von einem dominierenden Komplex bleibender Ideale und Vorstellungen
sprechen, einem Komplex, der durch die Jahrhunderte hindurch dem Denken
einer Elite MaBl und Richtung gegeben, der ihre Reaktionen bestimmt, ihren
Horizont beschrinkt hat. Wir mochten diesen ganzen Komplex die Zentrale
Tradition nennen.

Dem steht die Peripherie gegeniiber, die Welt der tolerierten, negierten oder
unterdriickten Elemente, die auf verschiedene Weise das Idealbild der Zentra-
len Tradition stéren. Hier finden wir einerseits die Kaufleute und die kleinen
Unternehmer und den oft mit ihrer Titigkeit verbundenen niederen Lokaladel,
anderseits die Vertreter des Buddhismus und anderer fremder Religionen,
ebenfalls engstens assoziiert mit kommerziellen und anderen Formen des pri-
vaten Unternehmertums. Auch das Leben und Wirken der Fremden und die
mehr oder weniger ketzerischen AuBerungen des Volksglaubens gehéren hie-
hier: populirer Taoismus, Wundertiter und Unsterbliche, Sekten und geheime
Genossenschaften mit ihren (von den Behoérden als hochst subversiv angese-
henen) messianischen Heilslehren, die eine groBe Rolle in den periodisch aus-
brechenden Volksaufstinden zu spielen pflegen. Eine girende, unruhige Welt,
die in unseren literarischen Quellen — den Sprachrohren der Zentralen Tra-
dition — nur selten beriihrt wird.

Nur auf dieser Grundlage wird die chinesische Reaktion auf das westliche
Denken verstindlich. Es ist wohl klar, daB3 die Zentrale T'radition fiir kommer-
zielle, diplomatische und religiose Bezichungen, wie der Westen sie sich vor-
stellte, keinen Platz bot. Wohl besafl dieses System bestimmte herkémmliche
Kommunikationskanile, die als Schablone beim Verkehr mit Leuten aus dem
Westen benutzt wurden. Auf wirtschaftlichems Gebiet waren es die traditionelle

21



Kombination von Tribut und Handel und der Prizedenzfall der alten, vor-
nehmlich arabisch-persischen Handelsniederlassungen an der Sudkiiste. Auf
diplomatischern Gebiet: das Tributsystem und die Methoden, die China bei sei-
nen Beziehungen zu den nomadischen Grenzvolkern entwickelt hatte (das
«Barbaren-mit-Barbaren-Bekimpfen », das Abkaufen der Aggression, das Ver-
geben von Wohngebieten im Tausch gegen militirische Hilfe usw.). Auf
religidsem Gebiet: der durch den Buddhismus und andere importierte Religionen
geschaffene Prizedenzfall, der praktische Modus vivendi, der im Laufe der
Jahrhunderte zwischen Kirche und Obrigkeit zustande gekommen war, mit
seinen buddhistischen, nestorianischen, manichiischen, mazdaistischen, islami-
schen und jidischen Varianten. SchlieBlich: die traditionelle Verwendung einer
beschrinkten Anzahl auslindischer Experten im kaiserlichen Dienst als Berater
und Vermittler zwischen Regierung und Auslindern. Als die westlichen
Michte erschienen, waren dies die im chinesischen System liegenden Kommu-
nikationsmoglichkeiten. Sie wurden bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts integral
auf den Westen angewandt, und man kann sagen, daBl der Westen manchmal
entziickt, dann wieder murrend, stets aber verstindnislos davon Gebrauch ge-
macht hat.

In der Theorie war das Tributsystem eine rituelle, auf der sakralen Hert-
scher-Vasall-Beziehung basierende Angelegenheit. Der barbarische Fiirst bot
seine Tributgeschenke als Zeichen der Treue und Unterwerfung an. Der Kaiser
gab Gegengeschenke, drei zeremonielle Gastmihler und ein Staatssiegel als
Zeichen der Investitur. Hinter diesem rituellen Geschehen verbarg sich aber
eine Welt des Schleichhandels. Viele sogenannte Gesandte waren Kaufleute,
die es auf die sehr wertvollen kaiserlichen Gegengeschenke und auf die be-
schrinkten kommerziellen Vorrechte, die das Gesetz den Tributgesandten
wihrend ihres Aufenthaltes in China zugestand, abgesehen hatten. Um 1600
gibt Matteo Ricci eine kostliche Beschreibung solcher Schwindelgesandten,
die zerlumpt in Scharen mit ihren wertlosen Produkten und gefilschten Be-
glaubigungsschreiben am Hof erschienen. Fiir die zentrale Verwaltung war
der Tributhandel wirtschaftlich von geringem Interesse. Das ganze System war
~ auf Erhohung des dynastischen Prestiges gerichtet.

* *
*

Die kommerziellen und diplomatischen Kontakte, die der Westen mittels des
Tribut-Systems mit dem Hof in Peking unterhielt, waren sporadisch und
steril. Ohne Kenntnis der ideologischen Rolle, die sie in chinesischen Augen
spielten, sahen die westlichen Gesandten nur die AuBlerlichkeiten: die strenge
Bewachung, das endlose Zeremoniell, das erniedrigende sich Niederwerfen
vor dem Thron — das Kozan —, die unbegreifliche Blindheit vor den Ertfor-
dernissen des Handels; sie kehrten zunichst verwundert, dann enttiuscht,

22



schlieBlich in wachsendem MaBle entrustet zuriick. Die chinesischen Behérden
ihrerseits gliedern sie vollig in das traditionelle Schema ein. Die pépstlichen
Legaten Gothard und Ildephons, die von Rom 1725 an den chinesischen Hof
entsandt wurden, um die Kontroverse iiber die Riten zu beenden, sind in offi-
ziellen chinesischen Dokumenten als «Tributgesandte des Konigs Po-na-ti-to
von Italien» erwihnt. In diesem Vasallenfiirsten konnen wir mit einiger Miihe
Papst Benedikt XIII. wiedererkennen. Die Annalen lassen Lord Macartney
1793 das Kotau vollfithren, obwohl wir wissen, daf3 dies nicht den Tatsachen
entspricht. Und als 1670 ein portugiesischer Gesandter in Kiangsu statb,
wurde er gemil3 den Rechtsstatuten auf Staatskosten nach chinesischem Ritus
mit simtlichen konfuzianischen Opfern begraben. Kurzum, in Peking war die
Macht der Zentralen Tradition so stark und das gegenseitige Miverstindnis
so fundamental, daB3 auf dieser héchsten Ebene wenig zu erreichen war. Das
eigentliche Zentrum des Kontaktes lag denn auch nicht in der Hauptstadt,
sondern an der Peripherie: in Kanton und in der portugiesischen Niederlassung
Macao.

Schon im 8. Jahrhundert finden wir arabisch-persische Handelskolonien
auBerhalb der Mauern siidchinesischer Hafenstidte, befestigte «Barbarenvier-
tel» mit einer ansehnlichen und sehr heterogenen Bevolkerung. Sie erfreuten
sich dort eines gewissen MaBles an Selbstverwaltung unter Leitung ihrer
eigenen «Barbarenoberhiupter», die fiir das Verhalten der Auslinder gegen-
tber den ortlichen chinesischen Autorititen verantwortlich waren.

Dies widerspricht einigermalen dem konfuzianischen Idealbild der allum-
fassenden Staatsautoritit, und in der Tat verbindet sich die Stirkung der Zen-
tralen Tradition unter den Ming mit einem allmihlichen Hinsiechen dieser
Handelskolonien. Daf} etwas davon, und wire es nur der gegebene Prizedenz-
fall, bestehen blieb, war ohne Zweifel dem EinfluB ortlicher Interessen zu ver-
danken. Fiir die ortlichen Magistratsbeamten und die Gentry bedeuteten die
«Barbarenviertel » eine reiche Einkunftsquelle, und die zentrale Verwaltung
hatte ein Interesse daran, sich mit den ortlichen Machthabern gut zu stellen.
So konnte die Niederlassung der ersten europiischen Faktorei an der chinesi-
schen Kiiste auf eine bestehende Praxis zuriickgreifen: auch hier, ebenso wie
beim Tributsystem, wurde die Rolle des Mannes aus dem Westen in chinesi-
scher Perspektive durch historische Prizedenzfille bestimmt. Die von Portugal
1557 erworbene Halbinsel Macao blieb zwei Jahrhunderte lang Verbindungs-
glied zwischen China und dem Westen, Einfallstor der Mission und Zen-
trum der westlichen Rivalitit. Dann erfolgte die Verlagerung nach Kanton, wo
im 18. Jahrhundert der von der englischen East India Company beherrschte
«Canton Trade» aufbliihte.

Von China her gesehen ist das Bild unverindert. Die Leute aus dem Westen
miissen ein verantwortliches « Oberhaupt» ernennen. Der Absatz ihrer Waren
muf} durch eine dafiir bestimmte chinesische Handelsorganisation erfolgen.

25



Der Kontakt mit den chinesischen Autorititen ist mithsam und spirlich. Nur
sehr allméhlich begriffen die chinesischen Behorden, dal der westliche Gegen-
spieler sich inzwischen griindlich verindert hatte. Der von den Handelsgesell-
schaften lange monopolisierte Ostasienhandel hatte dem Freihandel Platz ge-
macht. Im Jahte 1834 wird die «East India Company» aufgelost. Der Streit
fur die Rechte und Interessen der Leute aus dem Westen in China wird jetzt
nicht mehr durch halboffizielle Handelsorganisationen gefiihrt, sondern von
den Regierungen der westlichen Nationen mit allen diplomatischen und alsbald
auch militdrischen Mitteln. Der MiBerfolg von Lord Napiers Mission, die sich
hiufenden juristischen und diplomatischen Probleme und das wuchernde Ubel
des Opiumhandels fiithrten schlieBlich 1839 zum Opiumkrieg und zum Vertrag
von Nanking, zur Offnung der ersten Vertragshifen, zur Abtretung von
Hongkong und zu einer eigenen konsularischen Rechtsprechung fiir Auslin-
der.

So entsteht eine neue Situation. Fir den Westen schien das Tributsystem
durchbrochen zu sein. Fiir die Chinesen hat sich im Prinzip wenig vetrindert.
Zwischenfille und Konflikte folgen einander, wihrend das Reich auBerdem
durch eine Anzahl gewaltiger Volksaufstinde unterwiihlt wird, von denen
einer, der Taiping-Aufstand, die Dynastie an den Rand des Abgrundes bringt.
Der Westen fordert die Offnung des Binnenlandes fiir Handel und Mission
notigenfalls mit Gewalt, ganz im Sinne des Ausspruches von Lord Palmerston,
halbkultivierte Nationen wie China brauchten alle acht bis zehn Jahre eine
Tracht Priigel, um in Form zu bleiben. Wie reagierte die fithrende Elite
Chinas? Wir wissen es bereits: in westlichen Augen reagierte sie entweder gar
nicht oder falsch. Tatsichlich reagierte sie noch immer grofitenteils den jaht-
hundertealten Klischees gemill — trotz allem funktionierte die Zentrale
Tradition weiter. Die Kernpunkte des westlichen Einflusses — die Vertrags-
hifen, die diplomatischen Vertretungen, die nun iberall entstehenden Mis-
sionszentren — blieben lauter unter Zwang eingefithrte «Fremdké&rper», die
hinzugefiigt, aber in den Organismus, der eigentlich keinen Platz fiir sie hatte,
nicht einbezogen wurden. Auf diplomatischem Gebiet suchten die Autorititen
nach Mitteln, «um die Barbaren im Zaum zu halten», ohne dem orthodoxen
konfuzianischen System Abbruch zu tun. Das 1861 etrichtete Biiro fiir west-
liche Angelegenheiten, das Tsungli-Yamen, war eine befristete Einrichtung mit
speziellem Status. Es blieb ein fremdes Anhidngsel des Regierungsapparates, bis
es endlich 1901 durch ein eigentliches Ministerium fiir auswirtige Angelegen-
heiten ersetzt wurde. Man benutzte die alte Theorie des «Bekimpfens der
Barbaren mit Barbaren» und stitzte diese weiterhin mit Argumenten aus den
Klassikern und mit historischen Prizedenzfillen eines Jahrtausends. Die vom
Westen geforderten Entschidigungsgelder betrachtete man wahrscheinlich nur
als ein Wiederaufleben einer alten Einrichtung, nimlich das Erkaufen des
Friedens durch Zahlung grofier Betrige an aggressive Grenzvolker. Auch der

24



Tributgedanke war noch lingst nicht ausgestorben. Der erste duBerst kiihle
kaiserliche Empfang westlicher Diplomaten in Peking am 29. Juli 1873 trug
mehr das Geprige der Vergangenheit als die Botschafter selbst vermuteten.
Und gerade in den sechziger Jahren, inmitten von Chaos und Aggtression,
machten eine Anzahl prominenter chinesischer Staatsminner einen groflartigen
Versuch, die konfuzianische Ordnung wieder aufleben zu lassen. Das ge-
schah durch Anwendung aller traditionellen Methoden, durch Stimulierung
konfuzianischer Studien und reichte bis zur Neugruppierung von Bauern in
den agrarischen Problemgebieten.

* *
*

Der westlichen Ubermacht setzten diese fortschrittlichen Schriftgelehrten und
Staatsminner den «Selbststirkungsgedanken» entgegen, die Theorie, daB3
China die westliche Technik und Wissenschaft nur «zum praktischen Ge-
brauch» zu iibernehmen brauche, unter vollstindiger Beibehaltung der eigenen
traditionellen Normen und Einrichtungen. Daher die ersten Versuche zum
Aufbau einer Schiffs- und Waffenindustrie, die Einrichtung von Instituten fir
westliche Studien und die Entsendung von Studenten ins Ausland zur militi-
rischen und wissenschaftlichen Ausbildung. Natiirlich war das eine Wahnidee,
aber wie hitten die chinesischen Fithrer von ihrem traditionellen Standpunkt
aus einsehen kdnnen, daB Technik und Wissenschaft sich nicht auf den Auf-
bau von Arsenalen und Kanonenbooten beschrinken lassen, und daB sie un-
widerruflich das ganze Milieu, in das sie verpflanzt werden, beeinflussen? Fiir
sie galt noch das alte Dogma, daf} die Zentrale Tradition unantastbar ist und
daB ihr hochstens etwas hinzugefiigt werden kann. In ihrer Vorstellungswelt
galten Technik und Naturwissenschaft als praktische, aber unwichtige Hilfs-
mittel. Westliche Beratung war ihnen willkommen, solange sie sich auf diesen
Sektor beschrinkte. Und sogar hier, wo es um Neuerungen geht, wird die
Rolle des Westens durch den historischen Prizedenzfall bestimmt. Bereits seit
Jahrhunderten beschiftigte nimlich der Hof auslindische Spezialisten auf
technischem, wissenschaftlichem und militirischem Gebiet. Vor allem die
Astronomie lag zu einem groBen Teil in den Hinden von Auslindern. In ge-
wisser Hinsicht witkten sie als Gegengewicht zu dem prinzipiell nicht speziali-
sierten chinesischen Beamtenapparat. In der Vergangenheit waren es vielfach
die Vertreter fremder Religionen gewesen, die diese Aufgaben erfiillten: indi-
sche Ménche, Mohammedaner aus Zentral- und Vorderasien, Manichder und
Nestorianische Priester. Wir konnen feststellen, daB den Jesuiten, als sie im
15. Jahrhundert die westliche Technik und Wissenschaft als Mittel gebrauch-
ten, um die gebildete Oberschicht fiir das Christentum zu interessieren, eben
diese traditionelle Rolle zugewiesen wurde, ohne daB sie es iibrigens selbst
wuBten. Der Hof gliederte sie in die amtliche Hierarchie ein und brauchte sie,

23



je nach den Erfordernissen des Augenblicks, als Astronomen, Ingenieure,
Instrumentenhersteller, Kartographen und diplomatische Unterhindler. Ihr
religioser Status war dabei nur eine mehr oder weniger bizarre Nebensache,
die eher toleriert als geschitzt wurde. Als es sich aber zeigte, daB sie auf Grund
dieses Status Kontakte hochst verdichtiger Art mit einem auslindischen Herr-
scher unterhielten (denn fir eine andere Interpretation der papstlichen Macht
war in der Zentralen Tradition kein Platz), war es um ihren Finflu3 geschehen.
Diese Tradition der Verwendung auslindischer Experten unter strikter Be-
hordenkontrolle blieb bis ins spite 19. Jahrhundert lebendig. Man denke an
Sir Robert Hart, den Chef des Zolldienstes und Berater des 7sungli-Yamen, an
Anson Burlingame als kaiserlichen Gesandten, an Timothy Richard als Berater
des Kaisers Kuang-hsii und an die westlichen Lehrer und Instruktoren, die
an den ersten chinesischen Instituten fir westliche Studien titig waren.

Vor allem auf dem Gebiet des Erziehungswesens zeigte sich deutlich der
«Fremdkorper »-Charakter der im Rahmen des «Selbststirkungsgedankens»
geschaffenen Einrichtungen. Die einzige Ausbildung, die Aussicht auf eine
Karriere bot, war und blieb bis 1905 das Studium der konfuzianischen Schola-
stik mit dem damit verbundenen literarischen Staatsexamen. Der Beamten-
apparat, das klassische Examenssystem und die dadurch gestiitzte konfuziani-
sche Orthodoxie bildeten einen vollig einheitlichen Komplex, der keinen Platz
fur spezialisierte, mit westlichem Wissen ausgeriistete Intellektuelle bot. Dies
ziichtete eine marginale, rihrige, frustrierte Gruppe, bei der die aus der Peri-
pherie kommenden zersetzenden Krifte freies Spiel hatten. Es ist eine para-
doxe Wahrheit, daB3 der «Selbststirkungsgedanke», der auf Festigung der
traditionellen Ordnung gerichtet war, in seinen praktischen Folgen gerade die
entgegengesetzten Krifte wachrief.

In den letzten Jahren des 19. Jahrhunderts finden wir diese Krifte vereinigt
in der Figur von K’ang Yu-wei, der in einem kritischen Augenblick den
heroischen Versuch machte, die Zentrale Tradition zu retten, und zwar diesmal
durch wirkliche Reformen. Ein kritischer Augenblick: das Phinomen Japan,
das sich in wenigen Jahrzehnten von einer feudalen Kuriositit zu einer mo-
dernen und aggressiven Grofimacht emporgearbeitet hat, schlug China in den
Jahren 1894—1895 miihelos, annektierte Formosa und 16ste Korea von China.
Der Westen, vorher noch immer einigermallen in Sorge vor einem allfilligen
Erwachen des «schlafenden Drachens», ist jetzt von Chinas volligem Unver-
mogen iiberzeugt, und es beginnt ein «mad scramble for concessions»: die
Russen in der Mandschurei und Liaotung, Deutschland und England in
Shantung, Frankreich in Kuangtung. China wird in EinfluBsphiren aufgeteilt.
Es ist deutlich auf dem Weg, Kolonialgebiet zu werden. In dieser Notsituation
von 1898 gelingt es K’ang Yu-wei und anderen Literaten, eine groBangelegte
Reformbewegung in Gang zu bringen, mit Unterstiitzung von Kaiser Kuang-
hsii in der Nachfolge Peters des Grofien und des japanischen Meiji-Kaisers.

26



Eine Flut von Edikten verfiigt die Reform der Examen und des Schulwesens,
die Reorganisation des Heeres, die massenhafte Entsendung von Studenten
ins Ausland usw. Drei Monate spiter zeigt sich, wie stark selbst jetzt noch die
Macht der Tradition ist; die Konservativen unter Leitung der Kaiserin-Witwe
ergreifen die Macht, widerrufen alle MaBlnahmen, erkliren den Kaiser fir gei-
steskrank und K’ang Yu-wei und seine Anhinger als vogelfrei. Kurz darauf
folgt die millungene Volksbewegung der «Boxer» (1900), das Protokoll von
Peking und der endgiiltige Zusammenbruch der alten Ordnung, besiegelt
durch die Abschaffung der konfuzianischen Staatsexamen im Jahre 1905.

Im Werk von K’ang Yu-wei erkennen wir die letzten Zuckungen der Zen-
tralen Tradition. Im Rahmen seiner kryptischen, teilweise auf alte chinesische
Quellen zuriickgehende Geschichtsphilosophie entwickelt er seine visiondren
Gedanken tiber den idealen Weltstaat — einen hybriden Universalismus — da-
zu als Weltideologie einen vollig neu interpretierten, umfassenden und ausge-
dehnten Konfuzianismus, vermischt mit buddhistischen, christlichen und
westlichen Flementen. K’angs Konfuzianismus ist «progressiv». Er sucht die
ideale Gesellschaft nicht mehr in der Vergangenheit, sondern in der Zukunft.
Laut K’ang war Konfuzius trotz seiner eigenen Worte nicht ein Ubetlieferer,
sondern ein Schopfer, ein groBer Reformer. Deshalb sanktioniert seine Lehre
denn auch die eingreifendsten Reformen in Staat und Gesellschaft. Spitere
Schriftgelehrte haben, laut K’ang, das Bild des Konfuzius absichtlich gefilscht
und den Meister als erzkonservativ dargestellt, um so ihre eigenen Interessen
besser verteidigen zu konnen. Aber in Wirklichkeit, so meint K’ang, ist Kon-
fuzius der groB3e Erneuerer, einem Buddha, Jesus oder Mohammed ebenbiirtig.
Darum muB sein Kult zur Weltreligion erhoben werden, miissen Missionare da
sein, um die Lehre im Westen zu verkiinden. Gegenuber der Schwierigkeit,
daf die konfuzianischen kanonischen Texte seine Betrachtungen nicht unbe-
dingt stiitzen, verkiindigt K’ang seine ebenso einfache wie radikale Losung:
nur einige Texte sind authentisch, der Rest ist gefilscht. Nichts zeigt deutlicher
den Zerfall der Zentralen Tradition: soll sie weiterbestehen, so muf} sie ihre
eigenen, in Schriften niedergelegten Fundamente verleugnen. Was dann iibrig
bleibt ist eine blutlose Utopie, die von K’ang Yu-wei und anderen semi-
konfuzianischen Triumern bis weit ins 20. Jahrhundert gepredigt wurde. Als
in den Jahren nach 1900 der alte Organismus stirbt, kommen die Krifte der
Erneuerung und Reorientierung nicht mehr aus dem Kreis der konfuzianischen
Literaten. Im Jahre 1912 sind sie es, die dem Kaiserreich ein Ende bereiten.

* *
*

Gegeniiber der Immunitit der Zentralen Tradition stand jahrhundertelang das
bemerkenswerte Aufnahmevermdgen der Peripherie. Dort verbreiteten sich
die fremden Religionen, einerseits in enger Beziehung zu der Handel treiben-
den Bevolkerung und anderseits sich vermengend mit den im Volk lebenden

27



«ketzerischen » religiosen und politischen Strémungen. Nicht in der hofischer
Malerei der Literaten, sondern in den Werken namenloser chinesischer Hand-
werker finden wir die Voluten, die Akanthusblitter und die Eroten der helle-
nistischen Kunst wieder, und den unverkennbaren Einflu} des indischen Epos
und der Kayya-Poesie spiiren wir nicht in den Gedichten von Li-T"ai-po, son-
dern in der obskuren, in der Volkssprache abgefaliten Literatur derselben
Periode. Wenn Matteo Ricci am Hof bereits vergessen ist, so lebt er in det
Peripherie noch weiter als Li-Ma-#’ou p’u#-sa, Schutzheiliger der Glocken- und
Uhrenwerke, und protestantisch-christliche Ideen vermengen sich mit chinesi-
schen in der Ideologie der Taiping-Rebellen. Schon frith fithrt der Handels-
verkehr in Macao und Kanton zur Bildung einer Klasse von compradores, Auf-
kiufern westlicher Waren, Schleichhindlern, Dolmetschern, verwestlichten
Mischlingen. Im 19. Jahrhundert wichst diese, der eigenen Kultur teilweise
entfremdete Bevolkerungsgruppe, und neben den Kaufleuten entsteht dort
auch eine neue Klasse chinesischer Intellektueller: Lehrer und Schiiler christ-
licher Schulen, Mediziner, Journalisten. Dazu gesellen sich die im Ausland
studierenden oder von dort zuriickkehrenden Studenten und schlieSlich auch
die ginzlich auBlerhalb des Aktionsradius der chinesischen Gemeinschaft leben-
den chinesischen Emigranten in Siidostasien, Hawaii und den USA. In dieset
bunten und von westlichen Einflissen durchsetzten Peripherie entsteht ein
militanter, revolutionirer Nationalismus, der sich fundamental von den Re-
formideen der konfuzianischen Schriftgelehrten unterscheidet. Wie diese letz-
teren von K’ang Yu-wei und den Seinen vertreten werden, so finden wir den
neuen Nationalismus in der Figur von Sun Yat-sen und seinem Kuo-min-tang
konzentriert.

Bis ans Ende der Kuo-min-tang-Herrschaft auf dem chinesischen Festland
im Jahre 1949 hat die nationalistische Partei das Stigma ihres Ursprungs
bewahrt. Das kommerzielle und im wachsenden MaBe das militirische Ele-
ment haben darin, mit allen zugehorigen Folgen, stets eine dominierende
Rolle gespielt. Ideologisch ist sie immer steril geblieben. Es ist ihr nicht ge-
lungen, ihre nationalistischen Prinzipien auf die alten Lehren aufzupfropfen,
noch diese letzteren durch eine neue lebensfihige Ideologie zu ersetzen. Als
aber Tschiang Kai-schek nach seinem Bruch mit den Kommunisten im Jahre
1927 gendtigt wird, ein ideologisches Gegengewicht gegen den Marxismus
zu bilden, sind wir Zeuge eines merkwiirdigen, mehr oder weniger kiinstlichen
Wiederauflebens der Zentralen konfuzianischen Tradition. Offiziere erhalten
den Auftrag, die Klassiker zu studieren. Die alten konfuzianischen «Tugen-
den» und ihre offizielle Propagierung werden ins Parteiprogramm aufgenom-
men. Im Jahre 1931 wird der Geburtstag des Konfuzius ein offizieller Festtag.
Drei Jahre spiter wird sein Grabtempel zum Nationalheiligtum erklirt. Das
alles bleibt unbefriedigend. Die Prinzipien einer alten universalen Lehre lassen
sich schwer mit einem modernen, einseitigen Nationalismus kombinieren.

28



Die Frage dringt sich auf, ob die heutige kommunistische Regierung, aus
chinesischer Perspektive gesehen, eine bestimmte Verwandtschaft mit der alten
Zentralen Tradition aufweist. Einerseits kann man auf den westlichen Ursprung
des Marxismus hinweisen, auf die iiberall eingefithrte Spezialisierung, auf die
verinderte Rolle der Familie usw. und kann daraus schlieBen, daf3 wir es mit
einem ginzlich neuen, importierten System zu tun haben. Andererseits gibt es
eine Reihe auffallender Ubereinstimmungen: das Ideal eines dirigistischen, auf
allen Ebenen ordnenden und regelnden Regierungsapparates, gebildet von
einer Elite von Staatsdienern, die auf eine alles umfassende und alles erklirende
holistische Ideologie ausgerichtet sind, eine Ideologie, in der die Moral eine
sehr groBe Rolle spielt. Man denke an die stark landwirtschaftliche Prigung
des chinesischen Marxismus, an die Unterdriickung des Handels, an den At-
beitsdienst, an die groBe Rolle der Bekehrung und Ubetredung, an die Idee
einer groflen, supranationalen Oikumene, die von einem finsteren Randgebiet
umgeben ist. Ist die alte Zentrale Tradition, nach einem chaotischen Inter-
mezzo, in dem andere Krifte die Oberhand zu gewinnen schienen, in einer
vollig neuen Situation, auf irgend eine Weise zu neuem Leben erwacht? Wir
konnen vorliufig nur sagen, dal China eine Wahl getroffen hat, die aus seiner
eigenen historischen Perspektive heraus auf das Weiterwirken bestimmter tra-
ditioneller, sehr fundamentaler Normen und Ideale hinzuweisen scheint. Wie
weit wir mit dieser Analogie zur Vergangenheit gehen ditfen, ist vorlidufig
noch eine offene Frage.

Nach einer in der Aunla der Universitit Ziirich gehaltenen Gastvorlesung

=3



	China und der Westen : Dialog der Missverständnisse

