
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 44 (1964-1965)

Heft: 1

Artikel: China und der Westen : Dialog der Missverständnisse

Autor: Zürcher, Erik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


China und der Westen

DIALOG DER MISSVERSTÄNDNISSE

ERIK ZÜRCHER

Im Laufe der Zeit haben sich im Westen eine Reihe von VorsteUungen über
China gebildet, die so verschiedenartig sind, daß man sich fragen möchte, ob
sie sich wohl auf eine und dieselbe Kultur beziehen. Da ist das legendäre Land
der Seres, das Seidenvolk derAlten, da ist das unvorsteUbar reiche und mächtige
Cathay des mittelalterlichen venezianischen Kaufmanns, da ist das von den

Anhängern des Absolutismus verherrhchte chinesische Reich, das von «Philosophen

» vernunftgemäß regierte China der Aufklärung, das bizarre China der
Chinoiserie, da ist schließhch das degenerierte, sinistre, korrupte, für die

Segnungen des Liberabsmus bHnde China des 19. Jahrhunderts.
So sieht und deutet der Westen aus seinem stets sich ändernden Gesichtspunkt

— während er China aUmähhch einholt und schHeßHch überholt — das

Kaiserreich zuerst als ein inspirierendes Vorbild, dann als eine Kuriosität,
schheßlich als ein zurückgebhebenes Gebiet. Erst in jüngster Zeit beginnt
dieses allgemein verbreitete Chinabild des 19. Jahrhunderts einer anderen,
mehr von innen her aufgebauten Betrachtungsweise zu weichen.

Das Bild des 19. Jahrhunderts war pessimistisch: das Kaiserreich galt als ein

morscher, kranker Koloß, reif zum Einsturz unter dem Druck westhcher Pro-
gressivität und Unternehmungslust. China schien in der Tat bhnd zu sein.

Die gewaltigen Möglichkeiten von Handel und Industrie ließ es — offenbar
bewußt — ungenützt. Die Angehörigen westhcher Nationen schien es nur als

Barbaren mit einer gewissen technischen Überlegenheit zu betrachten. Für
die Errichtung einer diplomatischen Vertretung war ein bewaffneter Konflikt
nötig. In den Konzessionsgebieten wurden die Fremden sorgfältig in
komfortabler Quarantäne zusammengehalten. Die Situation wird symbohsiert
durch die mit viel Mühe von britischen Firmen angelegte Shanghai-Wusung-
Eisenbahnstrecke, die kurz nach ihrer offizieUen Inbetriebnahme von den
chinesischen Behörden aufgekauft wurde — um sogleich wieder abgebrochen
zu werden. Das westliche Urteil lautete einstimmig : China ist alt, degeneriert,
verkalkt, nicht mehr im Stande, «normal» zu reagieren.

Aber das westliche Urteil ist nicht notwendigerweise das einzig richtige.
Aus chinesischer Perspektive kann man Chinas negative Reaktion, so sonderbar
dies auch khngt, als ein Zeichen von Vitahtät, als einen Beweis der Lebenskraft

18



einer großen — quer durch alle störenden und unterminierenden Einflüsse
hindurch — integral weiter funktionierenden Tradition auffassen, viel eher
denn als ein Zeichen senilen Verfalls. Vergleichen wir versuchsweise die
Situation des 19. mit der des 17. Jahrhunderts, einer ausgesprochen «vitalen»
Periode der chinesischen Geschichte. Die vielen westlichen QueUen zeigen uns
ein Bild großer europäischer Betriebsamkeit. Portugiesische, hoUändische,
russische und päpstliche Gesandte erscheinen am Hof. In den südchinesischen
Hafenstädten wird intrigiert, gehandelt und gekämpft, Portugiesen und Spanier

bekämpfen sich in den chinesischen Gewässern und bieten der chinesischen

Regierung mibtärische Dienste an, im Tausch gegen Handelskonzessionen.

Spanier träumen von einer conquista Chinas nach mexikanischem Vorbild.
Jesuiten dringen bis an den Hof vor, bekleiden Ämter, spielen Cembalo im
Palast, schreiben wissenschafthche und religiöse Traktate in klassischem
Chinesisch und gießen mit heiterer Unparteilichkeit Kanonen für die Ming gegen
die Mandschu und für die Mandschu gegen die Ming. Kaiser K'ang-hsi,
Freund und Schüler von Pater Verbiest, begünstigt die Kirche mit seinem
Toleranz-Edikt von 1652 und setzt sich für die Zulassung chinesischer Riten
bei kathobschen Gläubigen ein. Chinesische Gelehrte lesen Eukhd und
konstruieren Astrolaben. Im Jahre 1644 verfügt Adam Schall in Peking über eine

Sammlung von mehr als dreitausend europäischen Büchern. Kurzum, von
westlichem Standpunkt aus betrachtet besaß China durchaus die materieUen

Mittel, um sich die europäischen Errungenschaften des 17. Jahrhunderts zu
eigen zu machen, so wie es einst den Buddhismus aufgenommen hatte.

Wenden wir uns jedoch den chinesischen Annalen zu, so schrumpft diese

ganze westhche Aktivität zu einer unbedeutenden Randerscheinung zusammen.
Die europäischen Gesandtschaften finden wir beiläufig als «Tributbringer »

obskurer VasaUenfürsten erwähnt, in einem Atemzug mit Sulu, Turfan und
anderen kleineren Staaten in Zentral- und Südostasien. Die Jesuiten werden
nur im Zusammenhang mit ihren wissenschafthchen und technischen
Verdiensten genannt, deren Früchte aber ein Jahrhundert später wieder nahezu

vergessen sind. Ihre Verkündigung des Glaubens hinterläßt im Denken der
kultivierten Ehte keine bleibenden Spuren. K'ang-hsis berühmtes Toleranz-
Edikt weist der Kirche bei näherem Zusehen nur einen sehr bescheidenen
Status zu, und dies erst noch auf Grund der praktischen Dienste, die der
Regierung geleistet wurden.

Soweit die Handelsbeziehungen nicht mit einem «Tribut» verbunden sind,
werden sie in den chinesischen QueUen verschwiegen oder — nicht immer zu
Unrecht —- der Seeräuberei gleichgesteUt.

So finden wir von all der westlichen Aktivität in den chinesischen Quellen
des 17. Jahrhunderts nur vage, verzeichnete Spuren, eingepaßt in das klassische
Schema des konfuzianischen Universalreiches und seiner Beziehungen zu
barbarischen VasaUen. Nein — das fundamentale Mißverständnis, mit dem China

19



auf den Westen reagierte, war nicht eine späte Degenerationserscheinung. Es

entsprach den Grundprinzipien des pohtischen und geseUschaftlichen Denkens
in China.

Das Mißverständnis beruhte übrigens auf Gegenseitigkeit. Der Westen,
belastet mit seiner eigenen Dogmatik, näherte sich der chinesischen Oikumene, als

handle es sich um eine Nation (was sie nach ihrer eigenen Ansicht nicht war).
Er nahm an, daß die chinesische Regierung den Handel als eine «nationale
Sache » fördern werde (was sie nie getan hatte und nicht zu tun beabsichtigte),
weil der Handel als eine vom allmächtigen Gott gewoUte Einrichtung, eine

aUgemeine menschbche Pflicht sei (eine in chinesischen Augen unvorsteUbare

Absurdität). Für diplomatische Beziehungen auf dem Fuß der Gleichberechtigung

war in der chinesischen VorsteUungwelt kein Platz, ebensowenig wie für
die von Missionaren als selbstverständbch angenommene Trennung zwischen
weltlicher und geistlicher Gewalt.

Versuchen wir, den chinesischen Standpunkt in diesem Dialog der
Mißverständnisse näher zu umreißen. Er beruhte im wesentbchen auf der Utopie eines

allumfassenden, nach ewigen und kosmischen Richtlinien geordneten
Universalweltreiches. Der Kaiser ist darin der höchste geisthche und welthche
Autoritätsträger. Als Mittler zwischen Mensch und Kosmos kann nur er dem Himmel

und der Erde die großen Opfer bringen. Als weltlicher Herrscher ernennt
nur er die Magistratsmitglieder des amtlichen Verwaltungsapparates. Eine
paternahstische, charismatische, lehrende und indoktrinierende Herrschaft, die
überall regelnd und ordnend im öffentlichen und im privaten Leben aUer

Untertanen auftritt. Der Magistratsbeamte vertritt die kaiserliche Autorität in
aUen ihren Spielarten. Er ist kein Spezialist; seine konfuzianische Ausbildung
als «Schriftgelehrter» soU ihm ermöghchen, jedes Problem ethisch richtig zu
lösen. Die aUes beherrschende Moral ist genau umschrieben und findet ihren
kodifizierten Ausdruck im Li, dem gewaltigen Korpus der Normen und
Vorschriften für das soziale Verhalten in FamiHe und Gesellschaft. Das Li regelt
aUes, von der Liturgie der kaiserHchen Opfer bis zur vorgeschriebenen Farbe
des Trauergewandes. Es ist die erste Pflicht der Obrigkeit, auf die Anwendung
des Li zu achten, denn «regieren» ist chih, «ordnen» und das Li ist das große
ordnende Prinzip in Famibe und GeseUschaft: «Wer das Li verhert, wird
sterben. » Es gibt eine grundsätzhche Trennung zwischen der gebildeten
Oberschicht der Führer und der großen Masse der Bevölkerung, die nur die Aufgabe
hat, emsig und folgsam zu sein. Diese Bevölkerung besteht im Prinzip aus
Bauern. Für den Handel, ja für jede private Initiative außerhalb der amtlichen
Sphäre, ist in der Theorie kein Platz. Beides gilt als verächtUche, parasitäre
Beschäftigung, steht unter strenger Behördenkontrolle und wird nur toleriert, so



lange es das Gleichgewicht in der agrarischen und bürokratischen Symbiose
nicht zu stören droht.

Das kaiserliche Machtgebiet, in der Theorie unbegrenzt, ist in der Praxis auf
das chinesische Kulturgebiet beschränkt, wo das Li, der chinesische «way of
life» dominiert. Außerhalb Hegen die dämmerigen Gebiete der Barbaren und
VasaUen. Wenn das Reich blüht, kommen diese, angelockt von der kaiserlichen

Tugend, um ihren Tribut zu entrichten. ZerfäUt das Reich, können sie

widerspenstig und aggressiv werden. Wenn sie dagegen selbst das chinesische Li
annehmen, sind sie keine Barbaren mehr, sondern MitgUeder der supranationalen
chinesischen Kulturgemeinschaft. In der äußersten Finsternis leben die sehr
fernen Völker, die niemals Kontakt mit dem chinesischen Hof gehabt haben.
Ihr Kommen ist ein erfreuhches Zeichen für die weite Ausstrahlung der
dynastischen Tugend. Auch sie sind selbstverständlich Vasallen, auch wenn sie es

nicht wissen. Ihre Sitten sind äußerst barbarisch, und es ist nicht der Mühe
wert, sie kennenzulernen. Natürhch war dies alles eine Utopie. Sie wurde
getragen von der konfuzianischen Orthodoxie, die jedem Mitgbed der
herrschenden Ehte von Kind an eingeflößt wurde. Aber gerade darum können wir
hier von einem dominierenden Komplex bleibender Ideale und VorsteUungen
sprechen, einem Komplex, der durch die Jahrhunderte hindurch dem Denken
einer EHte Maß und Richtung gegeben, der ihre Reaktionen bestimmt, ihren
Horizont beschränkt hat. Wir möchten diesen ganzen Komplex àie Zentrale
Tradition nennen.

Dem steht die Peripherie gegenüber, die Welt der tolerierten, negierten oder
unterdrückten Elemente, die auf verschiedene Weise das Idealbild der Zentralen

Tradition stören. Hier finden wir einerseits die Kaufleute und die kleinen
Unternehmer und den oft mit ihrer Tätigkeit verbundenen niederen Lokaladel,
anderseits die Vertreter des Buddhismus und anderer fremder ReHgionen,
ebenfalls engstens assoziiert mit kommerzieUen und anderen Formen des

privaten Unternehmertums. Auch das Leben und Wirken der Fremden und die
mehr oder weniger ketzerischen Äußerungen des Volksglaubens gehören hie-
hier : populärer Taoismus, Wundertäter und Unsterbbche, Sekten und geheime
Genossenschaften mit ihren (von den Behörden als höchst subversiv angesehenen)

messianischen Heilslehren, die eine große RoUe in den periodisch
ausbrechenden Volksaufständen zu spielen pflegen. Eine gärende, unruhige Welt,
die in unseren bterarischen QueUen — den Sprachrohren der Zentralen
Tradition — nur selten berührt wird.

Nur auf dieser Grundlage wird die chinesische Reaktion auf das westliche
Denken verständhch. Es ist wohl klar, daß die Zentrale Tradition für kommerzielle,

diplomatische und rehgiöse Beziehungen, wie der Westen sie sich
vorstellte, keinen Platz bot. Wohl besaß dieses System bestimmte herkömmbche
Kommunikationskanäle, die als Schablone beim Verkehr mit Leuten aus dem
Westen benutzt wurden. Auf wirtschaftlichem Gebiet waren es die traditioneUe

21



Kombination von Tribut und Handel und der PräzedenzfaU der alten, vor-
nehmhch arabisch-persischen Handelsniederlassungen an der Südküste. Auf
diplomatischem Gebiet: das Tributsystem und die Methoden, die China bei
seinen Beziehungen zu den nomadischen Grenzvölkern entwickelt hatte (das

«Barbaren-mit-Barbaren-Bekämpfen», das Abkaufen der Aggression, das

Vergeben von Wohngebieten im Tausch gegen mibtärische Hilfe usw.). Auf
religiösem Gebiet: der durch den Buddhismus und andere importierte Rebgionen
geschaffene Präzedenzfall, der praktische Modus vivendi, der im Laufe der
Jahrhunderte zwischen Kirche und Obrigkeit zustande gekommen war, mit
seinen buddhistischen, nestorianischen, manichäischen, mazdaistischen, islamischen

und jüdischen Varianten. Schließlich: die traditionelle Verwendung einer
beschränkten Anzahl ausländischer Experten im kaiserbchen Dienst als Berater
und Vermittler zwischen Regierung und Ausländern. Als die westlichen
Mächte erschienen, waren dies die im chinesischen System liegenden
Kommunikationsmöglichkeiten. Sie wurden bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts integral
auf den Westen angewandt, und man kann sagen, daß der Westen manchmal
entzückt, dann wieder murrend, stets aber verständnislos davon Gebrauch
gemacht hat.

In der Theorie war das Tributsystem eine rituelle, auf der sakralen
Herrscher-Vasall-Beziehung basierende Angelegenheit. Der barbarische Fürst bot
seine Tributgeschenke als Zeichen der Treue und Unterwerfung an. Der Kaiser
gab Gegengeschenke, drei zeremonielle Gastmähler und ein Staatssiegel als

Zeichen der Investitur. Hinter diesem rituellen Geschehen verbarg sich aber
eine Welt des Schleichhandels. Viele sogenannte Gesandte waren Kaufleute,
die es auf die sehr wertvollen kaiserlichen Gegengeschenke und auf die
beschränkten kommerziellen Vorrechte, die das Gesetz den Tributgesandten
während ihres Aufenthaltes in China zugestand, abgesehen hatten. Um 1600

gibt Matteo Ricci eine köstliche Beschreibung solcher Schwindelgesandten,
die zerlumpt in Scharen mit ihren wertlosen Produkten und gefälschten
Beglaubigungsschreiben am Hof erschienen. Für die zentrale Verwaltung war
der Tributhandel wirtschafthch von geringem Interesse. Das ganze System war
auf Erhöhung des dynastischen Prestiges gerichtet.

Die kommerziellen und diplomatischen Kontakte, die der Westen mittels des

Tribut-Systems mit dem Hof in Peking unterhielt, waren sporadisch und
steril. Ohne Kenntnis der ideologischen Rolle, die sie in chinesischen Augen
spielten, sahen die westlichen Gesandten nur die Äußerlichkeiten: die strenge
Bewachung, das endlose Zeremoniell, das erniedrigende sich Niederwerfen
vor dem Thron — das Kotau —, die unbegreifhche Bhndheit vor den
Erfordernissen des Handels; sie kehrten zunächst verwundert, dann enttäuscht,



schbeßbch in wachsendem Maße entrüstet zurück. Die chinesischen Behörden
ihrerseits ghedern sie vöUig in das traditionelle Schema ein. Die päpstlichen
Legaten Gothard und Ildephons, die von Rom 1725 an den chinesischen Hof
entsandt wurden, um die Kontroverse über die Riten zu beenden, sind in
offizieUen chinesischen Dokumenten als «Tributgesandte des Königs Po-na-ti-to
von Itaben » erwähnt. In diesem VasaUenfürsten können wir mit einiger Mühe
Papst Benedikt XIII. wiedererkennen. Die Annalen lassen Lord Macartney
1793 das Kotau vollführen, obwohl wir wissen, daß dies nicht den Tatsachen

entspricht. Und als 1670 ein portugiesischer Gesandter in Kiangsu starb,
wurde er gemäß den Rechtsstatuten auf Staatskosten nach chinesischem Ritus
mit sämtlichen konfuzianischen Opfern begraben. Kurzum, in Peking war die
Macht der Zentralen Tradition so stark und das gegenseitige Mißverständnis
so fundamental, daß auf dieser höchsten Ebene wenig zu erreichen war. Das

eigenthche Zentrum des Kontaktes lag denn auch nicht in der Hauptstadt,
sondern an der Peripherie : in Kanton und in der portugiesischen Niederlassung
Macao.

Schon im 8. Jahrhundert finden wir arabisch-persische Handelskolonien
außerhalb der Mauern südchinesischer Hafenstädte, befestigte «Barbarenviertel»

mit einer ansehnhchen und sehr heterogenen Bevölkerung. Sie erfreuten
sich dort eines gewissen Maßes an Selbstverwaltung unter Leitung ihrer
eigenen «Barbarenoberhäupter», die für das Verhalten der Ausländer gegenüber

den örthchen chinesischen Autoritäten verantwortlich waren.
Dies widerspricht einigermaßen dem konfuzianischen Idealbild der aUum-

fassenden Staatsautorität, und in der Tat verbindet sich die Stärkung der
Zentralen Tradition unter den Ming mit einem allmähhchen Hinsiechen dieser
Handelskolonien. Daß etwas davon, und wäre es nur der gegebene Präzedenz-
faU, bestehen bUeb, war ohne Zweifel dem Einfluß örtlicher Interessen zu
verdanken. Für die örthchen Magistratsbeamten und die Gentry bedeuteten die
«Barbarenviertel» eine reiche EinkunftsqueUe, und die zentrale Verwaltung
hatte ein Interesse daran, sich mit den örtlichen Machthabern gut zu stellen.
So konnte die Niederlassung der ersten europäischen Faktorei an der chinesischen

Küste auf eine bestehende Praxis zurückgreifen : auch hier, ebenso wie
beim Tributsystem, wurde die Rolle des Mannes aus dem Westen in chinesischer

Perspektive durch historische PräzedenzfäUe bestimmt. Die von Portugal
1557 erworbene Halbinsel Macao bUeb zwei Jahrhunderte lang Verbindungs-
gHed zwischen China und dem Westen, Einfallstor der Mission und
Zentrum der westlichen RivaUtät. Dann erfolgte die Verlagerung nach Kanton, wo
im 18. Jahrhundert der von der engHschen East India Company beherrschte
« Canton Trade » aufblühte.

Von China her gesehen ist das Büd unverändert. Die Leute aus dem Westen
müssen ein verantwortliches « Oberhaupt » ernennen. Der Absatz ihrer Waren
muß durch eine dafür bestimmte chinesische Handelsorganisation erfolgen.

23



Der Kontakt mit den chinesischen Autoritäten ist mühsam und spärhch. Nur
sehr aUmähhch begriffen die chinesischen Behörden, daß der westhche Gegenspieler

sich inzwischen gründlich verändert hatte. Der von den HandelsgeseU-
schaften lange monopohsierte Ostasienhandel hatte dem Freihandel Platz
gemacht. Im Jahre 1834 wird die «East India Company» aufgelöst. Der Streit
für die Rechte und Interessen der Leute aus dem Westen in China wird jetzt
nicht mehr durch halboffizieUe Handelsorganisationen geführt, sondern von
den Regierungen der westlichen Nationen mit allen diplomatischen und alsbald
auch mihtärischen Mitteln. Der Mißerfolg von Lord Napiers Mission, die sich
häufenden juristischen und diplomatischen Probleme und das wuchernde Übel
des Opiumhandels führten schbeßbch 1839 zum Opiumkrieg und zum Vertrag
von Nanking, zur Öffnung der ersten Vertragshäfen, zur Abtretung von
Hongkong und zu einer eigenen konsularischen Rechtsprechung für Ausländer.

So entsteht eine neue Situation. Für den Westen schien das Tributsystem
durchbrochen zu sein. Für die Chinesen hat sich im Prinzip wenig verändert.
Zwischenfälle und Konflikte folgen einander, während das Reich außerdem
durch eine Anzahl gewaltiger Volksaufstände unterwühlt wird, von denen

einer, der Taiping-Aufstand, die Dynastie an den Rand des Abgrundes bringt.
Der Westen fordert die Öffnung des Binnenlandes für Handel und Mission
nötigenfaUs mit Gewalt, ganz im Sinne des Ausspruches von Lord Palmerston,
halbkultivierte Nationen wie China brauchten alle acht bis zehn Jahre eine
Tracht Prügel, um in Form zu bleiben. Wie reagierte die führende Ehte
Chinas? Wir wissen es bereits: in westbchen Augen reagierte sie entweder gar
nicht oder falsch. Tatsächhch reagierte sie noch immer größtenteils den
jahrhundertealten Khschees gemäß — trotz aUem funktionierte die Zentrale
Tradition weiter. Die Kernpunkte des westlichen Einflusses — die Vertragshäfen,

die diplomatischen Vertretungen, die nun überaU entstehenden
Missionszentren —¦ blieben lauter unter Zwang eingeführte «Fremdkörper», die

hinzugefügt, aber in den Organismus, der eigentbch keinen Platz für sie hatte,
nicht einbezogen wurden. Auf diplomatischem Gebiet suchten die Autoritäten
nach Mitteln, «um die Barbaren im Zaum zu halten», ohne dem orthodoxen
konfuzianischen System Abbruch zu tun. Das 1861 errichtete Büro für westhche

Angelegenheiten, das Tsungli-Yamen, war eine befristete Einrichtung mit
speziellem Status. Es bheb ein fremdes Anhängsel des Regierungsapparates, bis
es endlich 1901 durch ein eigentliches Ministerium für auswärtige Angelegenheiten

ersetzt wurde. Man benutzte die alte Theorie des «Bekämpfens der
Barbaren mit Barbaren » und stützte diese weiterhin mit Argumenten aus den
Klassikern und mit historischen Präzedenzfällen eines Jahrtausends. Die vom
Westen geforderten Entschädigungsgelder betrachtete man wahrscheinbch nur
als ein Wiederaufleben einer alten Einrichtung, nämbch das Erkaufen des

Friedens durch Zahlung großer Beträge an aggressive Grenzvölker. Auch der

24



Tributgedanke war noch längst nicht ausgestorben. Der erste äußerst kühle
kaiserliche Empfang westlicher Diplomaten in Peking am 29. Juh 1873 trug
mehr das Gepräge der Vergangenheit als die Botschafter selbst vermuteten.
Und gerade in den sechziger Jahren, inmitten von Chaos und Aggression,
machten eine Anzahl prominenter chinesischer Staatsmänner einen großartigen
Versuch, die konfuzianische Ordnung wieder aufleben zu lassen. Das
geschah durch Anwendung aUer traditioneUen Methoden, durch Stimulierung
konfuzianischer Studien und reichte bis zur Neugruppierung von Bauern in
den agrarischen Problemgebieten.

Der westbchen Übermacht setzten diese fortschrittlichen Schriftgelehrten und
Staatsmänner den «Selbststärkungsgedanken» entgegen, die Theorie, daß

China die westliche Technik und Wissenschaft nur «zum praktischen
Gebrauch» zu übernehmen brauche, unter voUständiger Beibehaltung der eigenen
traditioneUen Normen und Einrichtungen. Daher die ersten Versuche zum
Aufbau einer Schiffs- und Waffenindustrie, die Einrichtung von Instituten für
westhche Studien und die Entsendung von Studenten ins Ausland zur rnilitä-
rischen und wissenschaftlichen Ausbildung. Natürhch war das eine Wahnidee,
aber wie hätten die chinesischen Führer von ihrem traditioneUen Standpunkt
aus einsehen können, daß Technik und Wissenschaft sich nicht auf den Aufbau

von Arsenalen und Kanonenbooten beschränken lassen, und daß sie

unwiderruflich das ganze MiUeu, in das sie verpflanzt werden, beeinflussen? Für
sie galt noch das alte Dogma, daß die Zentrale Tradition unantastbar ist und
daß ihr höchstens etwas hinzugefügt werden kann. In ihrer VorsteUungswelt
galten Technik und Naturwissenschaft als praktische, aber unwichtige
Hilfsmittel. Westliche Beratung war ihnen wiUkommen, solange sie sich auf diesen

Sektor beschränkte. Und sogar hier, wo es um Neuerungen geht, wird die
Rolle des Westens durch den historischen PräzedenzfaU bestimmt. Bereits seit

Jahrhunderten beschäftigte nämhch der Hof ausländische Speziabsten auf
technischem, wissenschaftlichem und militärischem Gebiet. Vor aUem die
Astronomie lag zu einem großen Teü in den Händen von Ausländern. In
gewisser Hinsicht wirkten sie als Gegengewicht zu dem prinzipieU nicht speziaUsierten

chinesischen Beamtenapparat. In der Vergangenheit waren es vielfach
die Vertreter fremder ReHgionen gewesen, die diese Aufgaben erfüllten : indische

Mönche, Mohammedaner aus Zentral- und Vorderasien, Manichäer und
Nestorianische Priester. Wir können feststellen, daß den Jesuiten, als sie im
15. Jahrhundert die westhche Technik und Wissenschaft als Mittel gebrauchten,

um die gebildete Oberschicht für das Christentum zu interessieren, eben

diese traditionelle RoUe zugewiesen wurde, ohne daß sie es übrigens selbst

wußten. Der Hof gbederte sie in die amtliche Hierarchie ein und brauchte sie,

25



je nach den Erfordernissen des Augenbhcks, als Astronomen, Ingenieure,
InstrumentenhersteUer, Kartographen und diplomatische Unterhändler. Ihr
rebgiöser Status war dabei nur eine mehr oder weniger bizarre Nebensache,
die eher toleriert als geschätzt wurde. Als es sich aber zeigte, daß sie auf Grund
dieses Status Kontakte höchst verdächtiger Art mit einem ausländischen Herrscher

unterhielten (denn für eine andere Interpretation der päpstlichen Macht
war in der Zentralen Tradition kein Platz), war es um ihren Einfluß geschehen.
Diese Tradition der Verwendung ausländischer Experten unter strikter
Behördenkontrolle bbeb bis ins späte 19. Jahrhundert lebendig. Man denke an
Sir Robert Hart, den Chef des ZoUdienstes und Berater des Tsungli-Yamen, an
Anson BurUngame als kaiserhchen Gesandten, an Timothy Richard als Berater
des Kaisers Kuang-hsü und an die westlichen Lehrer und Instruktoren, die
an den ersten chinesischen Instituten für westhche Studien tätig waren.

Vor aUem auf dem Gebiet des Erziehungswesens zeigte sich deuthch der
«Fremdkörper»-Charakter der im Rahmen des «Selbststärkungsgedankens»
geschaffenen Einrichtungen. Die einzige Ausbildung, die Aussicht auf eine
Karriere bot, war und blieb bis 1905 das Studium der konfuzianischen Scholastik

mit dem damit verbundenen literarischen Staatsexamen. Der Beamtenapparat,

das klassische Examenssystem und die dadurch gestützte konfuzianische

Orthodoxie bildeten einen vöUig einheitlichen Komplex, der keinen Platz
für spezialisierte, mit westlichem Wissen ausgerüstete InteUektueUe bot. Dies
züchtete eine marginale, rührige, frustrierte Gruppe, bei der die aus der
Peripherie kommenden zersetzenden Kräfte freies Spiel hatten. Es ist eine paradoxe

Wahrheit, daß der «Selbststärkungsgedanke», der auf Festigung der
traditioneUen Ordnung gerichtet war, in seinen praktischen Folgen gerade die

entgegengesetzten Kräfte wachrief.
In den letzten Jahren des 19. Jahrhunderts finden wir diese Kräfte vereinigt

in der Figur von K'ang Yu-wei, der in einem kritischen Augenbbck den
heroischen Versuch machte, die Zentrale Tradition zu retten, und zwar diesmal
durch wirkliche Reformen. Ein kritischer Augenbbck: das Phänomen Japan,
das sich in wenigen Jahrzehnten von einer feudalen Kuriosität zu einer
modernen und aggressiven Großmacht emporgearbeitet hat, schlug China in den

Jahren 1894—1895 mühelos, annektierte Formosa und löste Korea von China.
Der Westen, vorher noch immer einigermaßen in Sorge vor einem allfälHgen
Erwachen des «schlafenden Drachens», ist jetzt von Chinas völligem Unvermögen

überzeugt, und es beginnt ein «mad scramble for concessions»: die
Russen in der Mandschurei und Liaotung, Deutschland und England in
Shantung, Frankreich in Kuangtung. China wird in Einflußsphären aufgeteilt.
Es ist deuthch auf dem Weg, Kolonialgebiet zu werden. In dieser Notsituation
von 1898 gebngt es K'ang Yu-wei und anderen Literaten, eine großangelegte
Reformbewegung in Gang zu bringen, mit Unterstützung von Kaiser Kuang-
hsü in der Nachfolge Peters des Großen und des japanischen Meiji-Kaisers.

26



Eine Flut von Edikten verfügt die Reform der Examen und des Schulwesens,
die Reorganisation des Heeres, die massenhafte Entsendung von Studenten
ins Ausland usw. Drei Monate später zeigt sich, wie stark selbst jetzt noch die
Macht der Tradition ist ; die Konservativen unter Leitung der Kaiserin-Witwe
ergreifen die Macht, widerrufen alle Maßnahmen, erklären den Kaiser für
geisteskrank und K'ang Yu-wei und seine Anhänger als vogelfrei. Kurz darauf
folgt die mißlungene Volksbewegung der «Boxer» (1900), das Protokoll von
Peking und der endgültige Zusammenbruch der alten Ordnung, besiegelt
durch die Abschaffung der konfuzianischen Staatsexamen im Jahre 1905.

Im Werk von K'ang Yu-wei erkennen wir die letzten Zuckungen der
Zentralen Tradition. Im Rahmen seiner kryptischen, teilweise auf alte chinesische

Quellen zurückgehende Geschichtsphilosophie entwickelt er seine visionären
Gedanken über den idealen Weltstaat — einen hybriden Universalismus — dazu

als Weltideologie einen vöUig neu interpretierten, umfassenden und
ausgedehnten Konfuzianismus, vermischt mit buddhistischen, christlichen und
westlichen Elementen. K'angs Konfuzianismus ist «progressiv». Er sucht die
ideale GeseUschaft nicht mehr in der Vergangenheit, sondern in der Zukunft.
Laut K'ang war Konfuzius trotz seiner eigenen Worte nicht ein Überbeferer,
sondern ein Schöpfer, ein großer Reformer. Deshalb sanktioniert seine Lehre
denn auch die eingreifendsten Reformen in Staat und Gesellschaft. Spätere
Schriftgelehrte haben, laut K'ang, das Bild des Konfuzius absichtlich gefälscht
und den Meister als erzkonservativ dargesteUt, um so ihre eigenen Interessen
besser verteidigen zu können. Aber in Wirkbchkeit, so meint K'ang, ist
Konfuzius der große Erneuerer, einem Buddha, Jesus oder Mohammed ebenbürtig.
Darum muß sein Kult zur Weltrebgion erhoben werden, müssen Missionare da

sein, um die Lehre im Westen zu verkünden. Gegenüber der Schwierigkeit,
daß die konfuzianischen kanonischen Texte seine Betrachtungen nicht unbedingt

stützen, verkündigt K'ang seine ebenso einfache wie radikale Lösung :

nur einige Texte sind authentisch, der Rest ist gefälscht. Nichts zeigt deutlicher
den Zerfall der Zentralen Tradition: soll sie weiterbestehen, so muß sie ihre
eigenen, in Schriften niedergelegten Fundamente verleugnen. Was dann übrig
bleibt ist eine blutlose Utopie, die von K'ang Yu-wei und anderen
semikonfuzianischen Träumern bis weit ins 20. Jahrhundert gepredigt wurde. Als
in den Jahren nach 1900 der alte Organismus stirbt, kommen die Kräfte der

Erneuerung und Reorientierung nicht mehr aus dem Kreis der konfuzianischen
Literaten. Im Jahre 1912 sind sie es, die dem Kaiserreich ein Ende bereiten.

Gegenüber der Immunität der Zentralen Tradition stand jahrhundertelang das

bemerkenswerte Aufnahmevermögen der Peripherie. Dort verbreiteten sich
die fremden Rehgionen, einerseits in enger Beziehung zu der Handel treibenden

Bevölkerung und anderseits sich vermengend mit den im Volk lebenden

27



«ketzerischen» rehgiösen und pobtischen Strömungen. Nicht in der höfischer
Malerei der Literaten, sondern in den Werken namenloser chinesischer
Handwerker finden wir die Voluten, die Akanthusblätter und die Eroten der heUe-

nistischen Kunst wieder, und den unverkennbaren Einfluß des indischen Epos
und der Kàvya-Poesie spüren wir nicht in den Gedichten von Li-T'ai-po,
sondern in der obskuren, in der Volkssprache abgefaßten Literatur derselber
Periode. Wenn Matteo Ricci am Hof bereits vergessen ist, so lebt er in dei

Peripherie noch weiter als Li-Ma-t'oup'u-sa, Schutzheibger der Glocken- und

Uhrenwerke, und protestantisch-christliche Ideen vermengen sich mit chinesischen

in der Ideologie der Taiping-RebeUen. Schon früh führt der Handelsverkehr

in Macao und Kanton zur Bildung einer Klasse von compradores,
Aufkäufern westlicher Waren, Schleichhändlern, Dolmetschern, verwestlichten
Mischhngen. Im 19. Jahrhundert wächst diese, der eigenen Kultur teüweise
entfremdete Bevölkerungsgruppe, und neben den Kaufleuten entsteht dort
auch eine neue Klasse chinesischer InteUektueUer : Lehrer und Schüler christbcher

Schulen, Mediziner, Journahsten. Dazu gesehen sich die im Ausland
studierenden oder von dort zurückkehrenden Studenten und schbeßbch auch
die gänzHch außerhalb des Aktionsradius der chinesischen Gemeinschaft lebenden

chinesischen Emigranten in Südostasien, Hawaü und den USA. In dieser
bunten und von westbchen Einflüssen durchsetzten Peripherie entsteht ein

müitanter, revolutionärer Nationalismus, der sich fundamental von den
Reformideen der konfuzianischen Schriftgelehrten unterscheidet. Wie diese
letzteren von K'ang Yu-wei und den Seinen vertreten werden, so finden wir den

neuen Nationahsmus in der Figur von Sun Yat-sen und seinem Kuo-min-tang
konzentriert.

Bis ans Ende der Kuo-min-tang-Herrschaft auf dem chinesischen Festland
im Jahre 1949 hat die nationahstische Partei das Stigma ihres Ursprungs
bewahrt. Das kommerzieUe und im wachsenden Maße das mibtärische
Element haben darin, mit allen zugehörigen Folgen, stets eine dominierende
RoUe gespielt. Ideologisch ist sie immer steril gebUeben. Es ist ihr nicht
gelungen, ihre nationahstischen Prinzipien auf die alten Lehren aufzupfropfen,
noch diese letzteren durch eine neue lebensfähige Ideologie zu ersetzen. Als
aber Tschiang Kai-schek nach seinem Bruch mit den Kommunisten im Jahre

1927 genötigt wird, ein ideologisches Gegengewicht gegen den Marxismus
zu bilden, sind wir Zeuge eines merkwürdigen, mehr oder weniger künstlichen
Wiederauflebens der Zentralen konfuzianischen Tradition. Offiziere erhalten
den Auftrag, die Klassiker zu studieren. Die alten konfuzianischen «Tugenden

» und ihre offizieUe Propagierung werden ins Parteiprogramm aufgenommen.

Im Jahre 1931 wird der Geburtstag des Konfuzius ein ofhzieUer Festtag.
Drei Jahre später wird sein Grabtempel zum NationalheiHgtum erklärt. Das
aUes bleibt unbefriedigend. Die Prinzipien einer alten universalen Lehre lassen

sich schwer mit einem modernen, einseitigen Nationahsmus kombinieren.

28



Die Frage drängt sich auf, ob die heutige kommunistische Regierung, aus
chinesischer Perspektive gesehen, eine bestimmte Verwandtschaft mit der alten
Zentralen Tradition aufweist. Einerseits kann man auf den westlichenUrsprung
des Marxismus hinweisen, auf die überaU eingeführte Speziabsierung, auf die
veränderte RoUe der Famüie usw. und kann daraus schUeßen, daß wir es mit
einem gänzhch neuen, importierten System zu tun haben. Andererseits gibt es

eine Reihe auffaUender Übereinstimmungen: das Ideal eines dirigistischen, auf
aüen Ebenen ordnenden und regelnden Regierungsapparates, gebildet von
einer Ehte von Staatsdienern, die auf eine aUes umfassende und aUes erklärende
hohstische Ideologie ausgerichtet sind, eine Ideologie, in der die Moral eine
sehr große RoUe spielt. Man denke an die stark landwirtschafthche Prägung
des chinesischen Marxismus, an die Unterdrückung des Handels, an den

Arbeitsdienst, an die große RoUe der Bekehrung und Überredung, an die Idee
einer großen, supranationalen Oikumene, die von einem finsteren Randgebiet
umgeben ist. Ist die alte Zentrale Tradition, nach einem chaotischen
Intermezzo, in dem andere Kräfte die Oberhand zu gewinnen schienen, in einer

völbg neuen Situation, auf irgend eine Weise zu neuem Leben erwacht? Wir
können vorläufig nur sagen, daß China eine Wahl getroffen hat, die aus seiner

eigenen historischen Perspektive heraus auf das Weiterwirken bestimmter
traditioneller, sehr fundamentaler Normen und Ideale hinzuweisen scheint. Wie
weit wir mit dieser Analogie zur Vergangenheit gehen dürfen, ist vorläufig
noch eine offene Frage.

Nach einer in der Aula der Universität Zürich gehaltenen Gastvorlesung

29


	China und der Westen : Dialog der Missverständnisse

