
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 5

Artikel: Schillers Idee der Freiheit

Autor: Lüthi, Hans Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schillers Idee der Freiheit

HANS JÜRG LÜTHI

Eines der reifsten philosophischen Gedichte von Friedrich Schiller trägt den

Titel «Das Ideal und das Leben». Der darin ausgedrückte Gegensatz ist das

Grundthema seines Schaffens. Ewig klar ist das selige Sein im Reiche der Idee,

Sinnenglück und Seelenfrieden, zwischen denen der Mensch bang wählen
muß, sind dort vereint. Will der Mensch auf Erden den Göttern gleichen, dann
muß er aus dem dumpfen Leben in das Reich des Ideals fliehen, wo in seliger
Ruhe das Urbild des Menschlichen schwebt. Dem Menschen ist gegeben, zu

kämpfen, das Schicksal zu zwingen, mit hartem Meißel den Stoff zu formen,
dem Gesetze zu gehorchen — im Reiche des Ideals aber ist der Feind versöhnt,
Friede herrscht und Schönheit, Harmonie löst jeden leidvollen Gegensatz. —
Aber der Mensch bleibt nicht an das Leben gebunden, er kann vollendet, kann
Gott werden. Wie Herakles kann er emporschweben in das göttliche Reich,
Herakles, der nach einem tatenreichen Leben zum Olympos aufwärtsfließt und
das schwere Erdenleben wie ein schweres Traumbild zurücksinken läßt.
Harmonie empfängt den Menschen, der verklärt zu den Göttern steigt, wo er nun
in völliger Freiheit sein kann.

Ist solche Harmonie auf Erden also nicht möghch, ist der Mensch im Leben

von ihr ausgeschlossen und kann sie erst gewinnen mit dem Übergang in ein
anderes Reich, das nicht mehr ein Reich des Lebens ist? Muß er also fliehen
aus dem Leben, um sich zu vollenden, um wahrhaft frei zu werden?

Ist es also wahr, was Schiller heute so oft vorgeworfen wird, daß er
auffordert zur Flucht aus dem Leben, vor der Tat in den Schranken des Irdischen,
daß er feige dem dumpfen Leben in des Ideales Reich entflieht?

Die Freiheit ist die Triebkraft in Schillers Seele, um das Problem der Freiheit
ringt er während seines ganzen Lebens, und an der Entwicklung der Idee der
Freiheit zeigen sich Gestaltung und Wandlung seines Geistes.

Das Thema der Freiheit ist der Gegenstand seines ersten Dramas : der Räuber.

In Karl Moor schafft hier der kaum zwanzigjährige Schiller schon gleich
die Gestalt des Idealisten, des in der Idee lebenden Menschen, der eine andere

Welt verlangt, als die Erfahrung sie gibt und daher aus der ungeheuren Kraft
seines Innern die dem Menschen gesetzten Grenzen durchstößt und gleichsam
als Stellvertreter Gottes die Welt neu gestalten will. Es geht Schiller dabei viel
weniger um den Kampf gegen die Tyrannen des Ancien régime, als vielmehr
um den gegen das zeitlose Antiprinzip der Freiheit, der Liebe und der Idee:

um den Kampf gegen den Materiahsmus, die Barbarei, das Chaos, das in Franz
erscheint. So lebt schon in diesem Erstlingswerk jene von Schiller immer wieder

gestaltete, ungeheure Spannung zwischen der fordernden Idee der Freiheit

449



und der ihre Verwirklichung immer wieder in Frage stellenden Welt des
Lebens und der Wirklichkeit. — Und ein anderes noch ahnt schon der junge
Dichter der Räuber: Freiheit kann nicht durch Zerschlagung des Gesetzes

errungen werden, das noch in der Unvollkommenheit der irdischen
Erscheinungsform ein Ewiges repräsentiert. Und diesem ewigen Sittengesetz unterwirft

Karl Moor sich schließlich freiwillig und kündet damit schon von einer
neuen Auffassung der Freiheit.

Was in den Räubern noch wild chaotisch durcheinanderwogt, schwebt dem

Marquis von Posa schon als klare Vision vor Augen : Es ist das Ideal eines neuen
Staates, der, auf Freiheit gegründet, Abbild ist der herrlichen Natur, die einen

von den ewigen Gesetzen des großen Schöpfers geleiteten Kosmos bildet, in
dem die Teile sich freiwillig, aus Liebe, dem Ganzen unterwerfen. So handelt
das ganze Don-Carlos-Drama von dem «enthusiastischen Entwurf, den
glücklichsten Zustand hervorzubringen, der der menschlichen Gesellschaft erreichbar

ist ». Wieder tritt hier ein Mensch auf, in dessen Kopf die Welt sich anders
malt als in der erfahrbaren Wirkbchkeit. Mit einem Unbedingtheitsanspruch
von religiöser Eindeutigkeit tritt Posa der Welt gegenüber und greift in sie ein.
Damit tritt er aber ein in die gebrochene Welt des Bedingten und Bedingenden,
die sich ihm als politisch-geschichtliche Wirklichkeit erbarmungslos entgegenstellt.

Der Zusammenstoß des von der Idee besessenen Menschen mit der
bedingenden historischen Wirklichkeit, der im Opfertod von der ewigen Gültigkeit

dieser absoluten, übersinnlichen Forderung Zeugnis ablegt, das ist das

Motiv, welches in «Don Karlos» zum ersten Male gestaltet wird und später,
bis zum Ende durchdacht, wiederkehren wird.

Durch verschiedene Äußerungen von Karl Moor und durch die Freiheitslehre

des Marquis von Posa schimmert eine philosophische Weltanschauung
des jungen Schiller, die im Universum ein von Gott beseeltes, harmonisch
geordnetes Ganzes sieht, das von der Urkraft der Liebe durchdrungen ist. Diese

Theosophie ist eine pantheistische Weltlehre, die aber immer wieder vom
Wirkhchkeitspessimismus des jungen Dichters durchkreuzt wird. Er ist in ihr
nicht zu völliger begrifflicher Klarheit durchgedrungen, wie denn auch das

Humanitätsideal des Marquis von Posa als allzu aUgemein und utopisch
erscheint. Erst das gründliche Studium der Philosophie hat Schiller die Klärung
seines eigenen Wesens und damit auch seiner Idee der Freiheit ermöglicht. Es
hat dann auch die Begegnung mit jenem Werke gebracht, das für das ganze
künftige Schaffen des Dichters von entscheidender Bedeutung sein sollte:
die Begegnung mit dem philosophischen Werke Kants.

Das ganz Neue an der Kantischen Philosophie ist, daß sie nicht mehr nach

den Gegenständen der Erkenntnis, sondern nach der Erkenntnis, nach dem

Wesen, den Möglichkeiten und Grenzen der Erkenntnis selbst fragt. Das

Grundmotiv der Kantischen Lehre ist die Kritik, die kritische, sich selber

prüfende und läuternde Vernunft. Das Ergebnis dieses entsagungsvollen Läu-

450



terungs- und Selbstreinigungsprozesses der Vernunft war die Einsicht, daß
die menschliche Erkenntnis den Erfahrungskreis nicht überschreiten, nicht
transzendieren kann. Der Mensch erkennt die Dinge nicht, wie sie letzthch
wahrhaft, von ihm losgelöst sind, sondern nur so, wie sie ihm erscheinen. Die
Dinge werden also geformt durch das Erkennen des Menschen.

Zwei Grundtatsachen ziehen Schiller bei dieser Einsicht gleich in ihren
Bann: Wenn die Dinge der Erscheinungswelt geprägt sind durch die Form
unseres verstehenden Erkennens, dann müssen auch die Beziehungen und
Zusammenhänge der Erscheinungen und deren Gesetze durch den erkennenden

menschbchen Geist geformt sein. Das bedeutet aber, daß die Natur unter
dem Verstandesgesetz steht, daß der Verstand der Natur ihre Gesetze
vorschreibt. Das heißt mit anderen Worten : Die Gesetze der Natur werden vom
Verstand als seine eigenen Funktionsformen erzeugt. Damit ist aber der Mensch
als vernünftiges Wesen auf sich selbst gestellt. Diese autonome Vernunft steht
aber einer anderen Grundtatsache gegenüber : der Tatsache des Sittengesetzes.
Der göttliche Wille als absolutes Sittengesetz muß unbedingt befolgt und
kann auch befolgt werden, weil der Mensch von der Güte und Vollkommenheit

dieses Gesetzes überzeugt ist. Diese Überzeugung kommt daher, daß

der Inhalt des Sittengesetzes dem sittlichen Bewußtsein des Menschen durchaus

entspricht. Wenn er also dem Sittengesetz folgt, dann handelt er so, wie er
ohnehin seiner innersten Überzeugung entsprechend handeln muß. Die
Berechtigung dieser Überzeugung kann nicht mehr bewiesen werden, sie ist eine

Grundtatsache, ein integrierender Bestandteil der menschbchen Vernunft. Sie

ist dem Menschen «ins Gewissen hineingeschoben». Damit handelt aber der
sittbche Mensch nicht nach fremdem, sondern nach eigenem Gesetz, er gibt
sich selbst das oberste Gesetz des Handelns. Dadurch ist der Mensch ein

autonomes, freies Wesen, denn Freiheit ist nichts anderes als Selbstbestimmung
durch das Gesetz der Vernunft.

Hieran entzündete sich nun Schillers Geist: In Kants Philosophie fand er
den kaum widerlegbaren Beweis für die Freiheit des Menschen, zugleich aber
auch eine Klärung seiner eigenen Ansichten. Die Beschäftigung mit Kants
Philosophie und seine eigenen philosophisch-ästhetischen Werke besitzen
nicht nur Wert in sich selbst: Schiller will sich über sich selber klar werden,
sein Philosophieren dient der Selbstbildung seiner totalen Person. Damit
vollzieht sich nun notwendigerweise die Weiterentwicklung seiner Freiheitsidee,
die sein innerstes, ihn bestimmendes Anhegen ist.

SchiUer geht aus vom Doppelwesen des Menschen, in dem er in
Übereinstimmung mit Kant ein zugleich geistiges und sinnliches Wesen sieht. Als
geistige Person hat der Mensch teil am Absoluten, Göttlichen und stimmt überein
mit dem Sittengesetz, er bildet ein absolutes, in sich gegründetes, autonomes
Sein. Das Geistige ist das Dauernde, Ewige in ihm, das auf keine Ursache mehr
zurückzuführen ist. Als geistiges Wesen ist der Mensch frei.

451



Aber dieser freie Geist ist verbunden mit dem sinnbchen Teil des Menschen,
dem Zuständbchen, das eingeordnet ist in das Werden und sich im Ablauf der
Zeit immer verändert, das der Kausabtät unterworfen und damit bedingt ist
durch den ständigen Wechsel von Ursache und Wirkung.

Es gehört also zu der wesensmäßigen Daseinslage des Menschen, daß Dauer
und Wechsel, die in Gott eins sind, bei ihm immer in eine Zweiheit auseinanderstreben.

Aber es ist gerade die Wesensaufgabe des Menschen, diesen Dualismus
zu überwinden und zu versöhnen, das Entgegengesetzte zusammenwirken zu
lassen. Der Geist gibt der materieUen Sinnlichkeit die Form, die Richtung, der
sinnhche Teil aber belebt und aktiviert den in sich ruhenden Geist; er reißt
als wirkende Kraft den Geist in den strömenden Wechsel der Zeit und des

Werdens. Der Geist aber, die Formkraft geht vom absoluten Dasein des
Menschen, von seinem vernünftigen Wesen aus und bringt das ewig Gültige,
Bleibende, Notwendige in den raschen Wechsel der Zustände. Beide Teile gehören
also notwendig zur menschbchen Existenz, die nie ganz ist, wenn einer der
beiden unterdrückt wird. Die VoUendung des Menschseins ist dann erreicht,
wenn beide Kräfte völlig schwerelos, wie im Spiel, sich vereinen: dann sind
Natur und Geist versöhnt, und jetzt ist der Mensch frei. Freiheit ist also nur
beim Zusammenwirken beider Triebe da, jede Herrschaft nur des einen
bedeutet auf der anderen Seite Zwang. Auch das Fehlen der richtunggebenden
Funktion ist nicht Freiheit, denn Freiheit ist nicht Gesetzlosigkeit, sondern
Harmonie von Gesetzen, nicht WiUkürlichkeit, sondern höchste Notwendigkeit.

Die Freiheit nimmt ihren Ursprung im Zusammenwirken der beiden
Grundkräfte, die nicht duahstisch entgegengesetzt, sondern sich wechselseitig
zugeordnet sein müssen.

So kann sich der Mensch aus sich selbst heraus zu menschhcher Totabtät
entfalten. Was sich aber aus sich selbst heraus gestaltet, das heißt ein autonomes
Wesensgesetz entfaltet, ist schön. Da, wo Pflicht zur Natur geworden ist, zum
von innen her bejahten Eigengesetz, da erscheint die Schönheit des Menschen.
Und so kommt SchiUer zum Ausspruch, daß Schönheit Freiheit in der Erscheinung

ist. «In einer schönen Seele ist es also, wo Sinnlichkeit und Vernunft,
Pflicht und Neigung harmonieren.» Diese seehsche Schönheit ist eine
großartige VoUendung der Totabtät des Menschen, die reifste Frucht seiner
Humanität. Sie ist SchiUers Ideal der Freiheit. Doch — sie ist eine Idee und als

solche nie ganz erreichbar, aber ewiges Strebensziel. Es ist die voUendete
Schönheit und Harmonie, die der in den Olympos emporschwebende Herakles
erreicht hat und die die Kunst darsteUen kann.

Beim sterbbchen Menschen aber kommen immer wieder Augenblicke, wo
die Harmonie gestört wird, die Sinnbchkeit gierig ihr aUeiniges Recht
verlangt und im Affekt die Vernunft überströmt. Das Tier müßte sich jetzt vom
Naturtrieb mitreißen lassen, der Mensch aber kann woUen, das erhebt ihn über
das Tier : er hat die Wahl, die Entscheidungsmöglichkeit. Der WiUe ist mit der

452



Vernunft verbunden, und beim wütenden Ansturm des Triebes kann der WiUe

gemäß der Forderung der Vernunft entscheiden und somit sitthch handeln.
Hier ist nun Schiller wieder ganz auf der Erde, beim lebenden, noch nicht
verklärten Menschen. In dieser Möglichkeit, die Triebe durch die moralische
Kraft zu beherrschen, zeigt sich die Geistesfreiheit des Menschen, die ihn
Gott-ähnlich macht. In diesem Sieg über die sinnhche Natur ist die Würde des

Menschen. Wohl ist die Harmonie der schönen Seele gestört, aber der Mensch
erhebt sich über den Affekt, ist zur erhabenen Seele geworden.

Das Ziel ist nach wie vor die Flarmonie, die Aufgabe ein ewiges Streben
nach dem schönen Menschentum, das aber immer bereit sein muß, in das
erhabene überzugehen, seine Geistesfreiheit auch gegenüber den reißenden
Angriffen des leidenschaftlichen Affektes zu wahren.

Das Sehnsuchtsziel des um seine Totalität ringenden Menschen ist also das

Schöne. Nun erscheint vor SchiUers Seele auch die Vision eines durch schöne
Menschen gebildeten Staates, in dem alle harmonisch zusammenleben, kein
Unterschied mehr ist zwischen Einzelheit und Gemeinsamkeit. «Freiheit zu
geben durch Freiheit ist das Grundgesetz dieses Staates.» Solches ist in der
wirkUchen Welt auch nicht erreichbar, aber das Kunstwerk kann es gestalten,
wie das Kunstwerk ja selbst in seiner Organisation einem Staate gleicht, den
SchiUer den ästhetischen Staat nennt und den er der Französischen Revolution
entgegenhält.

Der ästhetische Staat, die schöne Seele : sie sind Sehnsuchtsziele der nach
Harmonie verlangenden Seele Schillers, sie gehören in ihrer Vollendung der
Ideenwelt an. Die Freiheit in der Harmonie der schönen Seele ist doch eher
ein GlücksfaU, Zufall oder Gnade, Geschenk der Götter. Beim erhabenen
Menschentum dagegen ist erst wahrhaft die Tat der menschbchen Freiheit,
hier erst gibt sich der Mensch selber das Gesetz und reißt sich vom Naturzwang
los.

Von hier aus aber ist nur noch ein Schritt zum Tragischen. Wenn innere
Leidenschaft und Verkettung äußerer Umstände den Menschen bestürmen,
dann entsteht ein Leiden, das den ganzen sinnbchen Menschen erschüttert.
Jetzt, im Zustand höchster Qual, ist der Mensch vor die Entscheidung gesteUt.
Jetzt kann er die morabsche Unabhängigkeit, das freie Prinzip in sich herrschen
lassen. Er leistet Widerstand. Und wenn auch der ganze sinnhche Mensch vom
Leiden entsteht ist, so kann die vernünftige Person davon unbeeinflußt bleiben
und damit zeigen, daß ihre Seele den Sinn der Welt nicht aus dem Zusammenhang

der Natur nimmt. Jetzt kann der Mensch seine wahre Freiheit beweisen:
in der Wahrung der vernünftigen Wertwelt, in der Bekenntnis zum
Sittengesetz. Die letzte Bewährung zeigt er im Tode, denn die Freiheit ist wichtiger
als das Leben in dieser Welt. Sie kann nie das Letzte geben, der Sinn des Lebens

geht in ihr nicht auf. Das Letzte: die unbedingte Tätigkeit in uns selbst, sie
aUein überwindet den Tod. «Jetzt wäre es also um seine Freiheit getan, wenn

453



er keiner andern als physischen Kultur fähig wäre. Er soU aber ohne Ausnahme
Mensch sein, also in keinem FaU etwas gegen seinen Wülen erleiden. Kann er
also den physischen Kräften keine verhältnismäßige physische Kraft mehr
entgegensetzen, so bleibt ihm, um keine Gewalt zu erleiden, nichts anderes übrig
als ein Verhältnis, welches ihm so nachteihg ist, ganz und gar aufzuheben und
eine Gewalt, die er der Tat nach erleiden muß, dem Begriff nach zu vernichten.
Eine Gewalt dem Begriff nach vernichten, heißt aber nichts anderes, als sich
derselben freiwilhg zu unterwerfen. » Hier ist nun SchiUers wahre Geistesart :

trotz allem Harmoniestreben, trotz aUem Ernstnehmen der Welt weiß er, daß
sie nicht aUes geben kann, daß sie nur das relativ Große zeigt. Immer wieder
treten Fälle auf, wo sie nicht genügen kann, wo ihre Gebrochenheit darauf
hinweist, daß nur im Innern das absolut Große ist, das, was den ewigen, göttlichen
Werten entspricht. Daher fühlen wir uns frei beim Erhabenen, «weil die
sinnlichen Triebe auf die Gesetzgebung der Vernunft keinen Einfluß haben ». So

wird «das Gemüt unwiderstehlich aus dem Reich der Erscheinungen heraus in
die Ideenwelt, aus dem Bedingten ins Unbedingte getrieben ». Das ist Schillers
letzte, höchste Freiheit. Über alle Not und allen Tod hinaus triumphiert
der von der ewigen Idee getragene Geist über die Natur. Hier zeigt sich sein
Heroismus des Geistes.

Die Darstellung der schönen Seele, die in harmonischer Ausgeglichenheit
mit sich selbst eins ist, ist Sache der schönen Kunst. Das ins Unbedingte
gesteigerte Menschentum, das sich im Tode die Freiheit erhält, ist Sache der

tragischen Kunst. «Das Pathetische, kann man daher sagen, ist eine Inokulation

des unvermeidlichen Schicksals, wodurch es seiner Bösartigkeit beraubt
und der Angriff desselben auf die starke Seite des Menschen hingeleitet wird. »

Die tragische Kunst ist also für den Menschen eine Art Schutzimpfung, die
ihn stark macht gegen die Schläge des Schicksals.

Um diesen Gegenstand kreisen denn alle Dramen Schillers nach der
philosophischen Zeit. — Die Wallenstein-Trilogie führt uns mitten in eine

wildbewegte, leidenschaftliche, ereignisreiche Zeit der Geschichte, die SchiUer aus
seinen historischen Studien bestens bekannt war. Der alles bewegende Mittelpunkt

des Werkes ist Wallenstein. Er wiU die Macht, damit ist er an die Erde,
an das Zeitliche gefesselt, er muß in den geschichtlichen Gang der Dinge
eingreifen. Die Grundlage seiner Macht ist das Heer, mit ihm will er die Gegenmächte

bekämpfen. Er wiU also der Gewalt Gewalt entgegenstellen, die Natur
als Natur beherrschen. Dies ist für Schiller die realistische Art, den freien Willen

zu behaupten. Wallenstein ist Reahst : er berechnet alle Mittel, beurteilt und
verwendet die Menschen und setzt sie ein in den Kalkül seiner Pläne. Aber ist
er denn wahrhaft frei? Frei ist für Schiller der Mensch, der sich unter jeder
Bedingung für das vernünftige, selbstgegebene Sittengesetz entscheidet : Freiheit
bedeutet Entscheidungsfreiheit. Die aber hat Wallenstein nicht. Nur in seiner
Brust ist ihm der Wille frei, kühn und frei ist nur das Wort, weil es die Tat

454



nicht ist. Sobald er heraustritt aus dem freien Reich der Möghchkeiten, ist die
Freiheit dahin. Wallenstein denkt die Tat, aber voUzieht sie nicht. Er spielt mit
der Mögbchkeit, knüpft versuchsweise mit dem Feind an und muß dann
erleben, daß schon von da aus eine eigengesetzliche Weiterentwicklung im
Reiche der unbarmherzigen geschichtlichen Wirklichkeit einsetzt, die als

äußeres Verhängnis ihn nun zwingt. Seine einsame Entscheidung ist gar keine

eigenthche Entscheidung mehr: er gehorcht einfach dem Notzwang der Ereignisse,

die dem eisernen Gesetz der Determination folgen, nachdem er sie ungewollt

entfesselt hat. Damit gibt es für ihn keine freie Entscheidung: man kann
nicht wählen, man wird von der Schwungkraft der Ereignisse mitgerissen,
und es bleibt somit dem Menschen nichts anderes übrig, als sich der Notwendigkeit

anzupassen. Er kann den Gang der Dinge erforschen, berechnen, ihnen
eine günstige Gelegenheit ablisten zur eigenen Handlung, die aber auch dann
noch mehr VoUzug dessen ist, was aus den tiefsten, dunklen QueUen der Natur
steigt. —

Aber die Freiheit ist doch die Spannfeder in Schillers Seele, wo bleibt sie

denn in diesem Drama, das als sein größtes berühmt ist? Max Piccolomini ist
der Träger der Freiheit im Wallensteindrama. Er ist ein in sich geschlossener
Mensch, Ehrfurcht und Liebe sind die bewegenden Kräfte seines Innern. Nach
eigenem Gesetz ist er emporgewachsen zu schönem Menschentum. Sein Wesen
ist bestimmt durch die aus Harmonie entstandene Freiheit. — Da aber muß
er die Erfahrung machen, daß der Mensch, dem seine ganze Liebe und
Verehrung gehört, ein Hochverräter ist. Damit ist er vor die Entscheidung
gesteUt: er hat die Wahl zwischen dem Recht, das beim Kaiser ist, dem
Sittengesetz, das seine Vernunft frei bekennt, und Wallenstein, dem Verräter,
welchem seine Liebe, sein Gefühl, der ganze sinnhche Teil seines Wesens gehören,
der der Vater seiner Geliebten ist. Kann er wählen « Du kannst nicht wählen »

ruft ihm WaUenstein zu :

«Auf mich bis du gepflanzt, ich bin dein Kaiser,
Mir angehören, mir gehorchen, das

Ist deine Ehre, dein Naturgesetz. »

Und Max?
«In mir ist Nacht, ich weiß das Rechte nicht zu wählen.

.Daß jetzt
Ein Engel mir vom Himmel niederstiege,
Das Rechte mir, das unverfälschte, schöpfte
Am reinen Lichtquell, mit der reinen Hand »

Aber kein Engel steigt vom Himmel, der Himmel ist in ihm selbst, aus ihm
muß die Entscheidung kommen. Und sie kommt : obgleich die Sinne in
Wallensteins Banden sind, befreit sich die Seele blutend von ihm. Er entscheidet
sich für das Sittengesetz und damit für die höchste Freiheit. So gelangt er zum

45 5



erhabenen Menschentum und rettet damit die Würde des Menschen. Bei ihm
ist der FaU eingetreten, «wo das Schicksal aUe Außenwerke ersteigt, auf die

er seine Sicherheit gründete, und ihm nichts weiter übrig bleibt, als sich in die

heibge Freiheit der Geister zu flüchten — wo es kein anderes Mittel gibt, den
Lebenstrieb zu beruhigen, als es zu woUen — und kein anderes Mittel, der
Macht der Natur zu widerstehen, als ihr zuvorzukommen und durch eine freie

Aufhebung alles sinnUchen Interesses, ehe noch eine physische Macht es tut,
sich morahsch zu entleiben». Damit aber hat sich die herrbchste Anlage in
der Menschennatur bewährt, die Freiheit triumphiert über Not und Tod: sie

triumphiert aber letztlich auch über Wallenstein: Max stirbt frei, Wallenstein
wird erschlagen.

Die WaUensteintragödie ist eine Geschichtstragödie im tiefsten Sinne des

Wortes. Aber noch in der scheinbar ausweglosen Bedrängnis wird der Weg der
Freiheit gezeigt. Zugleich erscheint jedoch auch die tieftragische Einsicht, daß

am geschichtlichen Ort das Verlangen nach Freiheit immer wieder tödbch sein

kann.
Der Mensch ist das Wesen, welches wiU, sagt SchiUer; er hat zwei Arten,

seinen WiUen gegen äußere Gewalt durchzusetzen, «entweder realistisch, wenn
der Mensch der Gewalt Gewalt entgegensetzt, oder ideahstisch, wenn er aus
der Natur heraustritt und den Begriff der Gewalt vernichtet», das heißt die
Gewalt dem Begriff nach vernichtet. « Eine Gewalt dem Begriff nach vernichten,

heißt aber nichts anderes, als sich derselben freiwiUig unterwerfen. »

In diesem Falle befindet sich Maria Stuart: jahrelang lebt sie in der
Gefangenschaft, dann wird sie zum Tode verurteilt durch ein Gericht, das sie nicht
anerkennen kann, hingerichtet für eine Tat, die sie nicht begangen hat — und
trotzdem ist sie frei. Sie unterwirft sich dem Urteil, um eine frühe, schwere
Blutschuld abzubüßen. Gott gibt ihr diese Mögbchkeit, damit sie die Würde
ihres Menschentums retten kann. Maria war in ihrer Jugend ein triebhaft
sinnliches, bestrickendes Wesen, hingerissen und hinreißend gerade durch ihre
glühende Leidenschafthchkeit, aber sie war eben unfrei, die Gefangene ihrer
eigenen Leidenschaft. Während der äußeren Gefangenschaft vollzieht sich dann
der Prozeß der inneren Reinigung und Läuterung. So gelangt sie zu jener
letzten, sehgen Freiheit, wo der Tod wie ihr eigenes Werk erscheint, wo sie

den Zwang aufgehoben, in sich aufgenommen und bejaht hat. Damit ist der
Schritt ins Übersinnbche getan, und diesem innerseebschen Vorgang antwortet
die Kirche mit der erlösenden Aufnahme, wobei sie steUvertretend für die

ewige Ordnung steht. Dieses Mysterium bezeugt, daß die innere Freiheit des

Menschen der göttlichen Ordnung entspricht. Das Geschichthche selbst wird
hier vom Dichter geläutert und emporgehoben zum Gleichnis für allgemein
gültige Gesetze des Menschbchen und des Göttbchen. —

Und noch einmal wird die Begegnung der geschichtlichen Stunde und der
menschlichen Tat zum Gegenstand eines Dramas : im Wilhelm Teil. Das hier

456



dargesteüte Volk hat bisher in naturhafter, naiv in sich geschlossener Freiheit
gelebt. Da wird es durch die gewalttätigen Übergriffe des fremden
Herrenknechtes in dieser Freiheit bedroht. Alle Taten der tyrannischen WiUkür sind

Eingriffe in die heibgsten Rechte der Menschbchkeit, die Urrechte des
Menschen. Geßler ist die Verkörperung des rein Irdischen, der Macht, die menschbche

Freiheit und ewiges Recht vernichten wiU. Gegen diese Macht schheßt
sich das Volk zusammen, das als Ganzes vor die Entscheidung gesteUt ist. Auf
dem Rütb faßt es den Entschluß zur Selbsthilfe, damit hat es die Entscheidung
voUzogen, die aber nicht ein Akt der leidenschafthchen Rache und Willkür ist.
Dann erst sind die Eidgenossen frei, wenn sie sich dem selbstgegebenen Gesetz
unterwerfen. Im Schwur voUzieht sich dann der Übergang von der naturhaften
zu der sitthch vernünftigen Verbindung. Ein ganzes Volk hat hier durch seine

Repräsentation die sittbche Entscheidung getroffen. Die Durchführung des

nun folgenden Kampfes für Freiheit und Recht ist seine sittbche Pflicht. Das
ist wohl eine geschichtbch pohtische Handlung, aber sie ist ganz auf das rein
Menschbche zurückgeführt : immer geht es um Menschen, die in ihren sittbchen
Urrechten verletzt sind und sie wiedergewinnen wollen und müssen.

Innerhalb der Volkshandlung vollzieht sich die Teilhandlung. TeU lebt an-
fänglich ganz in der privaten, rein menschbchen Sphäre der Famibe, in
naturgegebener, schöner Einheit und Rechtlichkeit. Da wird er von Geßler verletzt:
der Befehl zum Apfelschuß ist der grausamste Eingriff in das heibgste Recht
des Menschen. Nun ist auch TeU als Einzelmensch vor die Entscheidung
gestellt, die schöne Einheit ist gestört. Seiner Neigung nach möchte er ein schuldloses

Leben in der Famibe und der Natur, seine Pflicht aber ruft ihn auf, seine

Kinder vor der Rache des Tyrannen zu schützen. Plötzbch ist die Entzweiung
da, die ein Weiterleben wie bisher unmöghch macht. « Das Erhabene verschafft
uns also einen Ausgang aus der sinnbchen Welt, worin uns das Schöne gern
immer gefangen halten möchte. Nicht aUmähhch, sondern plötzbch und durch
eine Erschütterung reißt es den selbständigen Geist aus dem Netze los, womit
die verfeinerte Sinnbchkeit ihn umstrickte. » Im Monolog zeigt TeU, daß es

ihm nicht um das Land geht, sondern um die Kinder, die Famibe, die verletzte
Unschuld der Natur. Die Tat geht so nicht aus geschichtlich-politischen,
vaterländischen Erwägungen hervor, sondern lediglich aus der rein menschbchen,
sittbchen Notwendigkeit. TeUs Entscheidung ist eine sittliche Entscheidung
für Freiheit und Recht, die von Gott gegeben sind. TeU ist nicht der
Repräsentant des Volkes, der steUvertretend für das Volk die notwendige Tat
begeht. Als großer Einzelner erlebt er gesteigert dasselbe, was das Volk als

Ganzes auch erlebt. Damit ist aber gerade gezeigt, daß seine Befreiungstat und
letzthch auch die des Volkes eine rein menschlich sittliche und nicht eine
Rachetat oder gar pohtischer Mord ist.

AUe, das Volk und TeU, werden die Freiheit und die Einheit auf höherer
Stufe wiedergewinnen: von der naturgegebenen Einheit sind sie durch die

457



Entzweiung zu einer höheren Gemeinsamkeit, zu einer sittlichen Gemeinschaft

emporgestiegen.
So hat Schiller nochmals ein Befreiungsdrama geschaffen. Aber welchen

Weg hat er von den « Räubern » bis zu «Wilhelm Teil » zurückgelegt Die
Maßlosigkeit ist überwunden, die unbändige, entgrenzende Kraft hat die sittliche
Gegenkraft gefunden, die Anarchie ist gebannt durch die freie Unterwerfung
unter das selbstgegebene Gesetz. Nicht Rache ist das Gewerbe der Eidgenossen;

sie sind reife Menschen, die Maß halten. Wahre äußere Freiheit ist nur
möglich durch innere Freiheit, die sich selbst das Gesetz gibt. So wird der
Staat möghch, in dem das Grundgesetz ist, Freiheit zu geben durch Freiheit:
der ästhetische Staat. «Wilhelm Teil » ist nicht nur ein Befreiungsdrama,
sondern wahrhaft ein Freiheitsdrama.

So hat SchiUer noch einmal, trotz seinem Wissen um die tragische
Gebrochenheit der geschichdichen Welt, welches das Freiheitsstreben als tödlich
erkannt hat, seine Vision der Harmonie, eines irdischen Reiches göttbcher
Ordnung gestaltet, er hat das Reich seiner Sehnsucht auf die Erde gebannt. Ist ein
solches Reich der Ordnung in der Freiheit, der vollendeten Harmonie, ist
solche paradiesische Befreiung vom tragischen Gesetz der Geschichte auf der
wirklichen Welt möghch? — In dem am Anfang erwähnten Gedicht «Das
Ideal und das Leben» steigt nach einem Leben voU Tat und Not Herakles,
des Irdischen entkleidet, ein Gott, aufwärts und trinkt des Äthers leichte
Lüfte, und den Verklärten empfangen des Olympos Harmonien. So steigt
Maria Stuart nach einem Leben voll Schuld und Leid hinauf in das Freudenreich,

um sich, ein schön verklärter Engel, auf ewig dem Göttbchen zu
vereinen — so gelangen auch Teil und die Eidgenossen nach schwerer Tat in den

Zustand paradiesischer Freiheit und Gemeinsamkeit, in ein irdisches Paradies

gleichsam.
Wenn man das Teil-Drama neben die WaUenstein-Trilogie stellt, wird

deutbch sichtbar, daß das dramatisch-dichterische Werk gleich wie die

philosophischen Schriften dieses Doppelgesicht der Freiheit zeigt, das tief in Schillers

Geisteshaltung begründet ist: die Sehnsucht nach der Erlösung aus der
irdischen Gebundenheit schafft beschwörend die göttergleiche Harmonie, den
versöhnenden absoluten Zusammenklang, die himmhsche Freiheit des schönen
Menschen. Aber zugleich ist immer das Wissen um die Erde da, die solches

kaum gewährt, die Menschen bindet und ihnen Freiheit nur im heroischen
Widerstand gegen die bedingenden, erdenschweren Mächte läßt: die Freiheit
des erhabenen, tragischen Menschen. So sehen wir Schiller in mächtiger
Bewegung «zwischen Gottes Himmel und Gottes Erde», und aus ihr hat er ein
Werk geschaffen, ein geistiges Reich, das die Wirklichkeit gestaltet, der Welt
Sinn und dem Menschen Würde gibt.

Zehn Jahre vor seinem Tode schreibt SchiUer einen Plan über eine Fortsetzung

zu seinem Gedichte «Das Ideal und das Leben»: «Herkules ist in den

458



Olympos eingetreten, hier endet letzteres Gedicht. Die Vermählung des
Herkules mit der Hebe würde der Inhalt meiner Fortsetzung sein. Über diesen
Stoff hinaus gibt es keinen mehr für den Poeten, denn dieser darf die menschliche

Natur nicht verlassen, und eben von diesem Übertritt des Menschen in
den Gott würde diese Idylle handeln. Die Hauptfiguren wären zwar schon

Götter, aber durch Herkules kann ich sie noch an die Menschheit anknüpfen
und eine Bewegung in das Gemälde bringen. Denken Sie sich aber den

Genuß, lieber Freund, in einer poetischen Darstellung alles Sterbliche
ausgelöscht, lauter Licht, lauter Freiheit, lauter Vermögen — keinen Schatten, keine
Schranke, nichts von dem aUem mehr zu sehen — Mir schwindelt ordentlich,
wenn ich an diese Aufgabe — wenn ich an die Mögbchkeit ihrer Auflösung
denke. Eine Szene im Olymp darzusteUen, welcher höchste aUer Genüsse!»
Diese Briefstelle gewährt einen tiefen Bbck in Schillers Innerstes : seine Seele

verlangte nach letzter Harmonie, nach völhger, göttergleicher Freiheit. —
Aber der Plan blieb unausgeführt; Schiller floh nicht in den schattenlosen

Olymp, er bbeb im Leben. Er führte den Kampf gegen äußeren Zwang, gegen
die Armut und gegen eine Krankheit, die sein Leben zum Martyrium machte;
er führte den Kampf gegen seine eigene zwiespältige Seele, den Kampf gegen
den widerspenstigen Stoff seiner geschichtlichen Dramen, er führte den Kampf
gegen die Verzweiflung. Schiller verzweifelte nicht; aus seinem ständigen
Kampf ist ein mustergültiges Werk entstanden, ein Werk, das die Rechtfertigung

des Menschen als freien geistigen Wesens mitten in der feindlichen
Furchtbarkeit der Natur und des geschichtlichen Lebens bedeutet. Dieses Werk
spricht über aller Not und Qual des Erdenlebens vom Triumph des freien
Geistes über jeden Zwang.

Es zündet und lodert wie eine heilige Flamme mitten in unsere Zeit hinein.
Es zeigt ihr, daß die Welt sinnlos und feindhch bleibt, wenn der Mensch ihr
nicht selbst einen Sinn gibt, daß Gott fern und fremd bleibt, wenn er ihn nicht
sucht und glaubt. Drei Worte sind es, um die Friedrich Schillers Werk kreist :

Die Freiheit, die Tugend und Gott.

Die drei Worte bewahret euch, inhaltsschwer,
Sie pflanzet von Munde zu Munde,
Und stammen sie gleich nicht von außen her,
Euer Inn'res gibt davon Kunde.
Dem Menschen ist nimmer sein Wert geraubt,
So lang er noch an die drei Worte glaubt.

Durch diese «Worte des Glaubens » gibt Schiller der Welt Sinn und Wert
und befähigt den gläubigen Leser, in Welt und Leben nach Erfüllung und

VoUendung zu streben. Alle seine großen Werke sind Worte des Glaubens,
eine großartige geistige Gestaltung unserer Welt, die Tat eines heroischen
Geistes.

459


	Schillers Idee der Freiheit

