Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 5

Artikel: Schillers Idee der Freiheit

Autor: Lathi, Hans Jirg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161490

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schillers Idee der Freiheit

HANS JURG LUTHI

Eines der reifsten philosophischen Gedichte von Friedrich Schiller trigt den
Titel «Das Ideal und das Leben». Der darin ausgedriickte Gegensatz ist das
Grundthema seines Schaffens. Ewig klar ist das selige Sein im Reiche der Idee,
Sinnengliick und Seelenfrieden, zwischen denen der Mensch bang wihlen
muB, sind dort vereint. Will der Mensch auf Erden den Géttern gleichen, dann
muB er aus dem dumpfen Leben in das Reich des Ideals flichen, wo in seliger
Ruhe das Urbild des Menschlichen schwebt. Dem Menschen ist gegeben, zu
kiampfen, das Schicksal zu zwingen, mit hartem MeiBel den Stoff zu formen,
dem Gesetze zu gehorchen — im Reiche des Ideals aber ist der Feind verséhnt,
Friede herrscht und Schonheit, Harmonie 16st jeden leidvollen Gegensatz. —
Aber der Mensch bleibt nicht an das Leben gebunden, er kann vollendet, kann
Gott werden. Wie Herakles kann er emporschweben in das gottliche Reich,
Herakles, der nach einem tatenreichen Leben zum Olympos aufwirtsflieBt und
das schwere Erdenleben wie ein schweres Traumbild zuriicksinken 1403t. Har-
monie empfingt den Menschen, der verklirt zu den Gottern steigt, wo er nun
in volliger Freiheit sein kann.

Ist solche Harmonie auf Erden also nicht moglich, ist der Mensch im Leben
von ihr ausgeschlossen und kann sie erst gewinnen mit dem Ubergang in ein
anderes Reich, das nicht mehr ein Reich des Lebens ist? Mul3 er also flichen
aus dem Leben, um sich zu vollenden, um wahrhaft frei zu werden?

Ist es also wahr, was Schiller heute so oft vorgeworfen wird, daf} er auf-
fordert zur Flucht aus dem Leben, vor der Tat in den Schranken des Irdischen,
dal3 er feige dem dumpfen Leben in des Ideales Reich entflieht?

Die Freiheit ist die Triebkraft in Schillers Seele, um das Problem der Freiheit
ringt er wihrend seines ganzen Lebens, und an der Entwicklung der Idee der
Freiheit zeigen sich Gestaltung und Wandlung seines Geistes.

Das Thema der Freiheit ist der Gegenstand seines ersten Dramas: der Riu-
bet. In Karl Moor schafft hier der kaum zwanzigjihrige Schiller schon gleich
die Gestalt des Idealisten, des in der Idee lebenden Menschen, der eine andere
Welt verlangt, als die Erfahrung sie gibt und daher aus der ungeheuren Kraft
seines Innern die dem Menschen gesetzten Grenzen durchstoBt und gleichsam
als Stellvertreter Gottes die Welt neu gestalten will. Es geht Schiller dabei viel
weniger um den Kampf gegen die Tyrannen des Ancien régime, als vielmehr
um den gegen das zeitlose Antiprinzip der Freiheit, der Liebe und der Idee:
um den Kampf gegen den Materialismus, die Barbarei, das Chaos, das in Franz
erscheint. So lebt schon in diesem Erstlingswerk jene von Schiller immer wie-
der gestaltete, ungeheure Spannung zwischen der fordernden Idee der Freiheit

449



und der ihre Verwirklichung immer wieder in Frage stellenden Welt des Le-
bens und der Wirklichkeit. — Und ein anderes noch ahnt schon der junge
Dichter der Riuber: Freiheit kann nicht durch Zerschlagung des Gesetzes et-
rungen werden, das noch in der Unvollkommenheit der irdischen Erschei-
nungsform ein Ewiges reprisentiert. Und diesem ewigen Sittengesetz unter-
wirft Karl Moor sich schlieBlich freiwillig und kiindet damit schon von einer
neuen Auffassung der Freiheit.

Was in den Riubern noch wild chaotisch durcheinanderwogt, schwebt dem
Marquis von Posa schon als klare Vision vor Augen: Esist das Ideal eines neuen
Staates, der, auf Freiheit gegriindet, Abbild ist der hertlichen Natur, die einen
von den ewigen Gesetzen des groBen Schopfers geleiteten Kosmos bildet, in
dem die Teile sich freiwillig, aus Liebe, dem Ganzen unterwerfen. So handelt
das ganze Don-Carlos-Drama von dem «enthusiastischen Entwurf, den gliick-
lichsten Zustand hervorzubringen, der der menschlichen Gesellschaft erreich-
bar ist». Wieder tritt hier ein Mensch auf, in dessen Kopf die Welt sich anders
malt als in der erfahrbaren Wirklichkeit. Mit einem Unbedingtheitsanspruch
von religiéser Eindeutigkeit tritt Posa der Welt gegeniiber und greift in sie ein.
Damit tritt er aber ein in die gebrochene Welt des Bedingten und Bedingenden,
die sich ihm als politisch-geschichtliche Wirklichkeit erbarmungslos entgegen-
stellt. Der Zusammenstol3 des von der Idee besessenen Menschen mit der be-
dingenden historischen Wirklichkeit, der im Opfertod von der ewigen Giltig-
keit dieser absoluten, Ubersinnlichen Forderung Zeugnis ablegt, das ist das
Motiv, welches in «Don Katlos» zum ersten Male gestaltet wird und spiter,
bis zum Ende durchdacht, wiederkehren wird.

Durch verschiedene AuBerungen von Karl Moor und durch die Freiheits-
lehre des Marquis von Posa schimmert eine philosophische Weltanschauung
des jungen Schiller, die im Universum ein von Gott beseeltes, harmonisch ge-
otrdnetes Ganzes sieht, das von der Urkraft der Liebe durchdrungen ist. Diese
Theosophie ist eine pantheistische Weltlehre, die aber immer wieder vom
Wirklichkeitspessimismus des jungen Dichters durchkreuzt wird. Er ist in ihr
nicht zu volliger begrifflicher Klarheit durchgedrungen, wie denn auch das
Humanititsideal des Marquis von Posa als allzu allgemein und utopisch er-
scheint. Erst das grundliche Studium der Philosophie hat Schiller die Klirung
seines eigenen Wesens und damit auch seiner Idee der Freiheit ermdglicht. Es
hat dann auch die Begegnung mit jenem Werke gebracht, das fiir das ganze
kiinftige Schaffen des Dichters von entscheidender Bedeutung sein sollte:
die Begegnung mit dem philosophischen Werke Kants.

Das ganz Neue an der Kantischen Philosophie ist, daf3 sie nicht mehr nach
den Gegenstinden der Erkenntnis, sondern nach der Erkenntnis, nach dem
Wesen, den Moglichkeiten und Grenzen der Erkenntnis selbst fragt. Das
Grundmotiv der Kantischen Lehre ist die Kritik, die kritische, sich selber
priifende und liuternde Vernunft. Das Ergebnis dieses entsagungsvollen Liu-

450



terungs- und Selbstreinigungsprozesses der Vernunft war die Einsicht, daf3
die menschliche Erkenntnis den Erfahrungskreis nicht tberschreiten, nicht
transzendieren kann. Der Mensch erkennt die Dinge nicht, wie sie letztlich
wahrhaft, von ihm losgelost sind, sondern nur so, wie sie ihm erscheinen. Die
Dinge werden also geformt durch das Erkennen des Menschen.

Zwei Grundtatsachen ziehen Schiller bei dieser Einsicht gleich in ihren
Bann: Wenn die Dinge der Erscheinungswelt geprigt sind durch die Form
unseres verstechenden Erkennens, dann miissen auch die Beziehungen und
Zusammenhinge der Erscheinungen und deren Gesetze durch den erkennen-
den menschlichen Geist geformt sein. Das bedeutet aber, dafl die Natur unter
dem Verstandesgesetz steht, dal der Verstand der Natur ihre Gesetze vor-
schreibt. Das heil3t mit anderen Worten: Die Gesetze der Natur werden vom
Verstand als seine eigenen Funktionsformen erzeugt. Damit ist aber der Mensch
als verniinftiges Wesen auf sich selbst gestellt. Diese autonome Vernunft steht
aber einer anderen Grundtatsache gegentiber: der Tatsache des Sittengesetzes.
Der gottliche Wille als absolutes Sittengesetz mul3 unbedingt befolgt und
kann auch befolgt werden, weil der Mensch von der Giite und Vollkom-
menheit dieses Gesetzes tiberzeugt ist. Diese Uberzeugung kommt daher, daf3
der Inhalt des Sittengesetzes dem sittlichen BewuBtsein des Menschen durchaus
entspricht. Wenn er also dem Sittengesetz folgt, dann handelt er so, wie er
ohnehin seiner innersten Uberzeugung entsprechend handeln muB. Die Be-
rechtigung dieser Uberzeugung kann nicht mehr bewiesen werden, sie ist eine
Grundtatsache, ein integrierender Bestandteil der menschlichen Vernunft. Sie
ist dem Menschen «ins Gewissen hineingeschoben». Damit handelt aber der
sittliche Mensch nicht nach fremdem, sondern nach eigenem Gesetz, er gibt
sich selbst das oberste Gesetz des Handelns. Dadurch ist der Mensch ein
autonomes, freies Wesen, denn Freiheit ist nichts andetes als Selbstbestimmung
durch das Gesetz der Vernunft.

Hieran entziindete sich nun Schillers Geist: In Kants Philosophie fand er
den kaum widerlegbaren Beweis fiir die Freiheit des Menschen, zugleich aber
auch eine Klirung seiner eigenen Ansichten. Die Beschiftigung mit Kants
Philosophie und seine eigenen philosophisch-dsthetischen Werke besitzen
nicht nur Wert in sich selbst: Schiller will sich iiber sich selber klar werden,
sein Philosophieren dient der Selbstbildung seiner totalen Person. Damit voll-
zieht sich nun notwendigerweise die Weiterentwicklung seiner Freiheitsidee,
die sein innerstes, ihn bestimmendes Anliegen ist.

Schiller geht aus vom Doppelwesen des Menschen, in dem er in Ubetein-
stimmung mit Kant ein zugleich geistiges und sinnliches Wesen sieht. Als gei-
stige Person hat der Mensch teil am Absoluten, Gottlichen und stimmt iiberein
mit dem Sittengesetz, er bildet ein absolutes, in sich gegriindetes, autonomes
Sein. Das Geistige ist das Dauernde, Ewige in ihm, das auf keine Ursache mehr
zuriickzufiihren ist. Als geistiges Wesen ist der Mensch frei.

451



Aber dieser freie Geist ist verbunden mit dem sinnlichen Teil des Menschen,
dem Zustindlichen, das eingeordnet ist in das Werden und sich im Ablauf der
Zeit immer verindert, das der Kausalitit unterworfen und damit bedingt ist
durch den stindigen Wechsel von Ursache und Wirkung.

Es gehort also zu der wesensmiBigen Daseinslage des Menschen, dafl Dauer
und Wechsel, die in Gott eins sind, bei ihm immer in eine Zweiheit auseinander-
streben. Aber es ist gerade die Wesensaufgabe des Menschen, diesen Dualismus
zu iiberwinden und zu verséhnen, das Entgegengesetzte zusammenwirken zu
lassen. Der Geist gibt der materiellen Sinnlichkeit die Form, die Richtung, der
sinnliche Teil aber belebt und aktiviert den in sich ruhenden Geist; er reil3t
als wirkende Kraft den Geist in den stromenden Wechsel der Zeit und des
Werdens. Der Geist aber, die Formkraft geht vom absoluten Dasein des Men-
schen, von seinem verntnftigen Wesen aus und bringt das ewig Giltige, Blei-
bende, Notwendige in den raschen Wechsel der Zustinde. Beide Teile gehtren
also notwendig zur menschlichen Existenz, die nie ganz ist, wenn einer der
beiden unterdriickt wird. Die Vollendung des Menschseins ist dann erreicht,
wenn beide Krifte vollig schwerelos, wie im Spiel, sich vereinen: dann sind
Natur und Geist versohnt, und jetzt ist der Mensch frei. Freiheit ist also nur
beim Zusammenwirken beider Triebe da, jede Herrschaft nur des einen be-
deutet auf der anderen Seite Zwang. Auch das Fehlen der richtunggebenden
Funktion ist nicht Freiheit, denn Freiheit ist nicht Gesetzlosigkeit, sondern
Harmonie von Gesetzen, nicht Willkiirlichkeit, sondern hochste Notwendig-
keit. Die Freiheit nimmt ihren Ursprung im Zusammenwirken der beiden
Grundkrifte, die nicht dualistisch entgegengesetzt, sondern sich wechselseitig
zugeordnet sein miissen.

So kann sich der Mensch aus sich selbst heraus zu menschlicher Totalitit
entfalten. Was sich aber aus sich selbst heraus gestaltet, das hei3t ein autonomes
Wesensgesetz entfaltet, ist schon. Da, wo Pflicht zur Natur geworden ist, zum
von innen her bejahten Eigengesetz, da erscheint die Schonheit des Menschen.
Und so kommt Schiller zum Ausspruch, dal Schoénheit Freiheit in der Erschei-
nung ist. «In einer schonen Seele ist es also, wo Sinnlichkeit und Vernunft,
Pflicht und Neigung harmonieren.» Diese seelische Schonheit ist eine grofB3-
artige Vollendung der Totalitit des Menschen, die reifste Frucht seiner Hu-
manitit. Sie ist Schillers Ideal der Freiheit. Doch — sie ist eine Idee und als
solche nie ganz erreichbar, aber ewiges Strebensziel. Es ist die vollendete
Schonheit und Harmonie, die der in den Olympos emporschwebende Herakles
erreicht hat und die die Kunst darstellen kann.

Beim sterblichen Menschen aber kommen immer wieder Augenblicke, wo
die Harmonie gestort wird, die Sinnlichkeit gierig ihr alleiniges Recht ver-
langt und im Affekt die Vernunft iiberstromt. Das Tier miiflte sich jetzt vom
Naturtrieb mitreillen lassen, der Mensch aber kann wollen, das erhebt ihn iber
das Tier: er hat die Wahl, die Entscheidungsméglichkeit. Der Wille ist mit der

452



Vernunft verbunden, und beim wiitenden Ansturm des Triebes kann der Wille
gemill der Forderung der Vernunft entscheiden und somit sittlich handeln.
Hier ist nun Schiller wieder ganz auf der Erde, beim lebenden, noch nicht ver-
klirten Menschen. In dieser Moglichkeit, die Triebe durch die moralische
Kraft zu beherrschen, zeigt sich die Geistesfreiheit des Menschen, die ihn
Gott-dhnlich macht. In diesem Sieg iiber die sinnliche Natur ist die Wiirde des
Menschen. Wohl ist die Harmonie der schénen Seele gestort, aber der Mensch
erhebt sich tiber den Affekt, ist zur erhabenen Seele geworden.

Das Ziel ist nach wie vor die Harmonie, die Aufgabe ein ewiges Streben
nach dem schénen Menschentum, das aber immer bereit sein muB3, in das et-
habene tiberzugehen, seine Geistesfreiheit auch gegeniiber den reilenden An-
griffen des leidenschaftlichen Affektes zu wahren.

Das Sehnsuchtsziel des um seine Totalitit ringenden Menschen ist also das
Schone. Nun erscheint vor Schillers Seele auch die Vision eines durch schone
Menschen gebildeten Staates, in dem alle harmonisch zusammenleben, kein
Unterschied mehr ist zwischen Einzelheit und Gemeinsamkeit. «Freiheit zu
geben durch Freiheit ist das-Grundgesetz dieses Staates.» Solches ist in der
wirklichen Welt auch nicht erreichbar, aber das Kunstwerk kann es gestalten,
wie das Kunstwerk ja selbst in seiner Organisation einem Staate gleicht, den
Schiller den isthetischen Staat nennt und den er der Franzésischen Revolution
entgegenhilt.

Der dsthetische Staat, die schoéne Seele: sie sind Sehnsuchtsziele der nach’
Harmonie verlangenden Seele Schillers, sie gehoren in ihrer Vollendung der
Ideenwelt an. Die Freiheit in der Harmonie der schonen Seele ist doch eher
ein Glicksfall, Zufall oder Gnade, Geschenk der Gotter. Beim erhabenen
Menschentum dagegen ist erst wahrhaft die Tat der menschlichen Freiheit,
hier erst gibt sich der Mensch selber das Gesetz und reif3t sich vom Naturzwang
los.

Von hier aus aber ist nur noch ein Schritt zum Tragischen. Wenn innere
Leidenschaft und Verkettung 4duBerer Umstinde den Menschen bestiirmen,
dann entsteht ein Leiden, das den ganzen sinnlichen Menschen erschiittert.
Jetzt, im Zustand hochster Qual, ist der Mensch vor die Entscheidung gestellt.
Jetzt kann er die moralische Unabhingigkeit, das freie Prinzip in sich herrschen
lassen. Er leistet Widerstand. Und wenn auch der ganze sinnliche Mensch vom
Leiden entstellt ist, so kann die verniinftige Person davon unbeeinflulit bleiben
und damit zeigen, daB ihre Seele den Sinn der Welt nicht aus dem Zusammen-
hang der Natur nimmt. Jetzt kann der Mensch seine wahre Freiheit beweisen:
in der Wahrung der verniinftigen Wertwelt, in der Bekenntnis zum Sitten-
gesetz. Die letzte Bewahrung zeigt er im Tode, denn die Freiheit ist wichtiger
als das Leben in dieser Welt. Sie kann nie das Letzte geben, der Sinn des Lebens
geht in ihr nicht auf. Das Letzte: die unbedingte Titigkeit in uns selbst, sie
allein iberwindet den Tod. « Jetzt wire es also um seine Freiheit getan, wenn

453



er keiner andern als physischen Kultur fihig wire. Er soll aber ohne Ausnahme
Mensch sein, also in keinem Fall etwas gegen seinen Willen erleiden. Kann er
also den physischen Kriften keine verhiltnismiBige physische Kraft mehr ent-
gegensetzen, so bleibt ihm, um keine Gewalt zu erleiden, nichts anderes iibrig
als ein Verhiltnis, welches ihm so nachteilig ist, ganz und gar aufzuheben und
eine Gewalt, die er der Tat nach erleiden mul}, dem Begriff nach zu vernichten.
Eine Gewalt dem Begriff nach vernichten, hei3t aber nichts anderes, als sich
derselben freiwillig zu unterwerfen. » Hier ist nun Schillers wahre Geistesart:
trotz allem Harmoniestreben, trotz allem Ernstnehmen der Welt weil3 er, daB3
sie nicht alles geben kann, daB sie nur das relativ Grofle zeigt. Immer wieder
treten Fille auf, wo sie nicht geniigen kann, wo ihre Gebrochenheit darauf hin-
weist, dal nur im Innern das absolut GrofBe ist, das, was den ewigen, gottlichen
Werten entspricht. Daher fiihlen wir uns frei beim Erhabenen, «weil die sinn-
lichen Triebe auf die Gesetzgebung der Vernunft keinen EinfluB3 haben». So
wird «das Gemiit unwiderstehlich aus dem Reich der Erscheinungen heraus in
die Ideenwelt, aus dem Bedingten ins Unbedingte getrieben». Das ist Schillers
letzte, hochste Freiheit. Uber alle Not und allen Tod hinaus triumphiert
der von der ewigen Idee getragene Geist tiber die Natur. Hier zeigt sich sein
Heroismus des Geistes.

Die Darstellung der schonen Seele, die in harmonischer Ausgeglichenheit
mit sich selbst eins ist, ist Sache der schénen Kunst. Das ins Unbedingte ge-
steigerte Menschentum, das sich im Tode die Freiheit erhilt, ist Sache der
tragischen Kunst. «Das Pathetische, kann man daher sagen, ist eine Inokula-
tion des unvermeidlichen Schicksals, wodurch es seiner Bosartigkeit beraubt
und der Angriff desselben auf die starke Seite des Menschen hingeleitet wird. »
Die tragische Kunst ist also fir den Menschen eine Art Schutzimpfung, die
ihn stark macht gegen die Schlige des Schicksals.

Um diesen Gegenstand kreisen denn alle Dramen Schillers nach der philo-
sophischen Zeit. — Die Wallenstein-Trilogie fithrt uns mitten in eine wild-
bewegte, leidenschaftliche, ereignisreiche Zeit der Geschichte, die Schiller aus
seinen historischen Studien bestens bekannt war. Der alles bewegende Mittel-
punkt des Werkes ist Wallenstein. Er will die Macht, damit ist er an die Erde,
an das Zeitliche gefesselt, er muB} in den geschichtlichen Gang der Dinge ein-
greifen. Die Grundlage seiner Macht ist das Heer, mit ihm will er die Gegen-
michte bekimpfen. Er will also der Gewalt Gewalt entgegenstellen, die Natur
als Natur beherrschen. Dies ist fir Schiller die realistische Art, den freien Wil-
len zu behaupten. Wallenstein ist Realist: er berechnet alle Mittel, beurteilt und
verwendet die Menschen und setzt sie ein in den Kalkil seiner Pline. Aber ist
er denn wahrhaft frei? Frei ist fiir Schiller der Mensch, der sich unter jeder Be-
dingung fiir das verntinftige, selbstgegebene Sittengesetz entscheidet: Freiheit
bedeutet Entscheidungsfreiheit. Die aber hat Wallenstein nicht. Nur in seiner
Brust ist ihm der Wille frei, kithn und frei ist nur das Wort, weil es die Tat

454



nicht ist. Sobald er heraustritt aus dem freien Reich der Moglichkeiten, ist die
Freiheit dahin. Wallenstein denkt die Tat, aber vollzieht sie nicht. Er spielt mit
der Moglichkeit, kniipft versuchsweise mit dem Feind an und muf} dann er-
leben, daB schon von da aus eine eigengesetzliche Weiterentwicklung im
Reiche der unbarmherzigen geschichtlichen Wirklichkeit einsetzt, die als
duBeres Verhingnis ihn nun zwingt. Seine einsame Entscheidung ist gar keine
eigentliche Entscheidung mehr: er gehorcht einfach dem Notzwang der Ereig-
nisse, die dem eisernen Gesetz der Determination folgen, nachdem er sie unge-
wollt entfesselt hat, Damit gibt es fiir ihn keine freie Entscheidung: man kann
nicht wihlen, man wird von der Schwungkraft der Ereignisse mitgerissen,
und es bleibt somit dem Menschen nichts anderes iibrig, als sich der Notwen-
digkeit anzupassen. Er kann den Gang der Dinge erforschen, berechnen, ihnen
eine giinstige Gelegenheit ablisten zur eigenen Handlung, die aber auch dann
noch mehr Vollzug dessen ist, was aus den tiefsten, dunklen Quellen der Natur
steigt. —

Aber die Freiheit ist doch die Spannfeder in Schillers Seele, wo bleibt sie
denn in diesem Drama, das als sein groBtes beriihmt ist? Max Piccolomini ist
der Triger der Freiheit im Wallensteindrama. Er ist ein in sich geschlossener
Mensch, Ehrfurcht und Liebe sind die bewegenden Krifte seines Innern. Nach
eigenem Gesetz ist er emporgewachsen zu schonem Menschentum. Sein Wesen
ist bestimmt durch die aus Harmonie entstandene Freiheit. — Da aber muf3
er die Erfahrung machen, daBl der Mensch, dem seine ganze Liebe und Ver-
ehrung gehort, ein Hochverriter ist. Damit ist er vor die Entscheidung ge-
stellt: er hat die Wahl zwischen dem Recht, das beim Kaiser ist, dem Sitten-
gesetz, das seine Vernunft frei bekennt, und Wallenstein, dem Verriter, wel-
chem seine Liebe, sein Gefiihl, der ganze sinnliche Teil seines Wesens gehoren,
der der Vater seiner Geliebten ist. Kann er wihlen? « Du kannst nicht wihlen!»
ruft ihm Wallenstein zu:

«Auf mich bis du gepflanzt, ich bin dein Kaiser,

Mir angehoren, mir gehorchen, das

Ist deine Ehre, dein Naturgesetz. »

Und Max?

«In mir ist Nacht, ich weil das Rechte nicht zu wihlen.
... Dal jetzt

Ein Engel mir vom Himmel niederstiege,

Das Rechte mir, das unverfilschte, schopfte

Am reinen Lichtquell, mit der reinen Hand!»

Aber kein Engel steigt vom Himmel, der Himmel ist in ihm selbst, aus ihm
muf} die Entscheidung kommen. Und sie kommt: obgleich die Sinne in Wal-
lensteins Banden sind, befteit sich die Seele blutend von ihm. Er entscheidet
sich fiir das Sittengesetz und damit fiir die hochste Freiheit. So gelangt er zum

455



erhabenen Menschentum und rettet damit die Wiirde des Menschen. Bei ihm
ist der Fall eingetreten, «wo das Schicksal alle AuBenwerke ersteigt, auf die
er seine Sicherheit griindete, und ihm nichts weiter tibrig bleibt, als sich in die
heilige Freiheit der Geister zu fliichten — wo es kein anderes Mittel gibt, den
Lebenstrieb zu beruhigen, als es zu wollen — und kein anderes Mittel, der
Macht der Natur zu widerstehen, als ihr zuvorzukommen und durch eine freie
Aufhebung alles sinnlichen Interesses, ehe noch eine physische Macht es tut,
sich moralisch zu entleiben». Damit aber hat sich die herrlichste Anlage in
der Menschennatur bewihrt, die Freiheit triumphiert iber Not und Tod: sie
triumpbhiert aber letztlich auch iiber Wallenstein: Max stirbt frei, Wallenstein
wird erschlagen.

Die Wallensteintragodie ist eine Geschichtstragodie im tiefsten Sinne des
Wortes. Aber noch in der scheinbar ausweglosen Bedringnis wird der Weg der
Freiheit gezeigt. Zugleich erscheint jedoch auch die tieftragische Einsicht, da3
am geschichtlichen Ort das Verlangen nach Freiheit immer wieder t6dlich sein
kann.

Der Mensch ist das Wesen, welches will, sagt Schiller; er hat zwei Arten,
seinen Willen gegen duBlere Gewalt durchzusetzen, «entweder realistisch, wenn
der Mensch der Gewalt Gewalt entgegensetzt, oder idealistisch, wenn er aus
der Natur heraustritt und den Begriff der Gewalt vernichtet», das heiB3t die
Gewalt dem Begriff nach vernichtet. « Eine Gewalt dem Begriff nach vernich-
ten, hei3t aber nichts anderes, als sich derselben freiwillig unterwerfen. »

In diesem Falle befindet sich Maria Stuart: jahrelang lebt sie in der Gefan-
genschaft, dann wird sie zum Tode verurteilt durch ein Gericht, das sie nicht
anerkennen kann, hingerichtet fir eine Tat, die sie nicht begangen hat — und
trotzdem ist sie frei. Sie unterwirft sich dem Urteil, um eine frithe, schwere
Blutschuld abzubiBen. Gott gibt ihr diese Moglichkeit, damit sie die Wiirde
ihres Menschentums retten kann. Maria war in ihrer Jugend ein triebhaft sinn-
liches, bestrickendes Wesen, hingerissen und hinreiend gerade durch ihre
glihende Leidenschaftlichkeit, aber sie war eben unfrei, die Gefangene ihrer
eigenen Leidenschaft. Wihrend der duleren Gefangenschaft vollzieht sich dann
der ProzeB der inneren Reinigung und Liuterung. So gelangt sie zu jener
letzten, seligen Freiheit, wo der Tod wie ihr eigenes Werk erscheint, wo sie
den Zwang aufgehoben, in sich aufgenommen und bejaht hat. Damit ist der
Schritt ins Ubersinnliche getan, und diesem innerseelischen Vorgang antwortet
die Kirche mit der erlésenden Aufnahme, wobei sie stellvertretend fiir die
ewige Ordnung steht. Dieses Mysterium bezeugt, daf3 die innere Freiheit des
Menschen der géttlichen Ordnung entspricht. Das Geschichtliche selbst wird
hier vom Dichter geliutert und emporgehoben zum Gleichnis fiir allgemein
giiltige Gesetze des Menschlichen und des Géttlichen. —

Und noch einmal wird die Begegnung der geschichtlichen Stunde und der
menschlichen Tat zum Gegenstand eines Dramas: im Wilhelm Tell. Das hier

456



dargestellte Volk hat bisher in naturhafter, naiv in sich geschlossener Freiheit
gelebt. Da wird es durch die gewalttitigen Ubergriffe des fremden Herren-
knechtes in dieser Freiheit bedroht. Alle Taten der tyrannischen Willkir sind
Eingriffe in die heiligsten Rechte der Menschlichkeit, die Urrechte des Men-
schen. GeBler ist die Verkorperung des rein Irdischen, der Macht, die mensch-
liche Freiheit und ewiges Recht vernichten will. Gegen diese Macht schlieBt
sich das Volk zusammen, das als Ganzes vor die Entscheidung gestellt ist. Auf
dem Riitli faBt es den EntschluB zur Selbsthilfe, damit hat es die Entscheidung
vollzogen, die aber nicht ein Akt der leidenschaftlichen Rache und Willkiir ist.
Dann erst sind die Eidgenossen frei, wenn sie sich dem selbstgegebenen Gesetz
unterwerfen. Im Schwur vollzieht sich dann der Ubergang von der naturhaften
zu der sittlich verniinftigen Verbindung. Ein ganzes Volk hat hier durch seine
Reprisentation die sittliche Entscheidung getroffen. Die Durchfithrung des
nun folgenden Kampfes fiir Freiheit und Recht ist seine sittliche Pflicht. Das
ist wohl eine geschichtlich politische Handlung, aber sie ist ganz auf das rein
Menschliche zuriickgefiihrt: immer geht es um Menschen, diein ihren sittlichen
Utrrechten verletzt sind und sie wiedergewinnen wollen und miissen.

Innerhalb der Volkshandlung vollzieht sich die Tellhandlung. Tell lebt an-
tinglich ganz in der privaten, rein menschlichen Sphire der Familie, in natur-
gegebener, schoner Einheit und Rechtlichkeit. Da wird er von GeBler verletzt:
der Befehl zum Apfelschuf3 ist der grausamste Eingriff in das heiligste Recht
des Menschen. Nun ist auch Tell als Einzelmensch vor die Entscheidung ge-
stellt, die schone Finheit ist gestort. Seiner Neigung nach mochte er ein schuld-
loses Leben in der Familie und der Natur, seine Pflicht aber ruft ihn auf, seine
Kinder vor der Rache des Tyrannen zu schiitzen. Plotzlich ist die Entzweiung
da, die ein Weiterleben wie bisher unméglich macht. « Das Erhabene verschafft
uns also einen Ausgang aus der sinnlichen Welt, worin uns das Schone gern
immer gefangen halten mochte. Nicht allmihlich, sondern plétzlich und durch
eine Erschiitterung rei3t es den selbstindigen Geist aus dem Netze los, womit
die verfeinerte Sinnlichkeit ihn umstrickte.» Im Monolog zeigt Tell, daB} es
ihm nicht um das Land geht, sondern um die Kinder, die Familie, die verletzte
Unschuld der Natur. Die Tat geht so nicht aus geschichtlich-politischen, vater-
lindischen Erwigungen hervor, sondern lediglich aus der rein menschlichen,
sittlichen Notwendigkeit. Tells Entscheidung ist eine sittliche Entscheidung
fiir Freiheit und Recht, die von Gott gegeben sind. Tell ist nicht der Repri-
sentant des Volkes, der stellvertretend fiir das Volk die notwendige Tat be-
geht. Als grofler Einzelner erlebt er gesteigert dasselbe, was das Volk als
Ganzes auch erlebt. Damit ist aber gerade gezeigt, daB seine Befreiungstat und
letztlich auch die des Volkes eine rein menschlich sittliche und nicht eine
Rachetat oder gar politischer Mozd ist.

Alle, das Volk und Tell, werden die Freiheit und die Einheit auf héherer
Stufe wiedergewinnen: von der naturgegebenen Einheit sind sie durch die

457



Entzweiung zu einer hoheren Gemeinsamkeit, zu einer sittlichen Gemeinschaft
emporgestiegen.

So hat Schiller nochmals ein Befreiungsdrama geschaffen. Aber welchen
Weg hat er von den «Riaubern» bis zu « Wilhelm Tell » zuriickgelegt! Die Mal3-
losigkeit ist iberwunden, die unbindige, entgrenzende Kraft hat die sittliche
Gegenkraft gefunden, die Anarchie ist gebannt durch die freie Unterwerfung
unter das selbstgegebene Gesetz. Nicht Rache ist das Gewerbe der Eidgenos-
sen; sie sind reife Menschen, die Mal3 halten. Wahre dullere Freiheit ist nur
moglich durch innere Freiheit, die sich selbst das Gesetz gibt. So wird der
Staat moglich, in dem das Grundgesetz ist, Freiheit zu geben durch Freiheit:
der idsthetische Staat. «Wilhelm Tell » ist nicht nur ein Befreiungsdrama, son-
dern wahrhaft ein Freiheitsdrama.

So hat Schiller noch einmal, trotz seinem Wissen um die tragische Gebro-
chenheit der geschichtlichen Welt, welches das Freiheitsstreben als tédlich er-
kannt hat, seine Vision der Harmonie, eines irdischen Reiches gottlicher Ord-
nung gestaltet, er hat das Reich seiner Sehnsucht auf die Erde gebannt. Ist ein
solches Reich der Ordnung in der Freiheit, der vollendeten Harmonie, ist
solche paradiesische Befreiung vom tragischen Gesetz der Geschichte auf der
wirklichen Welt moglich? — In dem am Anfang erwihnten Gedicht «Das
Ideal und das Leben» steigt nach einem Leben voll Tat und Not Herakles,
des Irdischen entkleidet, ein Gott, aufwirts und trinkt des Athers leichte
Liifte, und den Verklirten empfangen des Olympos Harmonien. So steigt
Maria Stuart nach einem Leben voll Schuld und Leid hinauf in das Freuden-
reich, um sich, ein schon verklirter Engel, auf ewig dem Géttlichen zu ver-
einen — so gelangen auch Tell und die Eidgenossen nach schwerer Tat in den
Zustand paradiesischer Freiheit und Gemeinsamkeit, in ein irdisches Paradies
gleichsam.

Wenn man das Tell-Drama neben die Wallenstein-Trilogie stellt, wird
deutlich sichtbar, daB3 das dramatisch-dichterische Werk gleich wie die philo-
sophischen Schriften dieses Doppelgesicht der Freiheit zeigt, das tief in Schil-
lers Geisteshaltung begriindet ist: die Sehnsucht nach der Erlosung aus der
irdischen Gebundenheit schafft beschworend die gottergleiche Harmonie, den
versohnenden absoluten Zusammenklang, die himmlische Freiheit des schénen
Menschen. Aber zugleich ist immer das Wissen um die Erde da, die solches
kaum gewihrt, die Menschen bindet und ihnen Freiheit nur im heroischen
Widerstand gegen die bedingenden, erdenschweren Michte 1ift: die Freiheit
des erhabenen, tragischen Menschen. So sehen wir Schiller in michtiger Be-
wegung «zwischen Gottes Himmel und Gottes Erde», und aus ihr hat er ein
Werk geschaffen, ein geistiges Reich, das die Wirklichkeit gestaltet, der Welt
Sinn und dem Menschen Wiirde gibt.

Zehn Jahre vor seinem Tode schreibt Schiller einen Plan tiber eine Fortset-
zung zu seinem Gedichte «Das Ideal und das Leben»: «Herkules ist in den

458



Olympos eingetreten, hier endet letzteres Gedicht. Die Vermihlung des Her-
kules mit der Hebe wiirde der Inhalt meiner Fortsetzung sein. Uber diesen
Stoff hinaus gibt es keinen mehr fiir den Poeten, denn dieser darf die mensch-
liche Natur nicht verlassen, und eben von diesem Ubertritt des Menschen in
den Gott wiirde diese Idylle handeln. Die Hauptfiguren wiren zwar schon
Gotter, aber durch Herkules kann ich sie noch an die Menschheit ankniipfen
und eine Bewegung in das Gemilde bringen. ...Denken Sie sich aber den
GenuB, lieber Freund, in einer poetischen Darstellung alles Sterbliche ausge-
l6scht, lauter Licht, lauter Freiheit, lauter Vermogen — keinen Schatten, keine
Schranke, nichts von dem allem mehr zu sehen — Mir schwindelt ordentlich,
wenn ich an diese Aufgabe — wenn ich an die Moglichkeit ihrer Auflésung
denke. Eine Szene im Olymp darzustellen, welcher hochste aller Geniisse!»
Diese Briefstelle gewihrt einen tiefen Blick in Schillers Innerstes: seine Seele
verlangte nach letzter Harmonie, nach vélliger, gottergleicher Freiheit. —
Aber der Plan blieb unausgefiihrt; Schiller floh nicht in den schattenlosen
Olymp, er blieb im Leben. Er fithrte den Kampf gegen dulleren Zwang, gegen
die Armut und gegen eine Krankheit, die sein Leben zum Martyrium machte;
er filhrte den Kampf gegen seine eigene zwiespiltige Seele, den Kampf gegen
den widerspenstigen Stoff seiner geschichtlichen Dramen, er fithrte den Kampf
gegen die Verzweiflung. Schiller verzweifelte nicht; aus seinem stindigen
Kampf ist ein mustergiiltiges Werk entstanden, ein Werk, das die Rechtferti-
gung des Menschen als freien geistigen Wesens mitten in der feindlichen
Furchtbarkeit der Natur und des geschichtlichen Lebens bedeutet. Dieses Werk
spricht iiber aller Not und Qual des Erdenlebens vom Triumph des freien
Geistes liber jeden Zwang.

Es zindet und lodert wie eine heilige Flamme mitten in unsere Zeit hinein.
Es zeigt ihr, daBl die Welt sinnlos und feindlich bleibt, wenn der Mensch ihr
nicht selbst einen Sinn gibt, da Gott fern und fremd bleibt, wenn er ihn nicht
sucht und glaubt. Drei Worte sind es, um die Friedrich Schillers Werk kreist:
Die Freiheit, die Tugend und Gott.

Die drei Worte bewahret euch, inhaltsschwer,
Sie pflanzet von Munde zu Munde,

Und stammen sie gleich nicht von aullen her,
Euer Inn’res gibt davon Kunde.

Dem Menschen ist nimmer sein Wert geraubt,
So lang er noch an die drei Worte glaubt.

Durch diese «Worte des Glaubens» gibt Schiller der Welt Sinn und Wert
und befihigt den gliubigen Leser, in Welt und Leben nach Erfiillung und
Vollendung zu streben. Alle seine groBen Werke sind Worte des Glaubens,
eine groBartige geistige Gestaltung unserer Welt, die Tat eines heroischen
Geistes.

49



	Schillers Idee der Freiheit

