
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 4: Mittelschulprobleme

Artikel: Die Gefährdung der humanistischen Bildung

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gefährdung der humanistischen Bildung

OLOF GIGON

Es versteht sich von selbst, daß man Atomkraftwerke bauen und die Quahtät
des Tafelobstes wissenschaftlich verbessern kann, ohne von humanistischer

BUdung auch nur das mindeste zu wissen. Man kann Schwerhörigkeit, Hunger
und Typhus wirksam bekämpfen ohne jemals die Namen Homer, Sophokles,
Piaton oder Horaz gehört zu haben. Über diesen Tatbestand zu diskutieren ist
vollständig überflüssig.

Daß weiterhin in einer Zeit, für die die Erhaltung des physischen Lebens,
die aUseitige Verbreitung und Mehrung des Wohlstandes und das Überleben
schlechthin zum höchsten und einzigen von jedermann vorbehaltlos
anerkannten Werte geworden ist, die humanistische Bildung vom Absterben
bedroht wird, liegt auf der Hand. Die unaufhaltsam rückläufige Entwicklung der
humanistischen Unterrichtsfächer an unseren Mittelschulen spricht eine
eindeutige Sprache. Und selbst wo dieser Rückgang aufgehalten zu sein scheint —
daraus auf einen allgemeinen Gesinnungswandel zu schließen, dürfte kaum
erlaubt sein. Denn gewiß herrscht Lehrermangel auch im humanistischen Sektor,
und die Schulen bemühen sich angestrengt, die Lücken zu stopfen; doch dies

hängt zunächst keineswegs mit einem vermehrten Interesse der jungen Leute
an der humanistischen BUdung zusammen, sondern einfach mit der Tatsache,
daß der Weg zu den wirkhch begehrten Berufen des Ingenieurs, des Physikers,
des Mediziners vorläufig noch von Gesetzes wegen über ein gewisses Quantum
humanistischen Unterrichtes führt. Die humanistischen Diszipbnen als solche
sind unbestreitbar das, was der Mann von der Straße als «brotlose Künste» zu
bezeichnen pflegt. Nüchtern betrachtet war dies nie anders. Denn sie sind durchaus

unfähig, Dinge zu produzieren, die dem Manne von der Straße nützlich
zu sein vermöchten. Wir wollen nicht vergessen, daß es aufs Ganze gesehen nur
zwei bürgerliche Berufe gibt, die dem humanistisch Gebildeten von vornherein
nahestehen. Es ist der Beruf des Lehrers auf allen Stufen und der Beruf des

Journalisten. Doch eigentümhch genug stehen gerade diese beiden Berufe
unter einer ganz besonderen Problematik : es verbindet sich in ihnen eine

einzigartige geistige Ausstrahlungsmöglichkeit mit einer ebenso ungewöhnlichen
Labilität der sozialen SteUung und inneren Struktur. Es sind zwei Berufe, die

es in einem sehr wesentbchen Sinne besonders schwer haben und die darum
voUständig jener elementaren Attraktivität entbehren, die heute etwa den Beruf
des Maschineningenieurs oder des Physikers auszeichnet. Doch dies ist hier
nicht weiter auszuführen.

393



Es bleibt dabei, daß es in der heutigen Zeit nicht schwierig ist, Mehrheiten
zu finden, die für eine massive Reduktion des humanistischen Unterrichts und
damit zwangsläufig auch der humanistischen Bildung überhaupt plädieren.
Diese Mehrheiten gab es, geschichtlich gesehen, vermutlich schon immer:
bloß figurierten sie in früheren Jahrhunderten als die StiUen im Lande, während
sie sich heute stürmisch und mit größtem Selbstbewußtsein zum Worte melden
und dementsprechend zumeist als die Hüter der wahren fortschritthchen
Tendenzen unseres dynamischen Zeitalters gefeiert werden.

AUerdings gibt es nun auch Leute, die sich mit diesem Zustand nicht
abfinden wollen und der Überzeugung sind, die Dinge Ueßen sich nicht so einfach
erledigen, wie es uns die zahUosen Techniker der Lebenserhaltung glauben
machen möchten. Sie versuchen, Argumente für den Wert der klassischen Bildung
zusammenzubringen, ein lobenswertes Unternehmen gewiß, das aber aus zwei
Gründen nicht immer befriedigt: die Analyse der Ursachen des heutigen Ver-
faUs der humanistischen Bildung bleibt an der Oberfläche, und die Argumente
ermangeln dementsprechend der notwendigen Überzeugungskraft.

Es sind vor aUem zwei Argumente, die gerne und häufig zugunsten der
humanistischen Bildung ins Feld geführt werden. Von ihnen sei zunächst kurz
die Rede.

Erstens wird darauf hingewiesen, daß die humanistische Bildung der
Verschönerung und Bereicherung des menschbchen Lebens diene. Sie verschaffe
ihm einen Glanz und eine innere Weite, die es sonst nicht besäße. Der Umgang
mit den großen Gestalten des klassischen Altertums mag dann in einem
ähnlichen Sinne erhebend und erfrischend wirken wie der Umgang mit Werken
etwa der Musik oder der Malerei.

Nun ist sich in der Tat schon die altgriechische Ethik vollkommen klar
darüber gewesen, daß der Mensch einer wohlabgewogenen Mischung von
strenger Arbeit und edler Erholung bedürfe, um seiner Bestimmung gemäß
existieren zu können. Daß die Welt des Humanismus in einem eminenten Maße

geeignet sein kann, solche edle Erholung zu verschaffen, wird niemand
bestreiten. Bloß trägt dieses Argument nicht sehr weit. Es rechtfertigt nicht
ausreichend den Eifer und geistigen Aufwand, den die Verteidiger des Humanismus

in ihrer Sache zu entfalten für notwendig halten. Es ist unbehaghch, den
Humanismus mit seiner Tradition auf eine der vielen Möghchkeiten sonntäglicher

Unterhaltung und Erbauung zu reduzieren.
Zweitens wird geltend gemacht, der Umgang mit den klassischen Sprachen

Griechisch und Latein bedeute eine unentbehrliche Erziehung des jungen
Menschen zu klarem Denken und zu korrektem sprachlichem Ausdruck. Dieses

Argument hat zweifellos mehr Gewicht als das erste.
Was das klare Denken angeht, so ist freilich eine nähere Bestimmung dessen,

was darunter verstanden werden soll, unumgänglich. Denn eine Schule
methodisch sauberen Denkens zu sein, beanspruchen mit gutem Rechte auch an-

394



dere Disziplinen, vor allen anderen die Mathematik, die aus eben diesem
Grunde seit der Zeit Piatons bis heute als das Modell aller Wissenschaftlichkeit
schlechthin gilt und einen unvergleichlichen Einfluß ausübt. An Klarheit in
diesem Sinne kann es die Wissenschaft vom Altertum mit den mathematischen
Wissenschaften keineswegs aufnehmen. Eher ließe sich sagen, daß sich die
Antike durch eine spezifische Ursprünglichkeit in der Formulierung der mit
dem Menschsein konstitutiv gegebenen Probleme auszeichnet. Unter
«Ursprünglichkeit » verstehen wir dabei nicht, daß die Dinge zum ersten Mal und
auf die einfachste und am leichtesten faßliche Weise gesagt worden wären. Wir
meinen damit vielmehr die Fähigkeit, die Totalität und die der Sache nach
entscheidenden Elemente eines Problems so zu umgreifen, wie es eine ans einzelne
sich verlierende und von vorübergehenden Sympathien und Antipathien
gesteuerte Forschung nicht vermag. Um nur zwei Beispiele zu nennen: Piaton
und Aristoteles haben bestimmte Formen und Möglichkeiten des politischen
Daseins mit einer Objektivität beschrieben, die unerreicht geblieben ist. Man
wird auch behaupten dürfen, daß dieselben Philosophen die zentralen
Artikulationen des Erkenntnisproblems sachgerechter erfaßt haben als die neueren
Jahrhunderte. Blicken wir in eine andere Richtung, so hat die Antike immerhin
eine Anzahl Verse hervorgebracht, deren Gültigkeit jedem evident ist, der

überhaupt für dergleichen Dinge ein Organ besitzt. Soviel zur Ursprünglichkeit
der Antike.

Nicht geringer ist ihre Bedeutung allerdings im Bereich der Erziehung
zum rechten Gebrauch der Sprache.

Was man die Gefährdung der europäischen Kultur im ganzen nennen
muß, hat, wie mir scheint, im gegenwärtigen Zustand der Sprache ein besonders

deutliches Symptom. Verwundern kann dies kaum. Nur der Naive kann
glauben, daß eine Kulturpolitik, die nicht bloß den eigentlichen Analphabetismus

mit Stumpf und Stiel ausrottet, sondern darüber hinaus jedermann, vom
Staatsmann bis zum Hilfsarbeiter, vom Greis bis zur Primarschülerin dazu

einlädt, sich publizistisch zu äußern, ohne umwälzenden Einfluß auf die

Sprache zu bleiben vermöchte. Ich denke dabei weniger an die von den

Deutschlehrern oft und mit Recht beklagte Verwilderung der Sprache:
Verarmung des Vokabulars, Verkümmerung der Syntax, Einströmen überflüssiger
Fremdwörter und dergleichen. Weit bedenklicher ist, wie mir scheint, der
ungeheure Verbrauch der sprachlichen Mittel. Es gibt sehr viele Worte, die ihre
Lebendigkeit nur bewahren, wenn sie selten, behutsam und nur von den

wenigen, die wirklich wissen, was sie bedeuten, verwendet werden. Wenn aber

jeder Bürger auf der Autostraße «im Innersten erschüttert» und «von einem

tragischen Verhängnis verfolgt» wird, wenn er «in die Tiefen seiner Seele

lotet » und « sich zur Freiheit aufgerufen weiß », dann beginnt die Sprache sich
in einem sehr präzisen Sinne zu zersetzen. Es liegt in der Natur der Sprache,
daß sie ohne bildhafte Wendungen nicht auskommt. Wenn aber alle klaren

395



Begriffe in einem Meere tiefsinniger und gemütswirksamer Metaphern ertrinken,

dann zerstört dies die Substanz der Sprache und des Denkens selbst. Es

gibt sogar Bücher zeitgenössischer Philosophie, die in einem derartigen Feuerwerk

der Superlativa und empfindungsgeladener Bilder schwelgen, daß der
Leser, der noch einigermaßen zu wissen glaubt, was eine sachgerechte Darlegung

ist, sich nach kurzer Zeit voU Ekel abwendet. Die Tatsache, daß im
heutigen Zeitalter der Fundamentaldemokratie fast jedermann fähig ist,
beliebig jene Begriffe zu manipuUeren, deren sich früher nur die großen Theologen,

Philosophen und Dichter in seltenen Augenblicken bedient haben, führt
auf die Dauer zu geistigen Vergiftungen, deren Gefährlichkeit man nicht
unterschätzen soUte. Ich möchte meinen, daß in dieser Situation der Umgang mit
einer Kultur, in der von verhältnismäßig wenigen verhältnismäßig weniges
geschrieben wurde, ungemein heilsam sein dürfte. An den Werken der antiken
Literatur läßt sich paradigmatisch erkennen, worin sich der rechte Gebrauch
der Sprache von ihrem Mißbrauch unterscheidet.

Doch auch dies reicht nicht aus, die humanistische Bildung zu begründen.
Wir müssen uns eingestehen, daß die Gefährdung des Humanismus nur ein
Teilaspekt einer Krise ist, die die Dimension der Geschichtlichkeit im ganzen
bedroht. Denn unsere Zeit ist unter anderem dadurch charakterisiert, daß sie
mit einem seltsamen Fanatismus meint, die Gestaltung der Zukunft gegen die
Belehrung durch die Vergangenheit ausspielen zu müssen. Sie hebt es, zwei
Menschentypen zu konstruieren, von denen der eine als « die ewig Gestrigen »

ängstUch an der Vergangenheit klebt, während der andere, wagemutig allem
Neuen aufgeschlossen, an einer behaglichen Zukunft für die ganze Menschheit
arbeitet. In dieser Antithetik hegt der wahre Grund dafür, daß heute unsere
geschichtliche Vergangenheit (also auch die Welt der Antike) Stück um Stück
aus unserm gegenwärtigen Leben eliminiert und in eine Sammlung von
Museumsstücken, mit denen sich die Spezialisten befassen mögen, verwandelt
wird.

Diese Antithetik und die daraus sich ergebende grundsätzhche Entwertung
der geschichthchen Dimension muß in den Mittelpunkt aller Diskussion über
den Humanismus gesteUt werden. Wir können nun allerdings hier nicht eine

Geschichtsphilosophie entwickeln. Es ist hier nicht der Ort dazu, und außerdem

läßt sich die betrübliche Feststellung nicht vermeiden, daß die Fachphilosophie

in diesem Punkte nur äußerst wenig Beistand zu leisten vermag. Die
philosophische Analyse der Geschichtlichkeit ist bisher über eine Reihe
summarischer Entwürfe nicht hinausgekommen. Eine tragfähige Geschichtsphilosophie

fehlt noch, was die Aufgabe einer fundierten Behandlung des Problems
der humanistischen Bildung (die eine geschichtliche Bildung im eminenten
Sinne ist) nicht gerade erleichtert.

Wir beschränken uns hier darauf, die These aufzusteUen, daß zum Wesen
des Menschen nicht nur ein spezifisches Verhältnis zur umgebenden Natur,

396



sondern auch ein solches zur geschichtlichen Vergangenheit gehört. Beizufügen

ist sofort, daß mit der Natur jeder einzelne täghch konfrontiert wird, da

ja das physische Leben des einzelnen an der sicheren Beherrschung der Natur
hängt : das Verhältnis zur Vergangenheit bleibt dagegen für die überwiegende
Mehrheit der Menschen ein durchaus unausgesprochenes, unbewußtes und un-
befragtes. Das physische Leben vermag sehr wohl zu gedeihen, ohne daß man
sich Klarheit darüber verschafft, wie weit das eigene Verhalten von geschichthchen

Faktoren, also von Traditionen aller Art bestimmt wird. Ohne
Traditionen existiert kein Mensch. Doch diese Traditionen bewußt zu machen, ihnen
ausdrückhch den Status der Autorität zuzuerkennen (Autorität gehört ja zu
den spezifisch historischen Kategorien), sich also von der Vergangenheit
belehren zu lassen, ist vermutlich zu aUen Zeiten die Angelegenheit weniger
gewesen, eben jener wenigen, denen unter Umständen die Treue zur eigenen
geschichthchen Vergangenheit wichtiger war als das physische Überleben. Diese

wenigen haben heute indessen die größte Mühe, Gehör zu finden. Wer heute

spricht, sind zumeist die Wortführer der vielen, die sich über ihre eigene
Bindung an das Geschichtliche nicht klar sind und nicht klar zu werden wünschen
und darum zu dem Schlüsse neigen, der Umgang mit der Geschichte könne

überhaupt entbehrt werden: ja, es sei sogar unerwünscht, sich der Vergangenheit

zuzuwenden, weil damit Kräfte vergeudet würden, die man besser der
unbeschwerten Gestaltung einer von Jahr zu Jahr erfreulicheren Zukunft zugute
kommen lasse.

Diese in unserer Gegenwart allen Museen und historischen Filmen zum
Trotz rasant gewordene Destruktion des Geschichtlichen hat nun allerdings
nicht bloß eine Ursache. Sie resultiert aus einer ganzen Reihe von Komponenten,
die man gut tut, so klar als möglich auseinanderzuhalten.

Ich nenne und charakterisiere die wichtigsten in aller Knappheit. Da ist
zunächst das, was ich die Egalisierung des geschichtlichen Raumes nennen
möchte. Es ist gute theologische Lehre, daß aUe Menschen, Zeiten und Völker
in einem ganz bestimmten Sinne vor Gott gleich sind. Daran gibt es nichts zu
rütteln. Aber daß sie vor Gott gleich sind, bedeutet in keiner Weise, daß sie

auch vor der Geschichte gleich sind. Es bedeutet durchaus nicht, daß

geschichtlich betrachtet allen Menschen, Völkern und Zeiten gleiches Gewicht
zukommt. Es gibt Menschen und Völker, die Geschichte machen und solche,
die in einem Zustand relativer Geschichtslosigkeit leben. Es gibt schöpferische
und bloß nachahmende Zeiten und Völker. So vorsichtig man mit der
metaphorischen Anwendung biologischer Kategorien im Felde der Geschichte
auch sein wird, es ist dennoch kaum zu verkennen, daß es in einem und
demselben Volke Epochen des intensivsten geschichthchen Lebens ebenso gibt wie
Epochen des Absterbens, des Rückzugs der Geschichte. Auf solchen Tatsachen
beruhen ja die geschichtlichen Kategorien des Vorbildlichen, des Klassischen,
der Autorität.

397



Wenn aber an die Stelle dieser Betrachtungsweise die totale Egalisierung
tritt, geht das die Geschichte als Geschichte konstituierende Moment verloren.
Wenn wir dazu aufgefordert werden, allen Epochen und Völkern dasselbe
Interesse entgegenzubringen und die Geschichte Italiens nicht grundsätzlich
für wichtiger zu halten als die Geschichte Borneos oder Kameruns, dann ist
das unvermeidliche Ende die Gleichgültigkeit aller vergangenen Dinge; die
Geschichte erstarrt zu einer unabsehbaren Reihe stramm aufgestellter
Zinnsoldaten. Die heute so oft erhobene und so ansprechend klingende Forderung,
Geschichte müsse nunmehr als Menschheitsgeschichte gefaßt werden, wobei
jeder der fünf Kontinente den Anspruch auf ebenbürtige Würdigung seiner
Geschichte besitze, zerstört den Sinn der Geschichtlichkeit überhaupt und
wird, falls sie sich durchsetzen sollte, enden wie alle derartigen gutgemeinten
Universalismen: in der vollendeten Langeweile einer primitiven Geschichts-
losigkeit — die sich übrigens als Dauerzustand gar nicht wird behaupten lassen.

Eine zweite Komponente ist der eben genannten sozusagen komplementär.
Es besteht der Eindruck, daß wir heute an einem Einschnitt in der geschichtlichen

Entwicklung stehen, der so radikal ist wie keiner zuvor. Seit zweihundert

Jahren befindet sich die Menschheit, so wird argumentiert, im Beginn
einer vollkommen neuen Kulturphase. Sie ist aller früheren Geschichte derart
inkommensurabel, daß die Befassung mit den Jahrtausenden vor der
Aufklärung und der Französischen Revolution sich im Grunde nicht mehr lohne.
Zumal die griechische und römische Antike habe, so heißt es, unter so
vollkommen anderen Bedingungen des Lebens gestanden, daß ihre Literatur für
uns nur noch einen musealen Wert besitze. Denn mit dem wissenschaftlich-
technischen Zeitalter, in dem wir leben, lasse sich keine frühere Epoche der
Menschheitsgeschichte auch nur von ferne vergleichen.

Es muß natürlich zu denken geben, daß in diesem Punkte zwei so verschiedene

SchriftsteUer wie der soziologische Progressist R. F. Behrendt und der
Philosoph Karl Jaspers einer und derselben Meinung sind. Sie vertreten damit
offensichtbch nicht bloß sich selbst, sondern ein beachtliches Stück der öffentlichen

Meinung schlechthin. Daß sie beide ihrer persönhchen Herkunft nach
zu ursprünglicher Geschichthchkeit keine innere Beziehung haben, ändert am
repräsentativen Charakter ihrer These nichts.

Wie aber steht es mit der Richtigkeit dieser These? Zweifellos hat mit der
Radikahsierung des demokratischen Prinzips, seinem Sieg in aUen Bereichen
des Lebens und der damit unlösbar verknüpften stürmischen Entwicklung von
Naturwissenschaft und Technik, endhch mit dem Abbau aller theologischen
und philosophischen Positionen zugunsten einer planmäßigen Verbesserung
der materiellen Lebensbedingungen in aller Welt (jene werden endgültig, wie
es scheint, zur Privatangelegenheit, diese zum öffentbchen Anhegen par
excellence) etwas Neues begonnen. Ob dies jedoch unserer Gegenwart das Recht
gibt, sich als die Drehscheibe der gesamten Weltgeschichte zu empfinden, so

398



daß wir glauben dürfen, aus einer endgültig abgetanen Vergangenheit in eine

Zukunft von kaum ausdenkbarer Neuheit hinüberzuschreiten, dies dürfte doch
wohl zum mindesten eine offene Frage sein. Daß sich ein Zeitalter durch ein

pathetisches Selbstbewußtsein auszeichnet, ist schließlich auch schon in
früheren Jahrhunderten vorgekommen. Schon dies muß zur Vorsicht mahnen.
Die Aufgabe, möglichst genau zu umgrenzen, welches an der Situation der

Gegenwart die neuen und welches die konstanten Elemente sind, läßt sich
nicht mit Schlagworten erledigen. Es kann sehr wohl sein, daß mit der
Französischen Revolution durchaus nicht etwa ein neuer Menschentypus entstanden

ist, sondern lediglich in der gesamten Breite der seit jeher vorhandenen menschlichen

Möghchkeiten andere Dinge in den Vordergrund getreten sind als in
früheren Zeiten. Es kann ebenfalls sein, daß die gegenwärtigen Akzentsetzungen

durchaus nicht endgültiger, sondern ebenso vorübergehender Natur sind
wie aUe Akzentverschiebungen in der vergangenen Geschichte. Freibch kommt
an dieser Stelle der Begriff der Unausweichlichkeit der geschichtlichen
Entwicklung ins Spiel. Es wird geltend gemacht, daß es unmöghch sei, «das Rad
der Geschichte zurückzudrehen», und was dergleichen Floskeln mehr sind.

Diese unausweichliche Entwicklung pflegt man in zwei Dingen zu sehen:
einmal in der immer vollständigeren Manipulierbarkeit der Natur durch die

Technik, einer Manipulierbarkeit, der weder die menschliche Seele auf der
einen, noch unser Sonnensystem auf der andern Seite entrückt zu sein scheinen ;

sodann im Fortschreiten aller Völker der Erde zur Unabhängigkeit, zu
parlamentarischer Demokratie und modernen Wirtschaftsformen, die jedermann ein

menschenwürdiges Dasein garantieren. In dieser zweiten Entwicklung ist
impliziert der unwiderrufliche Untergang aller Imperialismen und insbesondere
das Ende der Hegemoniestellung Europas, von der der durchschnittliche
Publizist gerne annimmt, daß sie schon zur Zeit der alten Griechen und Römer
begonnen habe. Von der pohtischen Hegemonie Europas ist aber die geistige
Sonderstellung der europäischen humanistischen Tradition kaum zu trennen.
Darum pflegt auch an diese Tradition die Aufforderung zu ergehen, die
Zeichen der Zeit zu erkennen, «von ihrem Piédestal herunterzusteigen» usw. Es

fehlt nicht an Predigern, die glauben, die Vertreter der europäischen humanistischen

Tradition von höchster Warte aus dringend ermahnen zu müssen,
ihren Hochmut fahren zu lassen und einzusehen, daß Europa seine Rolle als

politischer und geistiger Mittelpunkt der Welt endgültig ausgespielt habe. Wir
dürfen uns keine Illusion darüber machen, daß durch diese in der Publizistik
zuweilen fast täglich wiederholten Versicherungen eine Atmosphäre geschaffen
wird, die für das Weiterleben der humanistischen Tradition und Bildung
schlechthin tödhch ist.

Denn die Wirkung dieser Anschauungen ist sehr groß, auch wenn für den
nüchternen Beobachter der in solchen Predigten sich ausbreitende Masochismus

des sich selbst erniedrigenden Europäers zuweilen fast pathologische Züge

399



trägt — und auch wenn es sonderbar anmutet, daß das Dogma der
Unausweichlichkeit der Entwicklung meist von Leuten gelehrt wird, die auf die
Wissenschaftbchkeit und Realistik ihres Denkens ungemein stolz sind. In
Wahrheit liegen die Dinge gar nicht so einfach. Die Unausweichlichkeit der

Entwicklung ist keine Tatsache, sondern ein Glaubenssatz, nicht mehr und
nicht weniger. Die technische Entwicklung mag noch eine Weile weitergehen
wie in den vergangenen Jahrzehnten. Die von ihr ausgehende Faszination
dürfte mit der Zeit abklingen, und die Entwicklung selbst wird ihr Ende finden
in dem Augenblick, in dem der archimedische Punkt außerhalb aUer

Manipulierbarkeit, der allem Manipulieren erst seinen Sinn gibt, verloren geht. In
dem Augenblick wird die Technik nur noch selbstmörderisch. Was die pohtische

und kultureUe Entwicklung angeht, kann meiner Überzeugung nach von
einer Unausweichbchkeit im skizzierten Sinne keine Rede sein. Es ist natürhch
hier nicht der Ort, um politische Perspektiven zu diskutieren. Bedenkt man
aber, welches Maß an offenkundigen Ressentiments und reinem Wunschdenken

im Dogma selber steckt und wie viele Faktoren die Entwicklung in eine

von den Dogmatikern in keiner Weise vorgesehene Richtung ablenken können,

so wird man der Behauptung, Europa und die europäische Tradition hätten

ihre Rolle endgültig ausgespielt, mit der größten Skepsis entgegentreten.
Es kann sehr wohl ganz anders herauskommen. Es können geschichtliche
Situationen eintreten, für die die humanistische Tradition sich im vollen Sinne
dieses Wortes bereithalten muß.

Es sind weiterhin zwei Komponenten zu beachten, die uns über das soeben

Gesagte hinweg zum ersten Punkte zurückführen. Sie betreffen aber nicht den
Charakter der Geschichte selbst, sondern besondere Eigentümhchkeiten der
Geschichtswissenschaft, von der die klassische Altertumswissenschaft ein Teil ist.

Einmal wird man behaupten dürfen, daß es so etwas wie historische Größe

gibt, auch wenn es nicht leicht zu sagen ist, worin sie im jeweiligen Falle
besteht. Es gibt Dimensionen des Wollens und Vollbringens, die über das

Gewöhnliche hinausragen: unvoreingenommene Betrachtung des Geschichtsverlaufs

hat dies schon immer gewußt. Die Geschichtswissenschaft wiederum hat
(neben anderem) eine kritische Aufgabe. Es ist an ihr, nachzuweisen, daß längst
nicht alles groß ist, was sich selbst für groß hält oder von anderen für groß
gehalten wird. Zahlreiche Erfolge beruhen auf dem Zufall glückUcher
Umstände, und ebenso zahlreiche Programme erstreben in Wahrheit viel banalere
Ziele als sie zu erstreben vorgeben. Dies gilt im Felde der Geistesgeschichte
genau so wie im Felde der politischen Geschichte. Die Geschichtswissenschaft
hat da von Fall zu FaU die notwendigen Korrekturen zu vollziehen. Soweit ist
alles in Ordnung. Wenn jedoch die Geschichtswissenschaft sich dazu verleiten
läßt, grundsätzlich nur noch Kritik zu üben und grundsätzhch von der
Annahme auszugehen, daß alle Größe bloß eine Fassade sei, die es einzureißen

gelte, dann überschreitet sie die Grenzen ihrer Aufgabe und ruiniert sich

400



schbeßUch selbst. Die Destruktion eingebildeter Größe hat nur einen Sinn,
wenn daneben die wirkhche Größe um so heUer ins Licht tritt. Seit anderthalb

Jahrhunderten hat indessen die Historie ihr Geschäft sehr häufig im reinen
« Desillusionieren » und « EnthüUen » gesehen und in nichts anderem. Die
Psychologie wird mobihsiert, um zu zeigen, daß hinter den erstaunhchen Leistungen

nichts anderes stehe als die banale Begierde nach Macht, Geld oder Genuß.
Wenn aber diese Entlarvung das einzige ist, was die Geschichtswissenschaft
anzubieten hat, dann macht sie sich selbst sehr rasch überflüssig. Denn um zu
erfahren, welchen Einfluß jene Begierden ausüben können, bedürfen wir der
Geschichte nicht; da genügt es, in unser eigenes Innere hineinzublicken. In
anderer Richtung wird die Soziologie aufgeboten, um zu beweisen, daß die
treibenden Kräfte in der Geschichte gar nicht die einzelnen sind, sondern die

Gruppen, die Völker, Schichten und Klassen, die zu agierenden Potenzen

hypostasiert werden. Auf diesem Wege verfällt die Geschichtswissenschaft
einer Mythologie, die ebenfalls sehr bald uninteressant wird, da sie nichts
anderes fertig bringt, als das geschichtliche Wollen des einzelnen abzutöten.

Die aufklärerische Tendenz hat dort einen eminenten Sinn, wo es notwendig
wird, unehrliche Propaganda und rhetorisches Geschwätz zu überwinden.
Aber sie hat ihre Grenzen. Wo diese nicht respektiert werden, zerstört sie nicht
bloß die Geschichtswissenschaft, sondern unser Verhältnis zum geschichtlich
Vergangenen überhaupt. Denn wozu sollen wir uns mit Menschen befassen,
die auch nichts anderes gewesen sind «als du und ich»?

Eine nicht ganz unbedenkhche Rolle spielt weiterhin der Begriff der

Wahrheitserforschung, wie er der modernen Wissenschaft zugrunde hegt. Er besagt,
daß der wissenschaftlichen Forschung nach keiner Richtung Grenzen gesetzt
sind und gesetzt werden dürfen. Alles ist wissenswert, und es gibt keinen
Gegenstand, der nicht methodisch und wissenschaftlich untersucht werden kann,
Die Frühstücksgewohnheiten der 25jährigen männlichen Bevölkerung des

Unterwalbs können genau so wissenschaftlich erforscht werden wie die
Reaktionen bestimmter tropischer Fische auf bestimmte Gifte oder der Gebrauch
des Konjunktivs imperfect! beim spätlateinischen Dichter Sidonius Apolhnaris.
Auf dieser Ebene kann die Zahl der möglichen wissenschaftlichen Probleme
ins Unendbche vermehrt werden. Dies war übrigens schon der antiken
Wissenschaft vöUig bekannt. Die uns unter dem Namen des Aristoteles überbefer-
ten Sammlungen naturwissenschafthcher Probleme zeigen, daß da schon eine

Aufspaltung und Multiplikation der Fragen im Gange war, die prinzipieU
beliebig fortschreiten konnte. Wissenschaftlich befragbar ist alles.

Doch irgendwie scheint in dieser klaren und einfachen Exegese des Begriffs
der Wahrheitserforschung ein Fehler zu stecken, genauer gesagt wohl ein
doppelter Fehler. Nicht ohne Grund beschleicht uns ein intensives Unbehagen,
wenn die Naturwissenschaften zu Forschungen vorstoßen, die es zu guter
Letzt irgendeinem Techniker ermöghchen, ganze Völker zu vernichten. Und

401



bei den geschichthchen Wissenschaften entsteht ein Unbehagen anderer Art,
wenn Forschungen unternommen werden, deren Zusammenhang mit den

Grundfragen des menschbchen Seins so dünn ist, daß er nur noch von einem
sehr geübten Auge wahrgenommen werden kann. AUgemein gesagt erhebt
sich die Frage, ob es nicht vielleicht Forschungen gibt, deren Verantwortbar-
keit auf der einen, deren Relevanz auf der andern Seite bezweifelt werden kann.
Wir befinden uns wiederum an einer Stelle, an der wir das Versagen der
modernen Philosophie auf das lebhafteste bedauern müssen. Denn sie müßte das

Problem untersuchen, ob die Wissenschaft der Gegenwart sich die Dinge
tatsächlich so leicht machen und schlankweg erklären darf, die Kategorien des

Guten und Bösen, des Wichtigen und Unwichtigen hätten in ihrem Bereiche
einfach nichts zu suchen.

Lassen wir hier die Naturwissenschaften auf sich beruhen. Es ist ihre Sache,
mit dem sittlichen Problem der Atomforschung fertig zu werden. Im Felde der
geschichtlichen Wissenschaften ist das Problem der Verantwortbarkeit weniger
akut — oder scheint doch weniger akut zu sein. Um so schwerer wiegt hier
die Frage nach der Relevanz. Es kann hier ein Ausmaß der Speziabsierung
auftreten, das störend und diskreditierend wirkt. Ich beeile mich freibch,
beizufügen, daß es sich da um eine sehr schwierige Frage handelt, die sich weniger
als viele andere mit einer klaren Formel erledigen läßt. Denn wenn allzu große
Spezialisierung ein Moment des Bedenklichen an sich hat, so ist es genau so

bedenklich, das Spezialistentum summarisch zu verurteilen und von der
Wissenschaft zu verlangen, daß sie sich nur mit jenen Problemen abgebe, die der
jeweihge Sprecher für besonders interessant und wichtig hält. Was uns hier
fehlt, ist eine philosophische Lehre der Wissenschaft und ihrer Aufgaben. So

lange die Philosophie uns eine solche nicht liefert, bleibt uns Laien nur übrig,
zu konstatieren, daß es für unser inneres Verhältnis zur Vergangenheit, also
auch für das Leben der humanistischen Bildung irgendwie unbekömmlich ist,
wenn die geschichtliche Wissenschaft im aUgemeinen und die Erforschung des

klassischen Altertums im besonderen die Kategorie des Wichtigen und
Unwichtigen aUzu sorglos beiseite schiebt.

Es verbleibt der Betrachtung eine fünfte und letzte Komponente, die zu der
heutigen Gefährdung der humanistischen Bildung geführt hat. Es ist der
ungeheure Druck, den die Methodik der Naturwissenschaften auf diejenige der
Geisteswissenschaften ausübt. Ich deutete schon an, daß seit den Zeiten Piatons
die Mathematik nicht aufgehört hat, als Modellwissenschaft zu wirken : sie

ermöglicht exakte Aussagen und liefert Ergebnisse von zwingender Gültigkeit
und universaler Einsehbarkeit wie keine andere Wissenschaft. Mit dem 17.

Jahrhundert kommt das Experiment dazu als Ausdruck der Tatsache, daß das

eigentliche Objekt der Naturwissenschaft die sich wiederholenden Vorgänge
sind, beziehungsweise dasjenige, was an den Vorgängen sich wiederholt und
was der Mensch künsthch zur Wiederholung bringen kann. Methodisch er-

402



öffnet dies einzigartige Möglichkeiten der objektiven Kontrolle einer Aussage,
sachlich schafft das Experiment die Basis der modernen Technik.

Daß Wissenschaften dieses Typs eine gewaltige Anziehungskraft entfalten,
versteht sich von selbst. Darüber hinaus gelten sie als Inbegriff aller
Wissenschaftlichkeit überhaupt. Es genügt hier etwa darauf hinzuweisen, daß der
Begriff der modernen Wissenschaft, den Karl Jaspers wiederholt entwickelt hat,
eindeutig und ausschließlich von der Naturwissenschaft abstrahiert ist.

Da haben denn die geschichtlichen Wissenschaften einen überaus schweren
Stand. Wir brauchen dies gar nicht mehr im einzelnen auszuführen. Es sind

Wissenschaften, deren vornehmstes Objekt gerade das ist, was sich nicht
wiederholt. Es sind außerdem Wissenschaften, deren entscheidende Kategorien
ausnahmslos qualitativer und nicht quantitativer Natur sind. Man kann es

verstehen, daß zuweilen solchen Wissenschaften der Charakter der Wissenschaftlichkeit

überhaupt abgesprochen wird — was dies Urteil in einem Jahrhundert,
für das «die Wissenschaft » alles ist, bedeuten kann, hegt auf der Hand.

Nun, die humanistischen und geschichthchen Wissenschaften sind sicherlich
echte Wissenschaften, nur eben solche eines Typs, der von demjenigen der
Naturwissenschaften tief unterschieden ist. Es ist ein anderer Begriff der
Wissenschaft, der hier gilt. Zu erläutern, worin er besteht, ist keineswegs leicht und
an dieser Stelle nicht zu unternehmen. Schbeßbch haben wir es auch da mit
einer Aufgabe zu tun, die primär nicht uns, sondern der philosophischen
Wissenschaftslehre zukommt.

Nun aber genug dieser Betrachtungen. Sie ließen sich noch sehr weit
ausdehnen, und es könnte scheinen, als seien wir schon jetzt nicht unerhebhch
über unsern unmittelbaren Gegenstand hinausgegangen.

Indessen kam es uns entscheidend darauf an, klar zu machen, daß die

Gefährdung der humanistischen Bildung in unserer Zeit nicht durch einzelne
PaUiative beseitigt werden kann. Denn die Gefährdung erwächst aus dem Geist
des Zeitalters im ganzen. Und dieser ist dezidiert unhistorisch. Er wählt die
Zukunft und verwirft die Vergangenheit, nennt jene Leben und Freiheit, diese

toten Ballast. Natürlich wird sich dies einmal ändern, schon weil es erfahrungsgemäß

in der bisherigen Weltgeschichte noch nichts gegeben hat, was sich

nicht einmal geändert hätte. Es ist nicht einzusehen, weshalb die Haltung
unserer Zeitgenossen einen legitimeren Anspruch auf Endgültigkeit besitzen
sollte als andere Haltungen anderer Zeiten.

Wann diese Änderung, die Entwicklung zu einem sachgerechteren
Verständnis der Vergangenheit und der Zukunft sich durchsetzen wird, wissen

wir nicht. Es fragt sich, was inzwischen hier und jetzt geschehen kann, damit
der Abbau der humanistischen Bildung nicht zu große Zerstörungen anrichte.

Wir fassen zusammen und kehren gleichzeitig in gewissem Sinne an unsern
Ausgangspunkt zurück. Was geschehen kann, läßt sich auf drei Momente auf-

gUedern.

403



Das erste ist die Forderung an die Philosophie, ihre Pflicht zu tun. Es ist
ihre Aufgabe, Natur und Geschichte, Ausgreifen in die Zukunft und Belehrtwerden

durch die Vergangenheit ins rechte Gleichgewicht zu bringen und
jedem der beiden Bereiche zuzuteüen, was ihm gebührt. Von der Philosophie
ist eine tragfähige Lehre vom Sein ebenso wie eine tragfähige Lehre vom
Menschen zu erwarten. Sie hat nicht das mindeste Recht, die Lehre vom Sein etwa
an die Physik, die Lehre vom Menschen an Medizin, Psychologie und Soziologie

abzutreten. Das wird man ihr immer und immer wieder sagen müssen.
Denn an der Rückkehr der Philosophie zu ihrer eigentUchen Aufgabe hängt
auch die Erneuerung der humanistischen Bildung.

Das zweite, subsidiäre, aber nicht ganz unwichtige Moment ist die

Aufwertung jener humanistischen Berufe, die ich nannte, des Lehrerberufs und des

Journahstenberufs. Daß der GymnasiaUehrer mit Pflichtstunden im aUgemeinen

noch weit überlastet ist, kann nicht bestritten werden. Hier müßte Abhilfe
geschaffen und dem Lehrer eine angemessene Mögbchkeit zu eigenen Studien
im weiten Bereich des Humanismus geboten werden. Der Beruf des Journalisten

leidet unter mannigfachen Unfreiheiten anderer, vor allem innerer Art,
die ihn daran hindern, zu leisten, was er soUte leisten können. Früher oder

später wird es dazu kommen, diesen Beruf von seiner Bestimmung her neu zu
gestalten und ihm geistig den Rang zu geben, dessen er heute zumeist ermangelt.

Endlich ist auch der humanistische Unterricht selbst, also konkret der
Unterricht in Griechisch und Latein, mannigfacher Verbesserungen fähig. Denn
zahlreiche Widerstände gegen die klassischen Sprachen dürften sich in Wahrheit

gegen einen verfehlten Unterricht in diesen Sprachen wenden. Wir haben
hier nicht mehr ins einzelne einzutreten. Es müßte von der Methode gesprochen

werden, die die Bewältigung des Sprachlichen mit einer Einführung in
die Sachen selbst organisch zu verbinden hätte. Es wäre von der Auswahl der
Autoren zu reden und etwa zu beklagen, daß im Latein als erster Autor den

jungen Leuten in der Regel nur Cäsar angeboten wird, ein Schriftsteller, der
zwar zur Sauberkeit der Sprache zu erziehen vermag wie kaum ein anderer,
der aber (paradoxerweise) von der Sache her für junge Menschen viel zu schwierig

ist. Die unerhörte Raffiniertheit, mit der Cäsar seine Taten in Gallien und
anderswo in das von ihm gewünschte Licht gerückt hat, kann man erst in späteren
Jahren erkennen — und genießen. Und so gäbe es noch vieles zu erwägen.

Doch hier sollte ja nur in Erinnerung gerufen werden, was die humanistische

BUdung heute in ernsthchste Gefahr gebracht hat und wie vieUeicht aus
der Einsicht in die Ursachen dieser Gefahr die Wege zu ihrer Überwindung
eröffnet werden können. Wir haben nicht die Absicht, selbstsüchtige und
reaktionäre Propaganda für bestimmte Fächer zu treiben. Wir woUten nur in einer
Gefahr, die die Eigenständigkeit unserer europäischen Kultur überhaupt
bedroht, mit aUer Deuthchkeit bestimmte Thesen zur Diskussion steUen. Möge
die Diskussion benutzt werden.

404


	Die Gefährdung der humanistischen Bildung

