
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 3

Artikel: Notizen zu Ingmar Bergman

Autor: Fleisher, Frederic

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Notizen zu Ingmar Bergman

FREDERIC FLEISHER

Bergmans Filme sind sehr persönlich. Sie sind großenteils Projektionen seiner
inneren Welt, was die einen schätzenswert finden, während die anderen darin
seine Grenzen erkennen. Er bewegt die Menschen wie Schachfiguren, um die
dramatische Wirkung zu erhöhen. Für einige sind seine Themen von allgemeinem

Interesse, weil er in sich selbst hinabzusteigen wagt; sie betrachten das

Individuelle als das Umfassendste. Andere halten seine Filme für das Werk
eines egozentrischen Neurotikers, der den Problemen der Mitmenschen gleichgültig

gegenübersteht. Bergmans Filme spiegeln ihren Schöpfer mehr, als dies
bei anderen heutigen Filmschaffenden der Fall ist. Für 19 seiner 24 Filme
schrieb er das Drehbuch selbst. Bei den übrigen Büchern arbeitete er eng mit
den Autoren zusammen. Er nimmt an allen filmischen Arbeiten tätigen Anteil.
Während der Aufnahmen bringt er Änderungen an und überwacht Ton und
Schnitt. Ahe technischen Aspekte des Filmens sind ihm vertraut. Er glaubt
an die künftige Vereinigung von Spielleiter und Drehbuchautor in einer Person.

Liebe und Tod, die Auseinandersetzung zwischen Gut und Böse, zwischen
Gott und Teufel, das sind Grundthemen von Bergmans Werk. Er meint dazu :

«Ich stimme mit Eugene O'Neill darin überein, daß jedes Drama, das nicht
von der menschlichen Beziehung zu Gott handelt, Unsinn ist. O'Neill meinte
damit, daß wir nur ethische Probleme in dramatischer Form behandeln können
und sollen, gleichgültig, ob es sich um eine Komödie oder um eine Tragödie
handelt. Unsere ganze Existenz beruht auf der Tatsache, daß wir gewisse Dinge
tun dürfen und andere nicht. Daraus entstehen die Schwierigkeiten, denen wir
unser ganzes Leben lang immer wieder begegnen. Diese Wirkbchkeit müssen
wir spiegeln, und in ihr müssen wir uns spiegeln. »

Bergman ist tief mit Schweden verwachsen. Das Licht und die Geräusche
der schwedischen Landschaft spielen in seinen Filmen eine große RoUe, und
er ist sich seiner Abhängigkeit von Schweden sehr bewußt. Vor allem deshalb
hat er es auch abgelehnt, im Ausland zu arbeiten. Die Verwurzelung ist seiner
Ansicht nach für den Regisseur sehr wichtig. Aber trotz der starken Beziehung
zu Schweden und des autobiographischen Charakters seines Werkes trennt ein
Graben seine Welt und seine Probleme von jenen eines großen Teils der
schwedischen Bevölkerung. Seltsamerweise isoliert ihn gerade seine ständige
Beschäftigung mit dem Verhältnis zwischen Mensch und Gott. Vielleicht ohne
es zu woUen hat Bergman diese Situation in seinem letzten Film Licht im
Winter (Nattvardsgästerna), dargesteUt.

322



Die Schweden gehören der lutherischen Staatskirche an. Obwohl weniger
als ein Prozent der Bevölkerung sich ausdrücklich von der Kirche gelöst hat,
besuchen nur etwa sechs Prozent den Gottesdienst. Licht im Winter spielt an
einem kalten und trüben Novembersonntag. Tomas Ericsson, der Pfarrer einer
mittelalterlichen Kirche in der traurigen schwedischen Landschaft, beendigt
seine Predigt. Im Drehbuch sagt Bergman, daß von 367 Ghedern der Gemeinde

nur 9 dem Gottesdienst beiwohnen. Nachdem er eine Zeitspanne von drei
Stunden beschrieben hat, endet der Film damit, daß Pastor Ericsson einen
Gottesdienst in einer anderen Landkirche abhält. Daran nehmen nur die

Schullehrerin, die ihn hebt, der Küster und der Organist teil, die auch beim

Frühgottesdienst dabei waren.
Seit der sozialen Umwälzung der zwanziger und dreißiger Jahre ist Schweden

von einem Agrar- zu einem Industrieland geworden. Viele Schweden, die

in die Stadt zogen, haben die Religion zurückgelassen. Ingmar Bergman jedoch
wuchs in Östermalm, dem bürgerlichen und vornehmen Quartier von Stockholm

auf, das man mit dem Wien Freuds verghchen hat. Die hohen und dunklen

Wohnungen mit den schweren Kristalleuchtern und düsteren Orientteppichen

begünstigen Gedanken, die mit den Gefühlen für Beständigkeit und
Tradition in Konflikt geraten. Manche Schweden kritisieren Bergmans
Gleichgültigkeit gegenüber den Änderungen im Lande; für sie läßt seine Welt die

Gültigkeit und Wirkbchkeit vermissen, die sie von einem Filmschöpfer
verlangen.

Vor mehr als zwanzig Jahren begann Ingmar Bergman damit, in Stockholm

Liebhaberaufführungen zu inszenieren. Seine ersten Erfolge erntete er als

Bühnenregisseur, und seither widmete er die meiste Zeit dem Theater. 1944
wurde er an das Stadttheater Hälsingborg berufen. Später kam er nach Göteborg

und Malmö, wo er künstlerischer Berater des Theaters wurde. Nach seiner

Rückkehr nach Stockholm im Jahre 1959 inszenierte er nur zwei Stücke,
darunter Strawinskys The Rake's Progress. Während dieser Zeit schuf Bergman
viele Filme und widmete sich der Wiederbelebung der schwedischen
Filmindustrie.

Kürzhch hat Bergman einen dreijährigen Vertrag mit dem Königlichen
Theater in Stockholm angenommen. Das ist nicht überraschend, denn Bergman

hat seine Ideen immer zuerst auf der Bühne geprüft, bevor er sie auf die
Leinwand brachte. Er selbst sagt von sich: «Das Theater ist meine Liebe und
die Grundlage meiner Existenz. Durch das Theater kann ich Filme schaffen,
aber ich könnte nie das Umgekehrte tun. »

Als Bergman zum Theater kam, entfaltete sich eine junge Generation
schwedischer Schriftsteller, die an den Weltereignissen regen Anteil nahmen und ihre
Enttäuschung über den Wahrheitsmangel, ihre Furcht über Gegenwart und
Zukunft und ihre Verlorenheit zum Ausdruck brachten. Sie waren in den

dreißiger Jahren aufgewachsen, als Kommunismus und Psychoanalyse als

323



Lebens- und Seelenretter ausgerufen wurden; aber durch den Krieg verloren
diese Lehren an Wirkung. Der einzelne stand aUein und war den Bewegungen
der Macht ausgebefert. Schreiben war eine ernste Beschäftigung, in der man
sich selbst aufs Spiel setzte und eine drängende Verantwortlichkeit gegenüber
der Menschheit erfuhr. Kafka, Rilke, Ehot, Faulkner, Sartre, Camus und
Greene waren damals die meistbesprochenen ausländischen Autoren.

Infolge des Krieges waren nur wenige im Ausland gewesen, und viele wollten

Europa sehen, sobald die Grenzen sich öffneten, um an den geistigen
Bewegungen teilzunehmen. Es entstanden analytische Beschreibungen der
heutigen Situation des Menschen, und wie T. S. Ehot drückten sich die Dichter
nicht in einzelnen Gedichten, sondern in Zyklen aus. Der Nachkriegspessimismus

äußerte sich nicht in klaren und überzeugenden Feststellungen, sondern
in verschlungenen Theorien. Viele empfanden auch Schwedens Neutralitätspolitik

als Schuld. Themen, welche die Verantwortung des einzelnen für die
anderen und die Menschheit betrafen, waren mit gefühlsmäßigem und
intellektuellem Zwiespalt geladen.

Ingmar Bergman gehörte zu dieser Generation. Aber er beteihgte sich nicht
an den sozialen und pohtischen Ereignissen, wie das jene taten, deren Haltung
in der spanischen Revolution wurzelte und im Zweiten Weltkrieg reifte. Bergman

revoltierte vielmehr gegen die ReUgion seiner Kindheit. Entscheidend für
ihn war sein Vater, der lutherischer Pfarrer war. «Wenn man in einer Gemeinde

geboren und erzogen wird », sagt er, « so tut man einen frühen Bbck hinter die
Kulissen von Leben und Tod. Mein Vater hielt Beerdigungen, Hochzeiten und
Taufen ab, gab Rat und predigte. Der Teufel war für mein Kindergemüt eine

frühe Bekanntschaft; ich hatte das Bedürfnis, ihn zu personifizieren.»
Bergman beschrieb viele seiner Filme als «Moralitäten». In der Tat können

die meisten seiner Werke von einem ahegorischen Standpunkt aus untersucht
werden. Die Personifizierung menschhcher Eigenschaften, der Streit zwischen
Gut und Böse, Schuld und Unschuld sind beherrschende Züge. Als 1947 eine
seiner «Morabtäten» in Göteborg gespielt wurde, sagte er: «Ich weiß, daß ich
stets die eine und gleiche Situation darzusteUen versuche : Gott und der Teufel.
Gott hat vieUeicht die Welt und den Menschen verlassen. Der Tod ist ein
Vollstrecker. »

Immer war Strindberg Bergmans Liebhngsautor, und man könnte viele
Parallelen finden. Strindberg fühlte, daß er selbst in einen Streit auf Leben und
Tod mit himmlischen Mächten verwickelt war, während er gleichzeitig nach
Gottes Existenz fragte und den Kampf zwischen Gott und Teufel als

Beobachter erlebte.

Bergmans Beschäftigung mit dem Teufel spiegelt sich auch in seinem Interesse

für Georges Méliès. In seinen frühen Filmen waren andere Einflüsse

spürbar. Marcel Carné und Duvivier hinterließen Spuren in Kris (Die Krise)
und Det regnar pa var kärlek (Es regnet auf unsere Liebe), der deutsche Ex-

324



pressionismus ist spürbar in Skepp tili Indialand (Schiff nach Indien) und Musik
i marker (Musik im Dunkel), während der Einfluß Rosselünis und des itaUenischen

Neo-Reahsmus in Hamnstad (Hafenstadt) zum Ausdruck kommt.
1944 debütierte Bergman auf der Leinwand mit dem Buch für Hets (Hetze).

Der Film handelt von einem Knaben im letzten Schuljahr, einem psychopathischen

Lateinlehrer, der seine eigene Angst bekämpft, indem er die Schüler

terrorisiert, und einem einsamen und erschreckten Ladenmädchen. Mit
Ausnahme von Kvinna utan ansikte (Frau ohne Gesicht) handeln alle frühen Filme
Bergmans von jungen, heimatlosen Außenseitern. Sie träumen davon, sich von
der Einsamkeit zu befreien, aber sie bekämpfen ohne viel Hoffnung eine
intolerante Gesellschaft.

Für Frau ohne Gesicht schrieb Bergman das Buch, aber den Film drehte
Gustav Molander, ein in den dreißiger Jahren sehr geschätzter Regisseur. Es handelt

sich um eine hysterische Frau mit dem fast krankhaften Wunsch, die Männer

durch ihre geschlechtliche Anziehungskraft zu tyrannisieren, sowie um
eines ihrer Opfer. Bergman zeigte hier, daß die Sucht in einer Jugenderinnerung
wurzelte.

1948 schuf Bergman seinen ersten selbständigen Film. In Fängelse (Gefängnis)

bewahrt die Dirne Birgitta-Carohna ihr unschuldiges und reines Herz, aber
niemand findet sich bereit, sie zu retten, so daß sie sich schheßlich durch
Selbstmord von den bösen Kräften der Erde befreit. Birgitta-Carolina hat ein
Kind, aber ihre Schwester und ihr Kuppler, der vermuthche Vater des Kindes,
bringen sie dazu, es ihnen zu überlassen. In vielen von Bergmans Filmen spielt
die Geburt eines Kindes eine entscheidende Rolle. Gefängnis erhob auch die

Frage, ob Gott tot und dem Teufel unterlegen sei. Der Film ist der Höhepunkt
von Bergmans Auseinandersetzung mit der Religion. Er berührt hier viele
Themen, die er später weiterverfolgt hat.

Ende der vierziger Jahre änderte sich das hterarische Kbma in Schweden

zugunsten einer größeren Lebensbejahung. Bergmans krankhafte Intensität
wich aUmähhch der Reife. 1951 schrieb er Staden (Die Stadt), sein erstes
Hörspiel, worin er sich selber als Joakim Nude darstellte. Dieses surreahstische und
sehr persönhche Werk spielt in einer «Ruinenstadt der Erinnerung», die Ähn-
hchkeit mit Uppsala hat, wo Bergmans Großmutter lebte. Im Stück sagt Joakim

zu seiner Großmutter: «Ich habe mich in Frauen, in rehgiösen Entrük-
kungen und in meinem Glauben an das sogenannte künstlerische Streben
begraben, aber alles war umsonst.» Und die Großmutter erwidert: «Ja, Joakim,
ich sehe, daß es ziemhch schhmm steht, aber doch nicht schlimmer als damals,
als du die Masern hattest. Wie viele andere leidest du an Schuldgefühlen, die
du mit viel Eitelkeit umhegst... Deine Wichtigkeit erschreckt dich, mein
Junge. »

Die zwischen 1949 und 1957 entstandenen Filme Bergmans spielen zum
größten Teil im Sommer. Der Sommer bedeutet nicht nur eine Rückkehr zur

325



Kindheit, sondern auch eine Zeit sexueller Befreiung. Das lange Warten auf
Licht und Wärme ist im Norden oft mit vagen Hoffnungen beladen, die selten
erfüllt werden. Die ersten Zeichen des Herbstes erwecken Melanchohe und
Enttäuschung. In Bergmans Sommarlek (Einen Sommer lang) blüht die Liebe
während des kurzen und intensiven nordischen Sommers auf und endet im
Frühherbst mit einer Tragödie. In Sommaren med Monika (Die Zeit mit Monika)
flieht ein junges Paar im Frühbng aus der Stadt; bei der Rückkehr im Herbst
ist ihre Idylle vorüber; Bergman stellt das als eine Rückkehr in die Gefangenschaft

dar. In En lektion i kärlek (Eine Liebeslektion) zeigt eine Rückblende
den sommerlichen Höhepunkt eines Eheglücks. Sommernattens leende (Das
Lächeln einer Sommernacht) ist von den geheimen Mächten des Sommers
beherrscht. In Det sjunde inseglet (Das siebente Siegel) und Smultronstället (Wilde
Erdbeeren) sind die sommerhchen Erdbeeren ein Symbol des Paradieses. In
derJungfrauenquelle ändert das Wetter beim Raub der Jungfrau, und nach ihrem
Tod beginnt es zu schneien. Die glückhchsten Szenen von Till glädje (An die

Freude) spielen ebenfalls im Sommer. Der Herbst meint bei Bergman oft den
Tod.

Einen Sommer lang war der erste Film, in dem Bergman mit Erfolg
Bildsprache und Geschichte durchgehend verband. Er bewies auch sein Gefühl für
den Ton, als er die Geräusche fröhlicher und erschreckter Vögel die Stimmung
der eher öden Inseln wiedergeben ließ. Harmonie und Disharmonie spiegelten
sich in der Beleuchtung und in den Formen.

Um diese Zeit erklärte Bergman, wenige Filmschöpfer bemühten sich darum,

persönliche Frauengestalten zu zeichnen: «Ich habe mich immer für
Frauen interessiert; ich beobachte sie, wenn sie sich unbeobachtet glauben,
wenn sie allein sind und wenn sie mit anderen Frauen Erfahrungen austauschen.

Das sind dramatische Situationen. Ich lese die Rubrik ,Einsames Herz'
und die Briefe an den Herausgeber in volkstümlichen Zeitschriften. Dann sehe

ich, wie wenig ich weiß. Aber eines weiß ich : Frauen sind stärker und
lebenstüchtiger als Männer. Sie geben mehr und verlangen mehr. Die Männer haben
nicht die Kraft, immer im Geschehen zu stehen. Sie wollen mehr allein sein
und von den weiblichen Gefühlsansprüchen ausruhen. »

In seinen nächsten Filmen beschäftigte sich Bergman dann mit liebenden
Frauen und mit Frauen ohne Liebe, mit verheirateten und mit gebärenden
Frauen. Sein Vertrauen wuchs, und er ließ Lustspielhaftes einfließen. Auch
fühlte er sich nicht mehr gezwungen, das Offensichtliche zu zeigen, sondern

wagte es, oft nur anzudeuten. Er brachte die Kamera den Menschen immer
näher und beleuchtete mehr von den geistigen Reaktionen in ihren Gesichtern,
ihrem Atem und ihren Augen. Es schien ihm nun, das Gesicht offenbare die
Persönhchkeit besser als der nackte Körper. Er verminderte den Dialog und
versuchte, nur das Nötigste an Toneffekten zu bewahren.

Kvinnors väntan (Das Warten der Frauen) brachte im Jahre 1952 einige

326



wichtige Neuerungen. In aUen früheren Drehbüchern stand ein junges Paar
im Mittelpunkt. Bergman stand gefühlsmäßig auf der Seite der Jugend, die
sich gegen die ältere Generation auflehnte. Als am Ende des Films eine jüngere
Schwester der Ehefrau mit einem Jungen im Motorboot wegfährt, gönnen die
Verheirateten dem jungen Paar den Liebessommer.

Bergmans Sympathien entwickelten sich parallel zu seiner eigenen Reife.
Zur Zeit von Kvinnors väntan war er 34 Jahre alt. Er betrachtete seine Personen
aus größerem Abstand. Er bevorzugte nicht mehr eine Figur auf Kosten der
andern und verurteilte keine. Das Leben war keine Hölle mehr.

Bergman hatte schon immer eine Vorhebe für geschlossene Räume, und in
seinen frühen Filmen herrscht oft eine klaustrophobe Stimmung, zumBeispiel in
der alpdruckhaften Bahnfahrt in Törst (Durst). Aber als er in Kvinnors väntan ein
weltmüdes Paar mittleren Alters für eine Nacht in einem Aufzug einschloß,
benützte er die Abgrenzung als eine Art Beichtstuhl, in dem er das Interesse
der Personen auf ihre Beziehung zueinander einschränkte. Gleichzeitig nützte
er die komischen Möghchkeiten. Während der Bahnfahrt in Eine Liebeslektion

wird die Ehe von Dr. Erneman aufgerollt, und in Wilde Erdbeeren fährt Dr.
Isak Borg in seinem leichenwagenähnlichen Automobil durch seine

Lebenserinnerungen.

Andere Filmschöpfer haben auch bei den Geheimnissen der Frauen verweilt,
aber Bergmans Originabtät und Stärke liegt darin, daß er keine Definition
sucht. Jede seiner Frauengestalten stellt einen Persönlichkeitstyp dar, aber
keine kann mit schnellen Verallgemeinerungen erklärt werden.

1953 nahm Bergman in Gycklarnas afton (Abend der Gaukler) die Erniedrigung

der Artisten zum Gegenstand. In dem meisterhaften Prolog stolpert ein
Zirkusclown einer felsigen Küste entlang, um seine Frau vor den Folgen ihres
Exhibitionismus zu retten. Der Clown, der das Wasser fürchtet, muß ins Meer
hinauswaten, um seine Frau aufzuheben und nach Hause zu tragen. Die Kopie
ist gebleicht, um die Brutalität der Szene zu betonen, die von blechernen Klängen

und drohenden Trommeln begleitet wird.
Das Lächeln einer Sommernacht ist Bergmans leichtester und spielerischster

Film. Untergründig spürt man darin die Tragödie des menschlichen Ungenü-
gens, der körperlichen Begierde und der geistigen Einsamkeit. Die Welt der
Sinne ist von geheimnisvollen Gewalten der Sommernacht durchwirkt, und
der Film erinnert an Shakespeares Sommernachtstraum, wo die Liebesverwicklungen

in einer Mondlicht- und Schattenstimmung entwirrt werden. Beim

Sonnenuntergang sind die menschlichen Beziehungen am verschlungensten,
und im fahlen Licht der Dämmerung werden die verwobenen Liebesgeschichten

gelöst. Bergman zeigte hier die ewige Suche nach jener Liebe, die nur
wenige jemals finden.

Bevor Das Lächeln einer Sommernacht in Cannes ausgezeichnet wurde, hoffte
Bergman Das siebente Siegel drehen zu können. Ein Jahr zuvor war sein gleich-

327



namiger Einakter aufgeführt worden. Ein Kreuzfahrer kehrt nach einem
sinnlosen Gemetzel im Heiligen Land auf der Suche nach Gott nach Schweden
zurück. Als der Tod zu ihm kommt, verlängert er seine Frist, indem er sich

zu einem Schachspiel verpflichtet. Gleich seinem Kreuzfahrer hat sich Bergman
oft gefragt, ob der Tod mit Gott oder dem Teufel im Bunde stehe. Obwohl
der Kreuzfahrer keine Einsicht in die Natur des Todes gewinnt, vermag er das

Schachspiel lange genug hinauszuzögern, um seiner Frau und seinem Kind die
Flucht zu ermöghchen. Das siebente Siegel spielt in einer Pestzeit. Es ist eine

allegorische Übersetzung von Bergmans eigener Gottesjagd im Zeitalter der
Atombombe. Der Dialog spielt in diesem Film eine untergeordnete Rolle.
Seine Stärke liegt ganz im Bild. Der Graben zwischen den Generationen ist
ein wichtiges Thema Bergmans. Er hat es vor allem in Wilde Erdbeeren behandelt.

Dr. Isak Borg — man bemerkt die Initialen I. B. —, der von Stockholm
nach Lund unterwegs ist, um dort den Ehrendoktor entgegenzunehmen, wird
sich auf der Reise bewußt, wie sehr er sich seiner Famibe entfremdet hat. Sein

egozentrisches Leben hat zur Sterihtät und Vereinzelung geführt. Bergman
huldigte mit diesem Werk den Filmen Victor Sjöströms. Isak Borgs seeUsche

Entwicklung erinnert stark an jene David Holms in Körkarlen (Der Gespensterwagen),

einer Novelle Selma Lagerlöfs, die Sjöström viele Jahre früher verfilmt
hatte. Wilde Erdbeeren ist auch ein Porträt Sjöströms, der 1916, nach dem
Scheitern seiner zweiten Ehe, mit dem Fahrrad die Stätten seiner Kindheit
besucht hatte. Darüber hinaus aber ist der Film sehr persönlich. Bergman schildert

darin sein Verhältnis zum alten Mann. Während er ihn zuerst als kalten
und trockenen Alten zeigt, gesteht er ihm am Schluß des Films durch den
Mund eines jungen Mädchens seine Liebe. Die Geschichte wird in diesem
Film von Dr. Borg selbst erzählt, aber die Kamera stellt sich nicht auf Borgs
Standpunkt, sondern Bergmans Photographie erzählt objektiv. Die Zuhörer
liefern eine dritte Interpretation des Geschehens, welche die beiden ersten
kombiniert.

Wilde Erdbeeren illustriert auch Bergmans Empfindlichkeit für Kritik. Ein
bekannter schwedischer Kritiker hatte sich abschätzig über Das Lächeln einer

Sommernacht geäußert. Bergman rächte sich, indem er den Kritiker und seine

Frau als das Paar im Volkswagen porträtierte, das Isak Borg über den Straßenrand

hinausdrängt. Das Paar lebt in einer Strindbergschen Ehe des Hasses und
der Einsamkeit.

Das siebente Siegel, Das Gesicht und Die fungfrauenquelle spielen in der
Vergangenheit, so daß Bergman nicht an einen modernen Realismus gebunden
war. In Das Gesicht, das oft als Selbstdarstellung gedeutet wird, fragt Bergman,
ob es übernatürhche Mächte gibt und ob Betrug sich mit echten dunklen
Gewalten mischt. Bergman entscheidet die Frage nicht, sondern zeigt nur, daß

der Mensch für die Tricks der Magier empfänghch ist. Volger, der mesmeristi-
sche Magier, zeigt auch das Verhältnis des Künstlers zur Gesellschaft. Volgers

328



SteUung beruht auf seinem Geschick zur Beschwörung, aber er lebt in
wahnsinniger Angst, durchschaut zu werden. Die Beziehung des Künstlers zur
Gesellschaft ist ein Hauptthema Bergmans, das schon in Abend der Gaukler und

sogar in Das siebente Siegel zut Sprache gekommen war.
Viele Jahre trug sich Bergman mit dem Gedanken, eine mittelalterliche

schwedische Ballade von Unschuld, Raub, Mord und Rache zu verfilmen. Er
bat den sehr zum Rehgiösen neigenden Ulla Isaksson, das Drehbuch zu schreiben.

Christhches mischte sich mit Heidnischem (zum Beispiel Odins Rabe).
Bergman benützte viel natürliche Geräusche und wenig Musik. Das Zentrum
des Films ist die Schuld derer, die die Jungfrau rauben und ermorden, sowie
die Rache des Vaters.

In früheren Filmen überlebte die Unschuld die Angriffe des Bösen. Die
Zukunftshoffnung hegt in der Güte; so sagten Gefängnis und Das siebente Siegel.

Aber in Die fungfrauenquelle siegt das Böse über die Unschuld, und die einzige
Hoffnung hegt in Gott.

Nach dieser ernsten Auseinandersetzung mit der Unschuld und dem Bösen
behandelte Bergman den Gegenstand in dem Lustspiel Djövulens öga (Das Auge
des Teufels). Satan sendet Don Juan, seinen gerissensten und erfahrensten
Verführer, auf die Erde, um die unberührte Tochter eines Landpfarrers zu
betören. Der Film ist zwar geschickt gemacht, doch von geringerer Bedeutung.

Um diese Zeit stellte Bergman die Bedeutung seiner Eltern für seine

Entwicklung fest, «nicht nur um ihrer selbst wülen, sondern weil sie um mich
eine Welt errichteten, gegen die ich mich auflehnen konnte. In meiner Famibe
herrschte eine Atmosphäre herzhcher Gesundheit, die ich verachtete und
ablehnte. Aber das strenge Mittelklassenheim heferte mir eine Wand, gegen die
ich hämmern konnte und gegen die ich mich bewähren konnte. Gleichzeitig
lernte ich vieles — Tüchtigkeit, Pünktlichkeit, Sinn für finanzielle Verantwortung

—, was vieUeicht ,bürgerhch', aber doch wichtig für den Künstler ist».
Bergman kehrte zu dem Glauben zurück, gegen den er in seiner Jugend revoltiert

hatte.
Auf diesem Hintergrund entstanden Wilde Erdbeeren und DieJungfrauenquelle

als die beiden ersten Teile einer Trilogie, die er mit Sa som i en spegel (Wie in
einem Spiegel) abschließen wollte. «Schritt für Schritt», sagte er, «habe ich
mich einer klareren Sicht des Versöhnungsproblems genähert. In Die

fungfrauenquelle bezog ich deuthch SteUung unter mittelalterUcher Verkleidung. In
diesem neuen Film ist nichts verborgen, was ich sagen wiU. »

Als Wie in einem Spiegel fertig war, nannte Bergman das Werk den ersten
Teil einer Trilogie, die immer näher an die Beziehung des Menschen zu Gott
heranführen soUte. Das zweite Stück ist Licht im Winter; den Abschluß wird
Das Schweigen machen, das noch nicht fertiggestellt ist.

Wie in einem Spiegel zeigt vier GUeder einer FamiUe, die durch ihre Unfähigkeit,

ihre Gefühle auszudrücken, einander entfremdet sind. Der Film umfaßt

329



24 Stunden und spielt an einem nachtlosen Sommertag auf einer einsamen
Insel. Bergman richtet hier sein Augenmerk wie nie zuvor auf das, was sich
zwischen den Personen abspielt. Karin, die Hauptgestalt, kürzhch aus einer
Nervenheilanstalt entlassen, sucht die Sicherheit ihrer Kindheit und die Liebe ihres
Vaters und jüngeren Bruders. Auch ihr Gatte ist ihr fremd geworden. Bevor
Stimmen aus der Welt des Wahnsinns sie rufen, liest Karin im Tagebuch ihres
Vaters, daß ihre Krankheit unheilbar ist und daß ihr Vater ihren langsamen
Zerfall studieren will, um daraus einen Roman zu machen. (Bergman war sich
einer ähnlichen Schuld bewußt, als er in Wilde Erdbeeren den Spuren Victor
Sjöströms folgte.) In ihrem Wahnsinn glaubt Karin, Gott komme zu ihr, und
als er kommt, erscheint er als eine ungeheure Spinne, die sie entführen will.
Am Ende des Films sagt Karins Vater seinem Sohn, Gott sei vielleicht die
Liebe.

Licht im Winter knüpft unmittelbar an Wie in einem Spiegel an. Karins Vater
war ein egozentrischer Mann, der nicht heben konnte. Er war ein
Romanschriftsteller, der die Falschheit seiner Kunst hinnahm und sich weigerte, sie

durch Opferung seiner Bequemlichkeit zu steigern. Pastor Ericsson in Licht
im Winter ist ebenfalls auf sich selber eingestellt und will seinen Glauben nicht
im Zusammenhang mit der Wirklichkeit sehen. Die Erfahrung hat seine sichere
Welt und seine Überzeugung erschüttert, daß Gott ihn mehr hebe als andere.
Es ist aufschlußreich, daß der gleiche Schauspieler (Gunnar Björnstrand) beide

Figuren verkörpert hat.
In Licht im Winter geht es um rehgiöse Zweifel und das Ringen um Klarheit.

Wie den Kreuzfahrer in Das siebente Siegel quält Pastor Ericsson Gottes Schweigen.

Aber es mangelt ihm an Stärke und Entschlossenheit für die Suche nach
dem Glauben. Seine Zweifel begannen während der spanischen Revolution,
als er Schiffspriester war. Der Tod seiner Frau bedeutete für ihn eine Art
geistigen Sterbens.

Während der drei Stunden eines Schneesonntags, die der Film beschreibt,
prallt der Pfarrer mit der Wirkbchkeit zusammen. Ein Fischer erzählt ihm, er
habe in der Zeitung gelesen, die Chinesen haßten alle anderen Menschen und
würden sie vernichten, sobald sie über die Atombombe verfügten. Deshalb
will der Fischer Selbstmord begehen. Der Pastor ist unfähig, ihm zu helfen und
redet nur von seinen eigenen Problemen und Schwächen. Er selber glaube
nicht an Gott, und der Tod sei nur das Ende des Lebens. Darauf geht der
Fischer fort und tötet sich.

Pastor Ericsson unterhält eine Beziehung zur Dorflehrerin. Sie glaubt nicht
an Gott, aber sie durchschaut die Falschheit in Ericssons Bekenntnis. Als ein
Ausschlag sie entstellt, endet die Beziehung. Darauf betet sie um eine Lebensaufgabe

und findet sie in ihrer Liebe zu Tomas Ericsson. Aber der Pastor flieht
vor dieser Liebe in die Erinnerung an seine verlorene Frau.

Obwohl Bergman es nicht klar sagt, deutet er doch an, daß Gott die Liebe

33°



ist. Das zeigt sich im Nachmittagsgottesdienst, zu dem nur die Lehrerin, der
Küster und der Organist erscheinen. Pastor Ericsson möchte den Gottesdienst

wegen einer Erkältung absagen; der Küster läutet; die Kamera zeigt die
Lehrerin, die niederkniet und um die Erfüllung ihrer Liebe betet; Ericsson
entschließt sich, den Gottesdienst zu halten; die Kamera folgt ihm, als er beginnt,
und zeigt dann für einen Moment das Gesicht der Lehrerin.

Anders als andere Filmschöpfer bewegt Bergman die Kamera nur wenig.
Seine Bilder sind selten auffallend, aber immer wirkungsvoU. Sein Tempo ist
langsam, und jede Einzelheit in jedem Bild ist bedeutsam. Als der Pastor einen
Brief der Lehrerin liest, läßt Bergman sie den Brief direkt in die Kamera
hineinsprechen. Sie spricht fünf Minuten und nach einer kurzen Rückblende weitere
zwei Minuten lang. Bergman konzentriert sich hier, wie im ganzen Film, auf
das Gesicht. Die Toneffekte sind noch mehr als früher abgebaut, und die Orgel
der Kirche ist die einzige musikahsche Untermalung.

Bergman ist vielleicht der geschickteste Filmregisseur überhaupt. Seine

Bühneninszenierungen sind ebenso hervorragend, aber vielleicht weniger
erregend, weil er sich dort fremder Werke annimmt. Bei der Arbeit spricht er
mit den Leuten in persönhchem Ton und vermeidet theoretische oder analytische

Erörterungen. Er verlangt unbedingte Konzentration, und vieUeicht
beruht sein Erfolg auch auf der Besessenheit, mit der er seiner Kunst gehört.

Der Erfolg hat zweierlei bewirkt. Einmal ist er sich der wachsenden
Ansprüche bewußt, die an seine Filme gestellt werden. Zum andern erlaubt es ihm
die finanzielle Unabhängigkeit, die Themen seiner Filme frei zu wählen, so daß

noch viel von ihm zu erwarten ist.

331


	Notizen zu Ingmar Bergman

