
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 2

Artikel: Kierkegaard und sein Gegentypus

Autor: Richter, Liselotte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161474

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kierkegaard und sein Gegentypus

LISELOTTE RICHTER

So wie Kierkegaard im Begriff Angst erklärt, daß jede echte Predigt Dialog
sein soUte, so ist sein gesamtes Schaffen Dialog mit jeweils ganz bestimmten,
für ihn zentral wichtigen Partnern, vor allem Regine Olsen, der er in jedem
Werk aufs neue indirekt klarmachen muß, warum er sie opfern mußte und
daß das Opfer des Rehgiösen der Umwelt nicht direkt verständhch zu machen
sei. So fäUt ein neues Licht auf das philosophische Schaffen Kierkegaards,
wenn sich der Nachweis führen läßt, daß auch dies Dialog, nicht nur mit
den Hegebanern im allgemeinen, sondern mit einem ganz bestimmten Zeitgenossen

war, der als sein Gegentypus sowohl im Leben wie in der Wissenschaft
bis in die Wortwahl hinein eine ganz bestimmte Argumentationsweise Kierkegaards

provozierte.
Daß Kierkegaard den um fünf Jahre älteren Hans Lassen Martensen,

Professor der Theologie und späteren Bischof von Seeland als ausgesprochenen
Gegentypus selbst empfand, zeigt seine Tagebuchstelle von 18 51 :

Von einer Auslandsreise mit Hegels Phüosophie im günstigen Moment heimgekommen,
erregte Martensen großes Aufsehen, machte außerordentliches Glück und gewann die ganze
studierende Jugend für sich und das « System »... So machte er Amtskarriere, trat in
angesehene SteUungen, bekam sein Leben in jeder Weise gesichert auch durch für unsere
Verhältnisse mächtige Verbindungen, kam später zugleich als vornehmer Geistlicher in eine neue
Beziehung zur ganzen gebildeten Welt. Ich war nichts und wurde nichts, sondern widmete
mich dem, auch pekuniär, für mich kostspieUgen Vergnügen, Verfasser in Dänemark zu sein.
Da wurde ich sogar noch weniger als nichts, ausgelacht und verhöhnt, was wiederum die
vornehmere Mißgunst gegen mich benutzte, denn sie woUte nicht verstehen, was sie wohl auch
nicht wissen konnte, daß es etwas ReUgiöses war, das mich bestimmte. Aber sie woUte nicht
verstehen, daß dies doch eine achtenswerte Handlung von mir in Richtung auf unsere
demoralisierten Uterarischen Verhältnisse war. Mit Prof. Martensen als Repräsentanten des

«Systems» war ich uneinig, und er mit mir, wie ich mir denken kann, da die Meinung, über
die er und seine Kreise verfügten, immer war, daß das, was ich leistete, etwas Antiquiertes sei.

Ich für mein Teil ließ meine Pseudonyme die Uneinigkeit mit ihm ausdrücken, aber so
getönt und verwischt, daß die Szene ebensogut in Deutschland sein konnte. Der «Privatdozent

» war dort damals ein fester Begriff, während wir nicht einen einzigen hatten. Martensen

wurde nie genannt, das Ganze in der Situation dichterisch gehalten... Aber Martensen
konnte nicht widerstehen, in der Vorrede zur Dogmatik kam ein kleiner Seitenhieb. Warum
bloß ein kleiner Schlag: Schlag ernstlich zu oder schweig ganz! (Im übrigen kann dieser
kleine Hieb ihn noch teuer genug zu stehen kommen.)

Vier Jahre später wurde das furchtbare Wahrheit, indem Kierkegaard nach
dem Tode von Bischof Mynster zum schweren letzten Endkampf mit Martensen

als Bischofsnachfolger schritt und damit zur umfassenden Absage an das

185



Kirchenchristentum seiner Zeit, ein Kampf, der ihn so erschöpfte, daß er auf
der Straße zusammenbrach und im Hospital in wenigen Wochen starb. Aber
auch Martensen roUte seine Gegenposition auf in sehr aufschlußreichen
Ausführungen in seinen im Deutschen so gut wie unbekannten dänischen
Lebenserinnerungen und in einer umfassenden Abrechnung mit Kierkegaards «reb-

giösem IndividuaUsmus » in seiner dreibändigen Ethik. Martensens Ethik wie
seine Dogmatik gehörten auch in Deutschland zu den Standardwerken der

theologischen Bibhotheken unserer Großväter, die dadurch mit dem
Gegenstandpunkt vertraut wurden, noch ehe Kierkegaard bei uns seine Entdeckung
erfuhr.

Schon sehr früh, vor Martensens Auslandsreise (1834—1836), hatte Kierkegaard

sich Martensen als eine Art Studienleiter und Repetent, «Manudukteur»
nannte man das in Dänemark, erwählt. Über diese Zeit schreibt Martensen in
seinen Lebenserinnerungen :

Kierkegaard hatte eine eigene Art, sich manuducieren zu lassen. Er nahm kein Pensum,
sondern wünschte nur, daß ich ihm Vortrag halten und mit ihm diskutieren sollte. Ich
entschloß mich also, ihm die Hauptpunkte von Schleiermachers Dogmatik vorzutragen und
darüber zu diskutieren. Ich sah sofort, daß dies hier keine gewöhnliche Begabung war, stellte
aber auch einen unwiderstehlichen Hang zur Sophistik fest, zu einem Spiel mit Spitzfindigkeiten,

der bei allen Gelegenheiten hervortrat und oft ermüdend war. Besonders erinnere ich
mich, daß dies hervortrat, als wir die Lehre von der Gnadenwahl (Prädestination) besprachen,

wo ja auch gewissermaßen eine offene Tür für Sophisten ist. Im übrigen war er mir zu jener
Zeit sehr ergeben. Meine Mutter hat mir erzählt, daß er öfter zu ihr kam, als ich im Ausland

war, um nach Nachrichten von mir zu fragen. Einmal war er in tiefer Betrübnis gekommen
und erzählte, daß seine Mutter gestorben war. Wiederholt hat meine Mutter versichert, daß

sie, die doch nicht so geringe Erfahrung hatte, niemals einen Menschen so tief betrübt
gesehen habe wie Kierkegaard beim Tode seiner Mutter, woraus sie schließen zu können
glaubte, daß er ein ungewöhnlich tiefes Gemüt haben müsse. Hierin hat sie sich nicht geirrt.
Niemand wird ihm dies absprechen können. Je weiter er sich aber entwickelte, desto mehr
entfaltete sein Leben und Wirken sich als eine Einheit von Sophistik und von einem tiefen,
wenn auch krankhaften Gemüt.

Hierbei ist nicht nur die letzte Formulierung bemerkenswert, sondern vor
allem auch die Feststellung von Kierkegaards besonders tiefer Betrübnis beim
Tode seiner Mutter. Bisher hat die Forschung nur allzu einseitig seine

Vaterbindung betont. Im Anschluß an tiefenpsychologische Untersuchungen aus der
C. G. Jung-Schule über die Angst muß jedoch hervorgehoben werden, daß

Kierkegaards zentrales Verhältnis zur Angst entscheidend ausgelöst wurde
durch ein verfrühtes Herausgerissenwerden aus der Mutterbindung durch den

gewaltsamen Einbruch der geistigen Vaterwelt, wodurch auch sein natürliches
Verhältnis zur Frau im Regine-Erlebnis gestört wurde (vgl. meinen
Kommentar zur Krankheit zum Tode, Rowohlts Klassiker 113, S. 128ff.). Das Hin-
und-Hergerissenwerden zwischen der Mutter- und Vaterwelt verschärfte

frühzeitig seine Anlage zur Dialektik, wodurch später der Eindruck sophistischer

Überspitzung bei unbelasteten Beobachtern entstehen konnte.

186



Dieser so frühzeitig auftauchende Vorwurf der Sophistik stammt aber

nicht bloß aus der typologischen Gegensätzbchkeit von Kierkegaard und
Martensen, sondern vor allem aus der tiefen Antithese ihrer philosophischtheologischen

Standpunkte. Deshalb ist es von Wichtigkeit, die Art des

Hegehanismus von Martensen kennen zu lernen, die der Polemik Kierkegaards
geradezu die Stichworte befert. Es ist interessant, zu sehen, wie Martensen in
seiner Dogmatik wie Ethik und in seiner Selbstdarstellung gerade die Termini
benutzt, die sich sonst nicht bei Hegel und den Hegelianern finden, und die

Kierkegaard doch gerade als hegebsch anprangert. Hier finden wir die
Stichworte «Mediation», «theozentrisch», «über Hegel hinausgehen», an denen
sich Kierkegaards Gegendialektik entzündet. In Martensens Formuberung
treten auch die Gefahren des Hegehanismus deutlicher hervor und zeigen sich
die Sackgassen des « Systems ». Kierkegaard reift an dem Miterleben der
Lehrtätigkeit Martensens seit 1838 Schritt für Schritt in die besondere Polemik

gegen die bedenklichsten Schlagworte hinein. Hören wir Martensens bezeichnende

Ausführungen: Seit 1838 formell bei der theologischen Fakultät ange-
steUt, übernahm er die philosophischen Aufgaben von Poul Möller, den

Kierkegaard so sehr verehrt hatte. Martensens Hauptvorlesung trug den Titel
Spekulative Dogmatik. In Kierkegaards Tagebüchern dieser Zeit finden sich

Exzerpte daraus. Martensen führt aus :

Aber wenn ich nun die studierende Jugend in meine Probleme und in die Lösung, die
ich zu geben vermochte, einführen sollte, dann war dies nur möglich, wenn ich sie durch die

neuere Philosophie und ihr Verhältnis zur Theologie führte. Hier konnte ich nichts oder so

gut wie nichts voraussetzen. Ich übernahm es daher, eine besondere Vorlesung zu halten über
die Geschichte der neueren Philosophie von Kant bis Hegel und ihr Verhältnis zur Theologie.
Bereits vor meiner AnsteUung hatte ich diese Vorlesung im Winter 37/38 gehalten vor einem
gemischten Kreis, der mich dazu besonders aufgefordert hatte. Jede Vorlesung wurde auf
das zahlreichste besucht von den verschiedensten Fakultäten, ja sogar von Männern in
Amtsstellungen. Es war eine Welt von neuen Ideen, mit der man hier bekannt wurde... Indem
ich nun die Dogmatik als dasjenige vortrug, was die Kenntnis der neueren Philosophie
voraussetzt, kam ich in ein eigenes Verhältnis zu Hegel, der der große und berühmte Philosoph
des Zeitalters war... und in vieler Hinsicht Gegenstand meiner Bewunderung. Ich mußte
aber meine Zuhörer über Hegel hinausführen, wir konnten nicht bei ihm stehen bleiben, sondern mußten,
wie man sagte, über ihn hinaus. Ich mußte sie womöglich für Hegel begeistern und zugleich
mußte ich ihn bekämpfen und sie dazu bringen, gegen ihn zu opponieren. Ob mir dies immer
im selben Grad geglückt ist, muß ich dahingestellt sein lassen. Mit Gewißheit aber kann ich
versichern, daß ich durchaus meinen theonomischen (von der Zeit auch «theozentrischen»
genannt) Standpunkt im Gegensatz zu Hegels autonomischem festgehalten habe, daß die Glaubens-

und Offenbarungsanschauung für mich das Tragende war, im Gegensatz zur
autonomen Philosophie bei Hegel. Ich konnte nicht einem Denken zustimmen, das selbst seinen
Inhalt hervorbrachte. Ich suchte nur ein Nachdenken des in der Offenbarung Gegebenen.

Und gerade diese Halbheit ist es, die Kierkegaard auf den Plan ruft :

Entweder Glaube oder Phüosophie! Eine «Mediation», das heißt scheinlogische
Versöhnung zwischen beiden ist eine untragbare Inkonsequenz. War Hegels

187



gnostische Auflösung der Theologie in der Philosophie (eine Art umgekehrter
Thomas von Aquin, übrigens auch ein Lieblingsdenker Martensens) schon
höchst bedenkhch, so wurde dies für den Christen Kierkegaard untragbar,
wenn Martensen gleichzeitig behauptete, dies sei Theologie und nicht
Philosophie. Von einer solchen Haltung sagte Kierkegaard, daß die zeitgenössische
Theologie eine Dirne sei, die geschminkt am Fenster sitze und auf den Kuß
der Philosophie warte. Dies Hinausgehen über Hegel mache den Hegehanismus
erst zu einer tödbchen Gefahr für das Christentum.

Martensen dagegen beklagt sich darüber, als Repräsentant des Hegehanismus
zu gelten. Er sieht nicht, daß durch seine Inkonsequenz das Christentum erst
recht in den Sog des philosophischen Ideahsmus und damit unter die
Vorherrschaft des Intellekts gerät. Während seiner Reise nach Berbn hatte er auf
Anraten des Hegebaners Marheineke vor allem Hegels Logik, Phänomenologie
und Enzyklopädie studiert: «Das Hegelstudium nahm mich mehr und mehr

gefangen, und ich wurde hier eingesponnen wie in ein magisches Netz. Es

zeigte sich auch, daß hier vieles zu bedenken war!» Höchst aufschlußreich ist
seine Schilderung der Situation bald nach dem Tode des Meisters :

Zu der Zeit war nämUch eine Spaltung in der Hegelschule entstanden. Ein früherer
Anhänger, Fr. Richter, wollte in einer Schrift aufdecken, was er das « Geheimnis des Systems »

nannte, daß nämüch Hegel den UnsterbUchkeitsglauben geleugnet hätte und damit das

gesamte Christentum. Dies verursachte eine Erschütterung in der Hegelschule, die sich in zwei
Teile spaltete, eine rechte und eine Unke Partei. Die Linke schloß sich diesen Behauptungen
an und sagte, daß der recht verstandene HegeUanismus ein RadikaUsmus sei, der mit dem
Bestehenden sowohl in Kirche wie Staat ein Ende mache, und daß die wahren Schüler in
dieser Richtung weiterarbeiten müßten. Die Rechte dagegen, Marheineke, Göschel (zu dem
ich öfter kam) und andere, behaupteten, daß doch der Unsterblichkeitsglaube bei Hegel zu
finden wäre oder mit Notwendigkeit aus dem System abzuleiten sei, das im Ganzen in voUer
Übereinstimmung mit dem Christentum sei. Einige behaupteten sogar, daß nur das Hegeische
System die Forderungen des Christentums voUendete. Sehen wir nun auf diesen Streit zurück,
so muß freilich gesagt werden, daß in Wahrheit Hegel niemals eine dogmatische Leugnung
des Unsterbüchkeitsglaubens ausgesprochen hat. Aber auf der andern Seite hatte er auch
nicht dafür gesorgt, daß dieser Artikel einen Platz in seinem System finden konnte. Das

Jenseitige lag ganz außerhalb seiner Betrachtung, die gänzUch in das Immanente vertieft war.
Hier in dieser Welt fand die Versöhnung von Ideal und Wirklichkeit statt. Ebenso wie für
Schleiermacher war das ewige Leben ihm nichts Zukünftiges, sondern etwas Gegenwärtiges,
das Leben in der Idee und in den höheren Gefilden des Geistes. Seine Anschauung büdete
einen voUkommenen Gegensatz zu der früheren Anschauung, die, freiUch nicht ohne
Einseitigkeit, das VoUkommene jenseits des Grabes in einem künftigen Leben suchte. Das
gegenwärtige Leben wurde von ihm mit strahlendem Optimismus verherrUcht. FreiUch muß es

sonderbar erscheinen, daß man plötzUch das System durchsucht, um den UnsterbUchkeitsglauben

zu finden. Wo dieser Glaube da ist, zeigt er sich gleich mit voUem Nachdruck
dadurch, daß das System mit der Persönlichkeit Gottes und des Menschen in ihrem wechselseitigen
Verhältnis beginnt. Bei Hegel aber fängt das System an mit dem Logischen, dem Abstrakt-
AUgemeinen und Gott entsteht als Resultat der Entwicklung von Natur und Geschichte.
Obgleich dies jetzt wohl kaum jemand bestreiten wird wurden doch damals weitläufige
Untersuchungen darüber angesteüt. Ein wichtiger Beitrag in diesem Streit wurde von dem jüngeren
Fichte gehefert, der mit Kraft den Glauben an einen persönlichen Gott betonte und dies als

188



einen überhegelschen Standpunkt behauptete. Für aUe, die den Strsit verfolgten, mußte dieser

zugleich die persönUche Frage wachrufen, ob wir uns selbst als ve rschwindende Durchgangspunkte

für den Weltgeist ansehen soUten oder als Wesen, die mitten in dieser Natur, ja als

ein GUed von ihr, zwar übernatürüch seien und eine übernatürUche und überirdische
Bestimmung hätten.

Diese Ausführungen bieten in zahlreichen konkreter Einzelheiten ein wichtiges

Zwischenglied zum Verständnis der scharfen Polemik Kierkegaards
gegen das «System», und die unmittelbare Veranlassung zahlreicher pointierter
Ausführungen in seinen Schriften wird dadurch deuthch. «Theozentrisch »

war der Schlachtruf der Hegeischen Rechten in diesem Streit, aber gerade
dadurch wurden diese Nachfolger gefährlicher noch als der Meister selbst für das

Christentum. Daran wurde sichtbar, wie der Hegelianismus die gesamte
Eschatologie des Christentums, die Verheißung, die jenseits von Geschichte und
Zeitbchkeit hegt, in das Diesseits hineinverlagerte (dadurch aUen ideologischen
Verheißungen irdischer Paradiese in verhängnisvoller Weise ein dialektisches
Schema bietend). Die Auflösung der Transzendenz Gottes in die irdische
Immanenz machte erst die täuschende Geschlossenheil: des Systems möghch.
In den Philosophischen Brocken greift Kierkegaard diesen irreführenden Kampfruf

«theozentrisch» der Rechtshegelianer auf. Für sie bedeutet es bloß ein
Stehen auf der Kommandobrücke Gottes durch die Täuschung des Systems,
der Verlust des Herzstückes der christbchen Transzendenz. So sagt Kierkegaard

dort: «Theozentrisch ist ja die Spekulation und theozentrisch der
Spekulant und theozentrisch die Theorie. Solange es dabei bleibt und der
Theozentrische sich darauf beschränkt, dreimal in der Woche von vier bis fünf auf
dem Katheder theozentrisch zu sein, aber im übrigen Bürger, Ehemann und
Vogelkönig ist wie einer von uns anderen, kann man nicht sagen, daß die
ZeitUchkeit übervorteilt ist. » Dieses Dozieren auf dem Katheder, das darin
bestand, unter Berufung auf die Theologie Hegel «theozentrisch» zu interpretieren,

lebte ihm Martensen ja tägUch vor und bezeichnete seinen Standpunkt
ausdrücklich als theonomisch. Gerade diese irreführende Vermengung von
Offenbarung und immanenter Dialektik machte den inneren Widerspruch des

Systems so gefährhch. So führt Kierkegaard in der Unwissenschaftlichen
Nachschrift weiter aus : «Wül die Spekulation sich damit einlassen und wie stets
erklären: Ewig, götthch, theozentrisch gesehen gibt es kein Paradox •— dann
werde ich nicht entscheiden können, ob die Spekulation recht hat, denn ich
bin nur ein armer, existierender Mensch, der das Ewige weder ewig noch gött-
Uch noch theozentrisch betrachten kann, sondern sich damit begnügen muß,
zu existieren. » Kierkegaards Kritik wül dagegen den Menschen heraus aus der

spekulativen Berauschung des sich selbst vergottenden Systems zum neuen
ReaUsmus seiner konkreten Existenz führen, die die UnmögUchkeit jeder theo-
zentrischen Betrachtung immer vor Augen hat als nur endbches, dem Tode
geweihtes Wesen, für das die VoUendung nur in der Transzendenz, der ver-

189



heißenen und geglaubten Auferstehung, erfolgen kann. Gerade die wurde ja
durch die Spekulation überflüssig gemacht und damit in Frage gesteUt.

Am 20. November 1847 schreibt Kierkegaard in sein Tagebuch: «Darin
liegt eigentheh die ganze Grundverwirrung der modernen Zeit (die sich
verzweigt in Logik, Metaphysik, Dogmatik und die ganze Lebensweise der
Gegenwart), oder die Verwirrung hegt im Grunde darin, daß man die klaffende
Tiefe des Qualitätsunterschiedes zwischen Gott und Mensch fortgenommen
hat. Daher in der Dogmatik (von der Logik und Metaphysik her) ein Tiefsinn
der Gotteslästerung, den das Heidentum nicht kannte (denn das wußte, was
Gotteslästerung war, aber gerade dies ist vergessen worden in unserer Zeit im
,Theozentrischen'), und in der Ethik jene freche Sorglosigkeit oder richtiger,
daß es überhaupt keine Ethik gibt.» Der Ausdruck «theozentrisch» selbst
kommt nur bei den Hegebanern, nicht aber bei Hegel vor, der aber mit seiner

Verendbchung der christlichen Transzendenz die Sache einleitete und damit
den Weg bereitete für den modernen Atheismus auch eines Sartre, bei dem
die Hybris Hegels umschlägt in die existentiahstische «nutzlose Leidenschaft»
des Menschen, « Homme-Dieu », ein Ens causa sui sein zu woUen.

Die Ausführungen Martensens über den heute vergessenen direkten Anlaß
zur Aufspaltung der Hegelschule am Problem der Unsterbhchkeit, macht
sofort sichtbar, was auch Kierkegaard angreifen muß : die Auslöschung des

Einzelmenschen und seiner ewigen Bestimmung in seiner Degradierung als bloßes

Durchgangsmoment im System Hegels. Dagegen betont Kierkegaard in
seinem Begriff Angst das christhche Bewußtsein der ewigen Seligkeit oder des

Menschen ewiges Bewußtsein, das sich gründet auf ein glaubendes Ergreifen
und Aneignen der ewigen Heilswahrheiten. Geschichte ist nicht ein spekulativer

Ideenstrom, in dem der Einzelmensch ein verschwindendes Moment ist,
sondern als Heilsgeschichte der unwiederholbare Entscheidungsaugenbhck
über seine ewige Sehgkeit oder Verlorenheit. Daher immer wieder in seinen
Werken seine spöttische Erwähnung aUer rationalen Beweisversuche der
Rechtshegehaner für die Unsterbhchkeit, die wie das Dasein Gottes wesensmäßig

unbeweisbar ist, sondern nur ihr Leben hat in der persönhchen
Entscheidung des Glaubens, die jeder, unvertretbar durch Dritte für seine Existenz
zu treffen hat, ihr dadurch erst eine Bedeutung für die Ewigkeit verleihend.
Kein objektiver Beweis darf dieses Risiko des Glaubens zerstören. Selbst
Sokrates heß ja in existentieUer Selbstbescheidung diese Frage offen.

Zeitgenossen berichten, wie Kierkegaard seinem Diener Anders, als dieser ihn um
einen Beweis für das Überleben des Todes bat, ernst geantwortet habe, daß

jeder dies im Glauben auf sein eigenes Risiko zu nehmen habe. AUes andere
sich Sichernwollen entlarvte sich selbst als Illusion einer innerweltUchen
rationalen Ersatzrehgion.

Durch die Art Martensens, vom System zu sprechen, wird auch voUends

verständlich, mit welchem Unterton Kierkegaard vom «System» redet in fast

190



agnostizistischen Wendungen: «Ein System des Daseins kann es nie für den
existierenden Menschen, sondern nur für Gott geben. » Für ihn aUein gibt es

auch objektive Erkenntnis, für den endlichen Menschen, auch den
Naturwissenschaftler, gibt es nur die TantaUdenqual der «unendhchen Approximation».
Es soU dadurch der unendliche qualitative Unterschied zwischen Immanenz
und Transzendenz betont werden, den nur der Glaubenssprung ins Paradox
überbrücken kann. Eben diese «entscheidende Distinktion» wird von den

Rechtshegehanern und Leuten, «die über Hegel hinausgegangen sind»,
verwischt. Ausdruck dafür ist die «Mediation», die dialektische Versöhnung von
Glauben und Wissen, die nur durch abstrahierenden spekulativen Selbstbetrug
zustande kommt. So gibt Martensen zu, daß es im Wesen von Hegels System
lag, daß er mit der Logik beginnen mußte, daß Gott folgbch als Resultat einer

zwangsläufigen Denkbewegung sich ergeben mußte, also nicht absolut und
transzendent, sondern von immanenten Beweisen abhängig ist. Indem
Martensen in seiner Dogmatik vorgibt, mit der Offenbarung zu beginnen, aber

gleichzeitig die spekulative Methode benutzen zu können (daher die Contra-
dictio in adjecto der «spekulativen Dogmatik»), verwirrt er die Lage vollends.
So zeigt Kierkegaard, daß Lessing in seiner Kritik der Aufklärungstheologie
im Grunde schon viel weiter war als jene «mediierenden» Wirrköpfe. Wenn
man Hegels Dialektik als gedankhches Vehikel einer christbchen Dogmatik
benutzen zu können glaubt, kann man damit eben nur einen radikalen
Inventurausverkauf der Offenbarungssubstanz herbeiführen, aber nicht den Glauben
für die Moderne attraktiver machen. Dies ist es, was Kierkegaard die spekulative

«Begriffsverflüchtigung» nennt. Seine «Operation» ist es, diese Irrtümer
Schritt für Schritt durch die existentieUe Zweitaktdialektik (nicht durch eine
Mediation eines dritten Schrittes der Synthesis wie bei Hegel auflösbar) zu
destruieren. Deshalb die eleganten Florettgefechte der Brocken und der
Nachschrift.

Doch folgen wir weiter den konkreten Stichworten die der «Dozent»,
Martensen seinem genialen Schüler gibt. Die Erwähnung ScheUings in
Martensens Lebenserinnerungen läßt deutbch werden, warum Kierkegaard so

große Hoffnungen auf ihn setzen und so bitter enttäuscht werden mußte :

Eine andere Begebenheit rief ebenfalls eine Erschütterung in der Hegelschule hervor:
SchelUngs Vorrede zu einer philosophischen Schrift von V. Cousin. Viele Jahre hindurch
hatte ScheUing völliges StiUschweigen gewahrt. Nun (das heißt gleich nach dem Tode Hegels)
kam er plötzlich in dieser Vorrede mit einem Passus gegen Hegel. Hier sprach er plötzUch
das berühmte Wort aus, daß man mit dem rein Rationalen — und Hegels Philosophie war
ja eine rein rationale Philosophie — nicht die Wirklichkeit erreichen könne und daß die
Wirklichkeit nur verstanden werden könne durch einen höheren Empirismus. Er bezeichnete
außerdem Hegels Übergang von der logischen Idee zur Natur als einen Gedankenbetrug,
der nicht das geringste erklärte. In aUen Hegeischen Auditorien, in denen ich verkehrte, haUte

es wider von Grobheiten gegen ScheUing... Nichtsdestotrotz fie^m Schellings Worte wie ein

Stachel in die Seelen, und mehrere von denen, die jetzt gegen ihn polemisierten, gingen später
zu ihm über.

191



Der neue ReaUsmus hatte also schon frühzeitig seine Stimme erhoben in
Gestalt bestimmter Äußerungen SchelUngs, der sich aber seiner ganzen
romantischen Herkunft und spekulativen Veranlagung wegen im Grunde nicht
von der idealistischen Dialektik freimachen konnte. So sah man mit großen
Erwartungen seinem Berbner KoUeg im Herbst 1842, an dem auch Kierkegaard

teilnahm, entgegen. Daraufist seine Tagebuchnotiz gemünzt: «Es macht
mich so froh, ScheUings zweite Stunde gehört zu haben, unbeschreibhch. Denn
ich habe lange genug geseufzt und die Gedanken seufzten in mir. Als er das

Wort .Wirkbchkeit' nannte, da hüpfte die gedankliche Leibesfrucht in mir vor
Freude wie in Ehsabeth. Beinahe weiß ich noch jedes Wort, das er von diesem

Augenbhck an sagte. Von daher kann vieUeicht Klarheit kommen. Dies eine
Wort erinnerte mich an aU meine philosophischen Leiden und Qualen.» Sogar
das Wort «Existenz» begegnet bei ScheUing, aber in einem vöUig spekulativen
Sinne, als ideabstische Identität von Objekt und Subjekt, Natur und Geist.
So enthält auch das Organ der ScheUingschen «inteUektueUen Anschauung»,
in der das Wissen um das Absolute und das Absolute selbst eins werden, nach

Kierkegaard ein Moment vager Mystik. Auch sie verdeckt die existentieUen

Gegensätze und kann deshalb nicht wie der «Sprung ins Paradox» der
entscheidende Ausgangspunkt in die Transzendenz werden, von dem sie träumt.
Deshalb kommt Kierkegaard in seinen Berichten über dies KoUeg ScheUings
zu dem vernichtenden Urteil: «ScheUing faselt grenzenlos.» Ein ähnUches

Urteil fäUten auch die mitanwesenden Linkshegebaner und Jungmarxisten,
nur kamen sie nicht in dieser radikalen Weise zu einem Neuanfang wie Kierkegaard,

sondern radikabsierten nur die Hegeische Dialektik des irdischen
Paradieses und der ideologischen Ersatzrehgion.

Bei Kierkegaard führte dies Leergelassenwerden durch ScheUing zur
Entdeckung des existierenden Einzelnen. Statt das KoUeg zu Ende zu hören,
schrieb er sein erstes bahnbrechendes Werk Entweder-Oder, das bereits in
nuce die gesamte konkrete Gegendialektik der Existenzstadien enthält. Er
öffnete den Einzelmenschen der Wirkbchkeit. In «offener Dialektik des Glaubens

» muß der Mensch in eine unvoUendete Zukunft hinein existieren, aber
nicht «retrograd» nach rückwärts über ein fälschlich abgeschlossenes System
des Seins, das es für ihn nicht gibt, spekuheren. Wogegen Martensen ScheUings
Philosophie der Offenbarung preist als Beweis der Versöhnbarkeit von
Phüosophie und Glauben. Doch kommt auch er zu dem Schluß, daß ScheUing sich
nicht losreißen konnte von einer falschen Autonomie der Vernunft. Für ihn
gäbe es nicht Credo ut intelUgam : erst der Glaube, dann die Erkenntnis :

Wir halten uns daher an Franz von Baader mit seiner reUgiösen Philosophie, die uns lehrt,
daß die menschUche Freiheit nicht ohne Gnade sein kann... Wir halten uns an Jacob Böhme,
der die Wiedergeburt als Bedingung für aUe Erkenntnis göttUcher Dinge einschärft... Ohne
diese Erfahrungsgewißheit wird die Erkenntnis auch keine sichere SteUung gegenüber dem
Objekt einnehmen können und mehr oder weniger desorientiert werden, was sich auch bei

192



Schelling zeigt... Bei ihm kommt man nie hinaus über die Spannung der göttUchen Potenzen,
ihren Kampf, ihre Versöhnung, aber man kommt nicht dazu, in das menschUche Herz
hinabzusteigen, wie es bei Baader so vorzügUch geschieht.

Eben deshalb wurde Kierkegaard durch das Schelbngsche « Gefasel » um so

nachdrücldicher auf die Existenz des Einzelmenschen aufmerksam. Wir sehen

aber auch, daß in bezug auf bterarische Anregungen der Einfluß seines Manu-
dukteurs Martensen nicht vergebbch war, denn in seinen Tagebüchern
begegnen uns seitdem manche Baader- und Böhmezitate, wie er ja auch ursprünghch

von Begriffen des deutschen Ideahsmus ausging, sie nur bereits von
Anfang an in seinem Sinne verstand und deshalb mehr und mehr ihrem Ursprung
entfremdete. Das macht eine sachgerechte Interpretation oft ziemhch schwierig.

Auf jeden FaU tritt gerade durch Martensen Kierkegaards Opposition
gegen die Spekulation immer bewußter hervor. Immer schärfer betont er, daß

es ein « System des Daseins », mag es auf dem Wege der inteUektueUen

Anschauung oder mit Hilfe der Hegeischen Dialektik gewonnen sein, für den
existierenden Menschen niemals geben könne. Gerade in Martensens vermittelnder

Halbheit und ihrer Wirkung auf die Jugend mußte er daher eine
besondere Gefahr sehen. Seiner SteUung des «sowohl Glaube als auch spekulative

Methode » mußte er daher sein entschiedenes Entweder-Oder entgegensetzen.

Martensen dagegen verehrte nicht nur Hegel, sondern auch die Scholastik

um ihres Ausbalancierens von Glaube und Vernunft willen.
Er ist ein grundsätzUch Kierkegaard entgegenstehender Persönhchkeits-

und Denktypus. Er war ein Mann des Maßes, des Ausgleichs und der prälaten-
haften Würde, der gerade deswegen Kierkegaards ekstatischen RadikaUsmus
als Protest hervorrufen mußte bis zu der Schlußsteigerung am Ende seines

Lebens, das Martyrium der Verfolgung von jedem echten Christen zu verlangen,

wogegen Martensen in vornehmer Ruhe auf den Unterschied von
Blutzeugen und Wahrheitszeugen hinweist. «Sein Verhältnis zu mir war im
Anfang freundlich gewesen, nahm aber einen mehr und mehr feindsehgen
Charakter an. Was ihn hierzu bewegte, war teils die Verschiedenheit unserer Richtung,

teils die Anerkennung, die ich bei den Studierenden wie beim PubUkum

genoß, worin er, was er nicht verhehlte, eine ungebührbche Überschätzung
sah. S. Kierkegaard hatte in seinem NatureU einen Hang zum Niederreißen,
Tadeln, Herabsetzen — etwas Mephistoartiges. » So beurteüt Martensen ihn,
ohne natürUch einsehen zu können, daß Kierkegaards Denkweise wie seine

PersönUchkeit (seine «indesluttethed», Verschlossenheit, Kritik jeden Massenerfolgs

und Bereitschaft zum Martyrium durch die Masse) ihre besondere Aufgabe

für die über den Gegenwartsaugenbbck hinaushegende, ferne Zukunft
hatte.

Die konkrete Situation, die Martensens Wirken herbeiführte, bot Kierkegaard

noch weitere wichtige Stichworte für seine Polemik gegen die aUmäch-

tige Zeitströmung. Martensen schüdert einen wichtigen Prinzipienstreit:

193



Hegel mußte der letzte große Hauptpunkt in meiner DarsteUung sein. Die nachfolgenden
Denker konnten nur verstanden werden mit Hilfe der Denkschulung, die sich bei niemand
so umfassend findet wie bei Hegel. Die Wirkung meiner Vorlesungen kann gewiß ohne
Übertreibung als ungewöhnlich bezeichnet werden. Ein neues Leben rührte sich unter den
Theologiestudierenden. Gewiß gab es manche, für die es eine Modesache war. Hegel war ja
der Mann des Zeitalters, wer seinen Stempel hatte, stand auf der Höhe der Zeit... Doch
hatte ich die Befriedigung, daß ein bedeutender Kreis der besten Gemüter und tiefsten Köpfe
mich richtig verstand und erkannte, daß eine neue Reproduktion der christUchen Glaubenslehren

sich herausarbeitete in meiner Dogmatik, daß hier eine religiöse Spekulation eine
Erkenntnis da war, die vom Glauben ausging, und in welcher der Glaube zum Selbstverständnis

kam — eine Erkenntnis, die nicht von den historischen Tatsachen wegführte,
sondern diese im Gegenteil bekräftigte, nicht von der VorsteUung wegführte, um zum Begriff
zu kommen, sondern im Gegenteil die Vorstellung durch den Begriff zu klären suchte, die
Einheit von Begriff und Anschauung hersteUen wollte.

Jeder Satz dieser SelbstdarsteUung mußte Kierkegaards leidenschafthchen
Protest einer Verwirrung der Positionen von Christentum und Philosophie,
von Spekulation und Reabtät hervorrufen. Gerade, daß hier zugleich vom
Glauben als Ausgangspunkt, von der spekulativen Methode und von der
Tatsachentendenz gesprochen wurde, verwirrte die klaren Distinktionen, an denen

Kierkegaard und Sokrates aUes gelegen war, vollends.
Das zeigt sich an dem in diese Zeit fallenden Prinzipienstreit vom

ausgeschlossenen Dritten, durch den Martensen mit Bischof Mynster, seinem

Amtsvorgänger, in eine folgenreiche Beziehung trat. Bereits Mynster war ein Gegner
des spekulativen Vermischens von Glaube und Vernunft. Deshalb wollte er
den Gegensatz von theologischem Rationahsmus und gläubigem Supranatu-
rabsmus nach dem logischen Prinzip des ausgeschlossenen Dritten festgehalten
wissen und schrieb gegen die Spekulation einen Artikel, worin es hieß, «daß
dieser Gegensatz in keiner Weise veraltet wäre, daß es sich hier um Prinzipien
handelte, die ewig miteinander kämpften, daß hier kein Vergleich, keine
Mediation mögbch sei, daß es hier nur ein Entweder-Oder gab, wo man seine
Wahl zu treffen hatte. Und er wies hin auf das Principium exclusi medii inter
duo contradictoria (es gibt kein Drittes zwischen zwei gegensätzlichen
Behauptungen) ». Und Martensen fährt in seiner charakteristischen Weise fort:

Was Mynster vorschwebte, war freilich weit mehr als ein theologischer Schulstreit, es war
der große Prinzipienstreit, der die Zeit durchdrang und der ja auch heute noch sich mächtig
rührt und fortfahren wird, sich zu rühren. Was Mynster am Herzen lag, war, das Übernatürliche

im Christentum zu betonen, die heiligen Tatsachen des Wunders und der Offenbarung
hervorzuheben, welche eine einseitige Verstandesrichtung untergraben wollte, um anstelle
der Geschichte allgemeine Ideen zu setzen. Hier hatte Mynster kein voUes Zutrauen zum
Hegelianismus, selbst in seiner besten Gestalt. auf die ich mich selbst gestellt hatte, und die

ich vor meinen Zuhörern ausführte Er woUte Zeugnis ablegen für eine Sache, die ihm die
teuerste und heiligste war und für welche er immer wieder in seinen Predigten zeugte.
Ich versuchte in einer Abhandlung das Mißverständnis zu beseitigen und zugleich mich über
Mynsters Entweder-Oder auszusprechen, indem ich näher entwickelte, wie ich mir die Mediation
oder Vermittlung zwischen beiden dachte. Nach einigen Jahren nahm Mynster die Untersuchung

wieder auf und schrieb eine Abhandlung über die logischen Prinzipien.

194



Hier ergibt sich ganz deuthch der konkrete Anlaß für Kierkegaards
Entweder-Oder. Wir sehen auch, wieviel der Widerstand einer Persönhchkeit
wie Mynster (der Liebhngsprediger seines Vaters) ihm bedeutet hatte. Zugleich
verstehen wir sein gründhches Logikstudium von den Skeptikern bis zu
Trendelenburg, wodurch er die Mittel gewann, die Begriffsverwirrung der

metaphysischen Logik Hegels, die das Prinzip des ausgeschlossenen Dritten
aufhob, zu widerlegen. Der Hegehanismus erschleicht seine Dialektik gerade
dadurch, daß er anstelle des Satzes vom Widerspruch die GegensatzfüUe des

Begriffes setzt, um illegalerweise daraus eine logisch gar nicht möghche
«Bewegung der Begriffe» vom Satz zum Gegensatz und schbeßbch zur Synthese
zu entwickeln, die die Gegensätze in einem höheren Dritten versöhnt oder
medüert. Kierkegaard werden gerade die Ausführungen Martensens über die
Mediation zum Anlaß, mit aUer Schärfe, namentbch in den Brocken und der

Nachschrift, klärend einzugreifen: «Daß relative Gegensätze medüert werden
können, dazu brauchen wir in Wahrheit nicht Hegel — daß absolute Gegensätze

medüert werden können, dagegen wird die Persönhchkeit in alle Ewigkeit

protestieren. » Solche Gegensätze sind die zwischen Glauben und Wissen.
Glaube wird nur in einem leidenschafthchen Denken existierender InnerUch-
keit verstanden: «Leidenschaft hat stets diese unbedingte Eigentümlichkeit,
das Dritte auszuschließen ; daß Satz und Gegensatz zugleich an demselben

möghch sind, wiU sagen : das Dritte ist die Verwirrung. » Mit den Ausdrücken
«Persönlichkeit» und «Leidenschaft» unterstreicht Kierkegaard den
Existenzstandpunkt des sich entscheidenden Einzelmenschen gegenüber der leeren

spekulativen Abstraktion, die auch das Absoluteste noch relativiert und in die

anonyme Unverbindhchkeit erhebt. Das ist das Künsthche sub specie aeterni-
tatis der Abstraktion, die kein Entweder-Oder kennt. Dagegen hilft nur die
kraftvolle Behauptung des Satzes vom Widerspruch: «Wie bekannt hat die

Hegeische Philosophie den Grundsatz des Widerspruches aufgehoben, und
mehr als einmal hat Hegel über solche Denker Gericht gehalten. Existenz sub

specie aeterni und in bloßer Abstraktion zu denken, heißt wesenthch das

Entweder-Oder aufzuheben.» In der Nachschrift heißt es: «Man sagt, die
Absolutheit des Satzes vom Widerspruch sei eine Illusion, die für das Denken
verschwinde. Richtig, aber dann ist die Abstraktion des Denkens wiederum
ein Phantom, das vor der Wirklichkeit der Existenz verschwindet. Denn die

Aufhebung des Kontradiktionsprinzips, wenn sie wirkhch etwas sein soU und
nicht bloß ein hterarischer EinfaU in der Einbüdung eines abenteuerbchen
Wesens, bedeutet für den Existierenden, daß er aufgehört hat zu existieren. »

Die Bedeutung der Darlegungen Martensens beruht also darauf, die spekulative

Irrlogik der Hegehaner durch Halbheiten noch stärker sichtbar gemacht
zu haben und damit die Provokation zu ihrer leidenschafthchen Widerlegung
verstärkt zu haben. Zukunftsaufgabe für Kierkegaard wurde es daher, die
Menschen als konkrete Einzelne hineinzusteUen in das Entweder-Oder der

!95



Entscheidung zwischen Glauben und Spekulation. Das schloß in sich die

Widerlegung jegbcher Mediation in aUen ihren Erscheinungsformen sowohl
in gedanklicher wie persönhcher EinsteUung. Wir verstehen jetzt in voUem

Umfang die Tagebucheintragung Kierkegaards über sein eigenes Wirken und
das seines Gegentypus Martensen aus dem Jahre 1849 :

Das Christentum tendiert überaU auf WirkUchkeit, darauf, zur WirkUchkeit gemacht zu
werden. Es will nicht, daß man es auf andre Weise besitzt als in der VerwirkUchung, es wiU
nicht mitgeteilt werden außer zur Erbauung und Erweckung... Das Christentum darfnicht
mitgeteilt werden in einem Medium der Ruhe (außer, wenn der MitteUende zu behaupten
wagt, daß nun aUe Christen sind). Deshalb ist das Künstlerische, das Dichterische, das

Spekulative, das Wissenschaftliche, das Dozierende, christUch gesehen, Sünde — wie darf ich
mir Ruhe nehmen, um so dazusitzen und damit zu basteln? Martensen, dessen Geschäft es

ist, halbe Ausdrücke und Bestimmungen zu erfinden, spricht zwar auch davon, daß das

Christentum Leben sein muß, aber jetzt beginnt bei ihm das Assertorisch-Versichernde (bloß
Behauptende), Dozierende. Ein wirkUches richtiges Leben in uns heißt : Man darf sich zum
Christentum nicht bloß durch die Phantasie verhalten. Aber nun Martensens eigene Existenz,
was drückt sie aus? Sie drückt aus, daß er Glück machen wiU in der Welt, große Ehre und
Ansehen haben wiU, ein hohes Amt usw. Ist dies die Verwirklichung des Christentums Als
Philosoph ist Martensen assertorisch-behauptend, keineswegs Dialektiker, und als Christ ist
er einfach nur versichernd. ÜberaU sind bei ihm nur rhetorische Kategorien, um die Menschen
zu betören. Ich bin insofern ein bißchen mehr als ein Dichter, als ich doch den Mut hatte,
mich der Verhöhnung auszusetzen und diese aushielt... Ich glaube nicht, daß ich mehr
vermag. Ich trete ab, aber mit Gottes Hilfe werde ich eine begeisterte VorsteUung von dem
behalten, der mehr vermochte.

Martensen, der große, im Augenbhck erfolgreiche Vermittler des Sowohl-
Als-auch, das der Masse gefäüt, der geschmeidig sich anpassende Prälat ist heute
fast vergessen und mußte wieder ausgegraben werden, um die konkreten
Anlässe und Stichworte Kierkegaards, seine bewußte Selbstfindung im Widerspruch

zu verstehen. Die Lehrbücher Martensens, die damals das Wirken
Kierkegaards überschatteten, dienen heute nur noch dazu, die Unnahbarkeit
der Halbheit zwischen Spekulation und Kirchenchristentum zu zeigen, während

Kierkegaard 150 Jahre nach seinem Geburtstag in seinen genialen und
schmerzhchen Zukunftsvisionen durch die Gegenwart zu einer furchtbaren
Relevanz erhoben wurde : Existenzverlust, Substanzverlust, Kulturkrise,
Vermassung als Folge des Verlustes der geistigen Mitte persönUcher
Glaubensentscheidung sind eingetreten, wie er es vor mehr als hundert Jahren als

einsamer Rufer in der Wüste vorausgesagt hatte. Vergessen wir auch nicht, daß
der heutige Existentiabsmus wiederum nur die Termini Kierkegaards unter
Herausbrechen aus ihrem rehgiösen Existenzursprung benutzt hat und alle
darauf basierende Theologie und Phüosophie wieder nur den unechten Gegentypus

eines Martensen mit aU seinen Halbheiten und destruktiven Folgen
hervorbringen kann.

196


	Kierkegaard und sein Gegentypus

