
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 2

Artikel: Die positive Bedeutung des Menschen bei Kierkegaard

Autor: Paci, Enzo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verantwortlichkeit, von einer bis auf den Grund reichenden Diakonie her,
welche die Subjektivität des Subjekts konstituiert, ohne daß diese ganz auf den
Anderen hin gespannte Verantwortbchkeit Muße läßt, zu sich selbst
zurückzukehren.

1 Vgl. Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, Paris 1949, S. 436: «Ce qui fait la grandeur
du christianisme... ne doit-il pas finalement disparaître?»

2 Jean Wahl, der Kierkegaard am vollständigsten, eindringlichsten und am meisten
philosophisch beschrieben hat, gibt dies beispielsweise für den Begriff der Angst zu. Vgl. Etudes
Kierkegaardiennes, S. 221, Anm. 2.

3 Ich benütze den Anlaß, um dem großartigen Werk von Max Picard zu huldigen, der
auf so tiefe Weise von der metaphysischen Öffnung im menschUchen Gesicht gesprochen hat.

Die positive Bedeutung des Menschen bei Kierkegaard

ENZO PACI

Diese kurze Studie wiU keine Auslegung und auch keine Neuerarbeitung
von Kierkegaards Denken sein. Wir werden vielmehr zu einigen Beobachtungen

kommen, welche die tiefe dialektische Bedeutung dieses Denkens zu
klären streben. Wir haben schon andere Male darauf hingewiesen, daß sich der
Leser Kierkegaards oft in der Lage eines dialektischen Kritikers befindet. Er
ist häufig gezwungen, Kierkegaard gegen Kierkegaard zu stehen1.

Was unser Problem angeht, so kann man ohne weiteres die Meinung
vertreten, Kierkegaard biete uns eine negative Auffassung des menschlichen
Lebens. Dieses Leben verbert sich in Angst und Verzweiflung. Und doch
wissen wir, daß dies nur eine Seite von Kierkegaards Denken ist. Mit Recht
haben verschiedene Forscher darauf hingewiesen, daß Kierkegaard vom
negativen Element des Menschen vor aUem in den Pseudonymen Schriften
spricht, deren wichtigste von unserem Standpunkt aus Der Begriff Angst
(Vigihus Haufniensis), die Philosophischen Brocken (Johannes Chmacus) und
Die Krankheit zum Tode (Antichmacus) sind. Dieses letzte Werk ist deshalb

charakteristisch, weil es den negativsten dialektischen Moment darsteUt, den

Kierkegaard erreicht. Die Krankheit zum Tode ist im wesentbchen die
Verzweiflung. Und die Verzweiflung erweist sich in Kierkegaards reicher Analyse

im wesentbchen als die Versuchung des Menschen, sich nicht zu retten.

177



Die Verzweiflung steUt gegenüber der Angst ein Mehr dar. Sie ist der Punkt,
an dem der Mensch dem Bösen unterbegt und sich selbst völbg zugrunde zu
richten wünscht. Und doch ist sie eine Krankheit, an der zu sterben dem
Menschen nicht gebngt. Deshalb nennt Kierkegaard sie die Krankheit zum
Tode. Das heißt, daß der Mensch auch in der negativsten Situation, in der er
am voUständigsten verzweifeln wiU, das nicht aus sich ausstreichen kann, um
dessetwiUen, oder besser, in dessen Namen er verzweifelt. Der Mensch kann
in dem Maße verzweifeln, als er sich selber verlieren will. Aber um sich zu
verheren, muß er anerkennen, daß er sich auch nicht verheren könnte. Der
Mensch trägt also in sich etwas der Verzweiflung Entgegengesetztes. Es gibt
in ihm ein positives Element, ohne das er nicht verzweifeln könnte. Dieses

positive Element ist im Menschen verwurzelt und konstituiert ihn wesentUch.

Kierkegaard schreibt: «Ein Verzweifelnder verzweifelt über etwas. So

sieht es einen Augenbbck aus, aber das ist nur ein Augenbbck; im selben

Augenbhck zeigt sich die wahre Verzweiflung oder die Verzweiflung in ihrer
Wahrheit. Indem er über etwas verzweifelte, verzweifelte er eigentbch über sich

selbst und wiU nun sich selbst loswerden. »

Dieser Passus ist charakteristisch. Der Mensch verzweifelt über etwas. Aber
aUes, was ihn verzweifeln läßt, hat seine Wurzel im Wesen des Menschen selbst,
im einzelnen und individueUen Menschen, im Subjekt. Der Mensch möchte

von sich selbst verschieden sein. Er möchte eine andere Geschichte gehabt
haben. Er möchte anders gehandelt haben, als er gehandelt hat. Kierkegaards
ganzes Werk ist die Beschreibung der Widersprüche, die den ins Negative
gefaUenen Menschen kennzeichnen. Der Mensch fäUt ins Negative, insofern
er in der Zeit lebt, und insofern er in jedem Augenbhck seines Lebens mit
dem in Beziehung steht, was Kierkegaard das Ewige nennt. Das gelebte Leben
kann nicht noch einmal gelebt werden; man denke nur an die Wichtigkeit
des Kierkegaardschen Begriffs der Wiederholung. Das Leben wiederholt sich
nicht nur nicht, es kann sich auch nicht ändern.

Insofern es sich seiner bewußt ist, ist das konkrete Subjekt seit je
individualisiert und daher von der Zeit bestimmt. Es ist ein Subjekt, das immer
eine Vergangenheit hat, und das seit je gelebt hat. Wenn es schon immer
gelebt hat, so kann es im Augenbhck (und der Augenblick ist die fundamentale

Kategorie des Begriffs Angst) einen Vergleich anstehen zwischen dem, was es

jetzt ist, und dem, was es gewesen ist. In diesem Vergleich denkt es in der

Gegenwart, im Augenblick, daß es hätte anders sein können. So steUt sich eine

Art Spaltung des Subjekts ein. Es findet sich als das, wozu die Vergangenheit es

gemacht hat, und entdeckt durch die zurückgewandte Einbildungskraft — die
sicher an das ästhetische Leben im Kierkegaardschen Sinne gebunden ist —,
daß es hätte verschieden sein können von dem, was es gewesen ist und ist.

Insofern nun das Subjekt in der Verzweiflung nicht das sein möchte, wozu
seine Vergangenheit es gemacht hat, noch auch das, was es in der Gegenwart

178



bezügbch der Vergangenheit ist, möchte es nicht sich selbst sein. Es hat nicht
die Mögbchkeit, die Vergangenheit zu ändern. Es bleibt ihm nichts anderes

übrig, als in dem Sinne zu verzweifeln, daß es sich selbst loswerden möchte.
Gerade hier voUzieht sich die Spaltung, von der wir sprachen. Es ist interessant
festzustellen, daß diese Spaltung in der Gegenwart eintritt und nur in der

Gegenwart eintreten kann. Aber es ist auch interessant festzustellen, daß sich der
Mensch nicht gegen sich selbst auflehnen könnte, hätte er nicht eine verschiedene

VorsteUung von sich. Wenn er negativ gewesen ist, kann er sich als negativ

erkennen, insofern er dem Negativen ein Positives entgegensteUt. Das
Positive ist genau das, was ihm erlaubt, über sich zu verzweifeln. Der Mensch
lehnt sich selbst als Wirkbchkeit ab, im Namen eines Bildes, das er von sich

hat, einer Mögbchkeit, anders zu sein, und im Namen der Möglichkeit, die er
gehabt hätte, in der Vergangenheit anders gewesen zu sein.

Um das, was wir zu sagen versuchten, zu klären, kann man dem wirklichen
Menschen, der ein jedes Subjekt ist, einen idealen Menschen gegenübersteUen.
Der Teil seiner selbst, den der Mensch zurückweisen wiU, ist der reale Teil.
Aber diese Wirkbchkeit weist auf eine andersartige Möglichkeit. Insofern diese

Mögbchkeit auf die Vergangenheit zurückgewendet ist, kann das Subjekt sich
ein ideales Leben vorsteUen, das es nicht gelebt hat, das es aber hätte leben
können. Im Namen dieses idealen Lebens haßt es seine eigene Wirklichkeit.
Es ist also bei Kierkegaard der Gedanke mit einbegriffen, daß die Selbstablehnung

eine ideale Vision des Menschen voraussetzt. Der Haß, den der Mensch

gegen sich selber nährt, steht in Funktion zu diesem Ideal.
Man findet diesen dialektischen Bezug in einer Tagebuchaufzeichnung von

1855 ausgedrückt: «Das Ideal ist Menschenhaß. Das was der Mensch von Natur

aus bebt, ist die Endbchkeit. Für ihn ist es die schrecklichste Qual, dem
Ideal gegenüberzustehen. » Man beachte, wie in diesem Passus der Haß gegen
den Menschen durch die Mögbchkeit des Menschen bedingt ist, ein Ideal von
sich zu haben. Die Selbstablehnung ist deshalb nicht möghch, wenn der Mensch
nicht eine menschliche Wesenheit begreift, die seiner Wirkbchkeit entgegensteht.

Es ist diese Vision der menschlichen Essenz (und das Wort Ideal, von eidos,

bedeutet Vision), die es dem Menschen erlaubt, den Menschen zu hassen.

Offensichtlich spielt bei Kierkegaard in der Dialektik, in welcher der Mensch
lebt und sich dem eigenen Selbst gegenübersteUt, das religiöse Problem eine
fundamentale und beherrschende Rolle. Aber in dieser Studie wollen wir die
reUgiöse Lösung bewußt «einklammern». Damit ist nicht gesagt, es sei nicht
wichtig, sie im Zusammenhang mit Kierkegaard oder im allgemeinen zu
studieren. Aber unser Ziel begt darin, die Dialektik, die Kierkegaard zur Öffnung
auf das Christentum und auch zur Kritik alles bisherigen Christentums führen
wird, am Ursprung und in der konkreten Erfahrung zu fassen. Mit anderen
Worten: Wir woUen, nachdem wir die wie immer geartete rebgiöse Lösung
eingeklammert haben, im Subjekt jene Vorgänge fassen, durch die es, indem

J79



es sich selbst in die Negativität oder die Sünde bringt, gleichzeitig und
vielleicht ohne es zuzugeben, in der Natur des Menschen ein positives Element
findet. Der Denkvorgang hätte beispielsweise auch für den Buddhismus und
seine Entwicklungen, besonders im Zen-Buddhismus, Geltung. Jedesmal,
wenn der Mensch auf der Negativität beharrt, entdeckt er schbeßbch, daß er
es im Namen einer Positivität tut, die nicht seine tatsächbche WirkUchkeit oder
jene der Welt ist, sondern sich als ein Ideal setzt, das die Wirkbchkeit verwandeln

wiU. So geschieht es, daß der Zen-Buddhismus einerseits die Welt
verurteüt, anderseits aber das Bedürfnis gibt, nach erfolgter Verurteilung in die
Welt zurückzukehren.

Man hat oft bemerkt, daß gewisse Überlegungen Kierkegaards jenen Feuerbachs

ähnbch sind. In bezug auf das, was wir vom Ideal des Menschen sagten,
in dessen Namen er sich selber haßt, könnte man bemerken, daß Feuerbach
den BUck vor allem auf den Moment richtet, in dem dieses Ideal Wirklichkeit
wird, während der wirkhche Mensch dem verwirkbchten Ideal gegenüber
unwirklich wird. Bei Feuerbach wird das positive Element des Menschen als die
transzendente WirkUchkeit Gottes dargelegt. Nachdem der Mensch die ganze
Positivität Gott gegeben hat, entdeckt er die eigene Negativität. Im Anschluß
an diesen Prozeß kritisiert Feuerbach die rehgiöse Entfremdung und geht so

weit, die reUgiöse Erfahrung des Menschen gegen jene zu verteidigen, die daraus

eine Theorie machen woUen. Wenn wir nun von hier aus zu Kierkegaard
zurückkehren, so steUen wir fest, daß das Ideal des Menschen in der
Kierkegaardschen Dialektik die Verzweiflung und den Haß gegen den Menschen

hervorbringt. Hier kommt es nicht auf die metaphysische Erörterung der Natur

des positiven Ideals an, sondern auf die Tatsache, daß dieses Ideal im
Menschen empirisch wirkt, und das heißt : tatsächlich wirkt, wenn der Mensch sich
selber haßt. So seltsam es scheinen mag: obwohl das Ideal ein Ideal bleibt,
erfährt es der Mensch, sei es auch in der Art einer Phantasie oder eines Mythos.
Da der Mensch es erfährt, wirkt diese Erfahrung psychologisch in ihm und
beeinflußt sein Leben. Da wir die rehgiöse Lösung eingeklammert haben,
bemerken wir, auch wenn wir nichts über ihre Natur oder über eine bestimmte
Rebgion aussagen woUen, daß gerade das das Ideal ist, was bewirkt, daß der
Mensch sich spaltet und in sich etwas findet, was ihn sich selbst ablehnen läßt.

Wenn wir Die Krankheit zum Tode nachlesen und uns auf die so wichtige
Analyse der Zeit im Begriff Angst besinnen, so müssen wir die Tatsache
betonen, daß die ursprüngUchen Vorgänge, die wir zu beschreiben suchten, in
der Zeit vor sich gehen. Sie gehen in der Zeit vor sich, von der aktueUen
Situation aus, von jener Situation, die Kierkegaard den Augenblick nennt. Der
MögUchkeit eines von meinem wirklichen Ich verschiedenen Ichs werde ich
mir im Augenbbck bewußt. In der Vergangenheit hätte ich anders sein können.
Indem wir zum Ursprung hinabsteigen, finden wir hier den Hinweis auf ein

ursprüngbches Subjekt, das sich zum erstenmal in der Zeit befand. Der aktueUe

180



Augenblick ruft mich zu dem Augenblick zurück, in dem ich auf die Welt
gekommen bin, und so müssen wir sagen, daß dieser Augenbbck die Geburt ist.
Wenn der Mensch die Leidenschaft des Endhchen hat, so trägt er in sich die
Leidenschaft, geboren zu sein, da geboren werden sich in der zeitlichen
Endlichkeit finden heißt. Diese Leidenschaft hat Kierkegaard im Begriff Angst
analysiert, und sie erscheint wieder im zweiten Teil der Krankheit zum Tode, als die

Beziehung zwischen Verzweiflung und Sünde.
Bemerkenswert ist die Tatsache, daß Kierkegaard auf dem positionalen und

nicht negativen Charakter der Sünde besteht. Die Sünde ist keine Negation,
sondern eine Position. Das heißt: der Mensch befindet sich in der Position des

Endhchen, und diese Position als solche macht sich als Erbsünde geltend. Die
Natur des Menschen scheint an die Tatsache gebunden zu sein, daß er in der
Zeit lebt und in der Zeit beginnt. In der Zeit beginnen bedeutet verkörpert
und konkret sein. Es kann auch den Eintritt in die Geschichte bedeuten. Im
allgemeinen könnte es hier den Anschein haben, als werde der Eintritt in die
Geschichte als ein dem der Sünde identischer Begriff gesetzt. Wenn wir in dieser

Richtung weiterdenken, werden wir jedoch auf die Schwere der Folgen
aufmerksam. Wenn es genügte, in der Zeit zu sein, um sündig zu werden, so

trüge der Mensch letztbch keine Verantwortung. Er wäre wie ein Naturding.
Die Naturdinge sind sich nicht bewußt, in der Zeit und in der Geschichte zu
sein. Der Mensch jedoch hat dieses Bewußtsein. Wenn er aber dazu kommt,
die Sünde als ebenso unvermeidhch wie die Zeit anzusehen, so faßt er sich
mechanisch und naturalistisch auf. Was er in diesem Fall vollzieht, ist die

eigene Verdinglichung. Es ist somit nicht möglich, den Augenbhck mit dem
Moment der Geburt und des Anfangs des Menschen zu identifizieren. In
diesem Anfang ist sich der Mensch seiner selbst nicht bewußt, und daher kann er
auch nicht von sich reden und nicht einmal sich selbst hassen. Wenn das

geschieht, so geschieht es in dem Augenblick, da der Mensch sich seiner bewußt
ist und seine Gegenwart mit seiner Vergangenheit vergleichen kann. Man
trifft hier auf einen charakteristischen Zug des Bewußtseins. Im Bewußtsein
geht es immer um einen Unterschied. Der Mensch vergleicht das, was heute
ist, mit dem, was gewesen ist. Diesem Vergleich entspringt der Unterschied,
der im wesentbchen der Unterschied zwischen der Möglichkeit, die hätte sein

können, und der seienden Wirklichkeit ist. Dieser Unterschied wiederum ist
der Ursprung des Ideals des Menschen. Wir nennen das Bewußtsein intentional,
insofern es sich auf etwas richtet. Hier richtet sich das Bewußtsein einerseits auf
den Menschen, der gewesen ist und ist, und anderseits auf die MögUchkeit und
das Ideal des Menschen. Deshalb hat Kierkegaard recht, wenn er sagt, der
Verzweifelnde verzweifle über etwas. Aber er hat noch mehr recht, wenn er sagt,
er verzweifle über sich selbst und wolle folgUch sich selber loswerden.

Bisher sprachen wir von der Spaltung des Subjekts in der zeithehen Präsenz

bezügüch der Vergangenheit und der MögUchkeit der Vergangenheit. Aber

I8l



bei der Analyse des Menschen, der in der zeithehen Präsenz lebt, finden wir
nicht nur die Vergangenheit — das Vergessen der Vergangenheit oder die

Erinnerung an sie —, sondern auch die Zukunft. Ich kann mich über die
Vergangenheit ängstigen; aber ich kann mich auch über die Zukunft ängstigen.
Die Zukunft ängstigt mich in dem Sinne anders als die Vergangenheit, daß

sie mich teilweise frei läßt. Hinsichtbch der Vergangenheit kann ich mir ein
anderes Leben nur deshalb vorstehen, weil die Vergangenheit unabänderheh
ist. Hinsichtbch der Zukunft kann ich mir auch ein anderes Leben vorsteUen,
aber darüber hinaus kann ich in gewissen Grenzen versuchen, ein anderes

Leben zu leben. Wenn ich mich selbst in der Vergangenheit hasse, so kann ich
diesen Haß in eine Änderung meiner selbst verwandeln, die in der Gegenwart
beginnt und sich in die Zukunft ausdehnt. Hier verwirkhcht sich ein
komplexer Bezug, der nicht mehr jener der einfachen Selbstverneinung ist, sondern
der der Selbstverbesserung, oder — auf die Sünde bezogen — der Sühne. Das

Ideal des Menschen wird sicher in der Zukunft nicht zu verwirkhchen sein,
da die Vergangenheit unauslöschbar ist; aber die Zukunft kann auf gewisse
Weise versuchen, zu korrigieren, was an Negativem in der Vergangenheit
gewesen ist. Die Verzweiflung wird hier zum Gefühl für die Unmöghchkeit der
Sühne. Die Verzweiflung steUt sich gegen die Hoffnung, und die Hoffnung
liegt in ständigem Kampf mit der Verzweiflung. Die Krankheit zum Tode
wird um so schwerer, je mehr der Mensch sich überzeugt, daß es ihm unmöglich

sei, die schon begangenen Fehler nicht zu wiederholen, und daß er sich

somit nicht ändern könne. Vom psychologischen Standpunkt aus ist das eine

Situation der Knechtschaft. In ihr ist der Mensch noch an sein vergangenes
Selbst und an die Vergangenheit gebunden, auch wenn er sie haßt. Anderseits
will er vor sich selber fliehen und kann es nicht. In dieser Situation stellen sich
die Fehler der Vergangenheit gewissermaßen ein, um zu unterstreichen, daß

sie noch nicht verbessert worden sind. Die Vergangenheit verlangt eine
Sühne. Wenn sie keine andere Art hat, sie zu fordern, steUt sie das Subjekt
mit unbewußten Begründungen vor seine Negativität. Sie zwingt es zur
Wiederholung, damit der Mensch die Dringbchkeit verspüre, sich vom Negativen
zu befreien.

Die Knechtschaft, von der wir sprachen, stellt sich vom psychiatrischen
Standpunkt aus als Wiederholungszwang dar. Interessanterweise ist die Bewegung
des Zwangs zugleich negativ und positiv. Das Individuum ist unbewußt zur
Wiederholung gezwungen, weil es sich nicht gebessert hat, und doch ist die

Wiederholung eine ständige Aufforderung zur Besserung. Die Besserung kann

nur durch eine Bewußtwerdung Zustandekommen, die den negativen
unbewußten Impuls des Zwangs beseitigt und zur Wiedergutmachung gelangt.

Auch im FaU einer psychiatrischen Analyse des Problems — und Kierkegaards

ganzes Werk kann von diesem Standpunkt aus betrachtet werden —
muß man festhalten, daß die beschriebene Bewegung nicht möghch wäre, wenn

182



der Mensch nicht in sich ein positives Gepräge hätte, das nicht versteckt oder
verkannt werden kann. Letztlich ist das, was den Menschen gegen sich selber

steUt, die Tatsache, daß die menschbche Natur die Negativität nicht auf totale
Weise aushalten kann und daher schbeßbch eine Reihe von Handlungen voU-
zieht, welche die Negativität bekämpfen. Der Mensch, der in der Zeit lebt, ist
sicher endhch. Aber der Mensch schheßt eine Wesenheit in sich, die über ihn
hinausgeht, eine intentionale Bewegung auf die Wahrheit zu. Diese intentio-
nale Bewegung stellt sich dann gegen die Endbchkeit, wenn die Endbchkeit
den Menschen einschließt und dieser sich zur absoluten Verzweiflung zwingen
wiU. In dieser Situation ist der Mensch zu sagen versucht, die menschbche Natur

sei so geartet, daß sie sich auf keinen Fall bessern und dem Guten zuwenden
könne. Aber diese Verneinung der Positivität der menschbchen Natur ist, wie
wir gesehen haben, unmöghch. Der Mensch, der es unternimmt, die positive
Bedeutung des Lebens zu negieren, haßt sich zuletzt selbst. Doch haben wir
gezeigt, daß dieser Haß seinen Ursprung gerade in einem positiven Ideal des

Lebens hat und daß daher auch der Haß nicht möglich wäre, wenn er nicht
von seinem Gegenteil bestimmt würde.

In der erwähnten dialektischen Bewegung enthüUt sich für Kierkegaard der

positive Charakter der Liebe. Es muß festgehalten werden, daß Haß und Liebe
nie das einzelne Subjekt betreffen, sondern die Beziehungen zwischen den
Menschen. Kierkegaards ganzer Denkprozeß über die Einzelheit des Menschen
ist in Wirklichkeit eine kritische Darlegung des vergebhchen Bestrebens des

Menschen, sich von den anderen zu isoheren. Auch die Erfahrung der Einsamkeit

scheitert, so wie die Erfahrung der Verzweiflung scheitert. Setzt die
Verzweiflung die Hoffnung voraus, so verlangt die Einsamkeit die Vereinigung
der Subjekte, ein ursprüngbches Band, das den Menschen mit dem anderen
Menschen verbindet, so wie Kinder und Eltern in der Generationenkette
verbunden sind.

WoUte man das Thema der Intersubjektivität bei Kierkegaard vertiefen, so

müßte man das Gesamtwerk des dänischen Philosophen untersuchen. Hier
können wir nur soviel sagen, daß Kierkegaard die Beziehung zwischen den

Subjekten vor allem hinsichtbch des Eros und seiner Verwandlungen untersucht

hat. Dabei handelt es sich bestimmt um einen fundamentalen Bezug, aber

er muß mit der geschichthchen und sozialen Situation zusammengehalten werden,

in der sich die Menschen befinden.
Einer der grundlegenden Texte, worin man Kierkegaards Gesichtspunkt

über die Liebe verfolgen kann, sind Die Taten der Liebe. Es kommt darauf an,
den Kierkegaardschen Begriff der Liebe mit dem der Verzweiflung in Beziehung

zu setzen. Hier zeigt sich cine weitere dialektische Figur, die alle anderen
zusammenfaßt : die Figur des Hasses, der vergeblich versucht, sich zu verwirkhchen

und der sich immer der eigenen Projektion gegenübersieht. Der Mensch
haßt sich um so mehr, je mehr er die Liebe verleugnet. Das ist eine Form der

183



«Angst vor dem Guten». Der Haß möchte, daß es die Liebe nicht gäbe und
daß sie nicht möghch wäre. In Wirkbchkeit ist er Haß gerade weil es die Liebe

gibt und sie mögbch ist. Die Liebe ist in sich selbst, und doch ist sie im anderen.

Sie ist in jedem Einzelnen, und doch ist sie auch in dem, der anders als ich ist.
Wenn ich die Liebe in der Einsamkeit töten wiU, so steUt sich die Einsamkeit
als Bedürfnis nach dem anderen und als Bedürfnis nach Anerkennung des

anderen dar. Kierkegaard drückt diese Situation gut aus, wenn er schreibt: «Die
Liebe bleibt sich selbst, so wie sie von der Liebe in einem anderen Wesen
erkannt und anerkannt wird. »

Diese kurzen Anmerkungen können genügen, um eine Kierkegaardlektüre
anzuregen, aus der sich die positive Bedeutung des Menschen ergibt. Die
Vertiefung des Gegenstandes würde eine lange Studie erfordern, die wir so

zusammenzufassen suchen: Aus welchen Gründen auch ein Mensch sich verneinen und
hassen zu müssen glaubt, er hat nicht das Recht, zu sagen, dies gehöre zw Natur des

menschlichen Wesens. Gerade aus der Lebensbeschreibung eines Menschen und
aus der stürmischen Dialektik der Einzelheit ergibt sich, daß der Einzelne
nicht von der Gattung zu trennen ist. Daraus folgt die positive Wahrheitsbedeutung

der Beziehung zwischen Individuabtät und Menschengeschlecht.

1 Ich verweise auf meine früheren Veröffentlichungen über Kierkegaard, deren
Bibüographie in meinem Buch «Tempo e verità nella fenomenologia di Husserl», Bari 1961, S. 25,
zu finden ist.

184


	Die positive Bedeutung des Menschen bei Kierkegaard

