Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 2

Artikel: Die positive Bedeutung des Menschen bei Kierkegaard
Autor: Paci, Enzo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161473

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verantwortlichkeit, von einer bis auf den Grund reichenden Diakonie her,
welche die Subjektivitit des Subjekts konstituiert, ohne dal} diese ganz auf den
Anderen hin gespannte Verantwortlichkeit MuBe 1iBt, zu sich selbst zuriick-
zukehren.

1Vgl. Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, Paris 1949, S. 436: «Ce qui fait la grandeur
du christianisme... ne doit-il pas finalement disparaitre?»

% Jean Wahl, der Kierkegaard am vollstindigsten, eindringlichsten und am meisten philo-
sophisch beschrieben hat, gibt dies beispielsweise fiir den Begtiff der Angst zu. Vgl. Etudes
Kierkegaardiennes, S. 221, Anm, 2.

3 Ich beniitze den Anlal, um dem groBartigen Wetk von Max Picard zu huldigen, der
auf so tiefe Weise von der metaphysischen Offnung im menschlichen Gesicht gesprochen hat.

Die positive Bedeutung des Menschen bei Kierkegaard

ENZO PACI

Diese kurze Studie will keine Auslegung und auch keine Neuerarbeitung
von Kierkegaards Denken sein. Wir werden vielmehr zu einigen Beobach-
tungen kommen, welche die tiefe dialektische Bedeutung dieses Denkens zu
kliren streben. Wir haben schon andere Male darauf hingewiesen, daf sich der
Leser Kierkegaards oft in der Lage eines dialektischen Kritikers befindet. Er
ist hiufig gezwungen, Kierkegaard gegen Kierkegaard zu stellen?.

Was unser Problem angeht, so kann man ohne weiteres die Meinung ver-
treten, Kierkegaard biete uns eine negative Auffassung des menschlichen
Lebens. Dieses Leben verliert sich in Angst und Verzweiflung. Und doch
wissen wir, daf dies nur eine Seite von Kierkegaards Denken ist. Mit Recht
haben verschiedene Forscher darauf hingewiesen, dafl Kierkegaard vom ne-
gativen Element des Menschen vor allem in den pseudonymen Schriften
spricht, deren wichtigste von unserem Standpunkt aus Der Begriff Angst
(Vigilius Haufniensis), die Philosophischen Brocken (Johannes Climacus) und
Die Krankbheit gum Tode (Anticlimacus) sind. Dieses letzte Werk ist deshalb
charakteristisch, weil es den negativsten dialektischen Moment darstellt, den
Kierkegaard erreicht. Die Krankheit zum Tode ist im wesentlichen die Ver-
zweiflung. Und die Verzweiflung erweist sich in Kierkegaards reicher, Ana-
lyse im wesentlichen als die Versuchung des Menschen, sich nicht zu retten.

T



Die Verzweiflung stellt gegeniiber der Angst ein Mehr dar. Sie ist der Punkt,
an dem der Mensch dem Bosen unterliegt und sich selbst vollig zugrunde zu
richten wiinscht. Und doch ist sie eine Krankheit, an der zu sterben dem
Menschen nicht gelingt. Deshalb nennt Kierkegaard sie die Krankheit zum
Tode. Das heif3t, daB3 der Mensch auch in der negativsten Situation, in der er
am vollstindigsten verzweifeln will, das nicht aus sich ausstreichen kann, um
dessetwillen, oder besser, in dessen Namen er verzweifelt. Der Mensch kann
in dem Mafle verzweifeln, als er sich selber verlieren will. Aber um sich zu
verlieren, mul3 er anerkennen, dal3 er sich auch nicht verlieren koénnte. Der
Mensch trigt also in sich etwas der Verzweiflung Entgegengesetztes. Es gibt
in ihm ein positives Element, ohne das er nicht verzweifeln kénnte. Dieses
positive Element ist im Menschen verwurzelt und konstituiert ihn wesentlich.

Kierkegaard schreibt: «Ein Verzweifelnder verzweifelt iiber efwas. So
siecht es einen Augenblick aus, aber das ist nur ein Augenblick; im selben
Augenblick zeigt sich die wahre Verzweiflung oder die Verzweiflung in ihrer
Wahrheit. Indem er Uber efwas verzweifelte, verzweifelte er eigentlich Uber sich
selbst und will nun sich selbst loswerden. »

Dieser Passus ist charakteristisch. Der Mensch verzweifelt iber etwas. Aber
alles, was ihn verzweifeln liB8t, hat seine Wurzel im Wesen des Menschen selbst,
im einzelnen und individuellen Menschen, im Sa#bjeks. Der Mensch mochte
von sich selbst verschieden sein. Er mochte eine andere Geschichte gehabt
haben. Er mochte anders gehandelt haben, als er gehandelt hat. Kierkegaards
ganzes Werk ist die Beschreibung der Widerspriiche, die den ins Negative
gefallenen Menschen kennzeichnen. Der Mensch fillt ins Negative, insofern
er in der Zeit lebt, und insofern er in jedem Augenblick seines Lebens mit
dem in Beziehung steht, was Kierkegaard das Ewige nennt. Das gelebte Leben
kann nicht noch einmal gelebt werden; man denke nur an die Wichtigkeit
des Kierkegaardschen Begriffs der Wiederholung. Das Leben wiederholt sich
nicht nur nicht, es kann sich auch nicht indern.

Insofern es sich seiner bewuBt ist, ist das konkrete Subjekt seit je indivi-
dualisiert und daher von der Zeit bestimmt. Es ist ein Subjekt, das immer
eine Vergangenheit hat, und das seit je gelebt hat. Wenn es schon immer ge-
lebt hat, so kann es im Augenblick (und der Augenblick ist die fundamentale
Kategorie des Begriffs Angst) einen Vergleich anstellen zwischen dem, was es
jetzt ist, und dem, was es gewesen ist. In diesem Vergleich denkt es in der
Gegenwart, im Augenblick, dafl es hitte anders sein konnen. So stellt sich eine
Art Spaltung des Subjekts ein. Es findet sich als das, wozu die Vergangenheit es
gemacht hat, und entdeckt durch die zuriickgewandte Einbildungskraft — die
sicher an das dsthetische Leben im Kierkegaardschen Sinne gebunden ist —,
daB es hitte verschieden sein konnen von dem, was es gewesen ist und ist.

Insofern nun das Subjekt in der Verzweiflung nicht das sein mochte, wozu
seine Vergangenheit es gemacht hat, noch auch das, was es in der Gegenwart

178



beziiglich der Vergangenheit ist, mochte es nicht sich selbst sein. Es hat nicht
die Moglichkeit, die Vergangenheit zu dndern. Es bleibt ihm nichts anderes
tibrig, als in dem Sinne zu verzweifeln, dal} es sich selbst loswerden méchte.
Gerade hier vollzieht sich die Spaltung, von der wir sprachen. Es ist interessant
festzustellen, daf3 diese Spaltung in der Gegenwart eintritt und nur in der Ge-
genwart eintreten kann. Aber es ist auch interessant festzustellen, daf3 sich der
Mensch nicht gegen sich selbst auflehnen konnte, hitte er nicht eine verschie-
dene Vorstellung von sich. Wenn er negativ gewesen ist, kann er sich als nega-
tiv erkennen, insofern er dem Negativen ein Positives entgegenstellt. Das Po-
sitive ist genau das, was ihm erlaubt, tiber sich zu verzweifeln. Der Mensch
lehnt sich selbst als Wirklichkeit ab, im Namen eines Bildes, das er von sich
hat, einer Moglichkeit, anders zu sein, und im Namen der Moglichkeit, die er
gehabt hiitte, in der Vergangenheit anders gewesen zu sein.

Um das, was wir zu sagen versuchten, zu kliren, kann man dem wirklichen
Menschen, der ein jedes Subjekt ist, einen idealen Menschen gegeniiberstellen.
Der Teil seiner selbst, den der Mensch zuriickweisen will, ist der reale Teil.
Aber diese Wirklichkeit weist auf eine andersartige Moglichkeit. Insofern diese
Moglichkeit auf die Vergangenheit zuriickgewendet ist, kann das Subjekt sich
ein ideales Leben vorstellen, das es nicht gelebt hat, das es aber hitte leben
konnen. Im Namen dieses idealen Lebens halit es seine eigene Wirklichkeit.
Es ist also bei Kierkegaard der Gedanke mit einbegriffen, dal die Selbstableh-
nung eine ideale Vision des Menschen voraussetzt. Der Haf3, den der Mensch
gegen sich selber nihrt, steht in Funktion zu diesem Ideal.

Man findet diesen dialektischen Bezug in einer Tagebuchaufzeichnung von
1855 ausgedriickt: «Das Ideal ist Menschenhal3. Das was der Mensch von Na-
tur aus liebt, ist die Endlichkeit. Fiir ihn ist es die schrecklichste Qual, dem
Ideal gegentiberzustehen. » Man beachte, wie in diesem Passus der Hal3 gegen
den Menschen durch die Moglichkeit des Menschen bedingt ist, ein Ideal von
sich zu haben. Die Selbstablehnung ist deshalb nicht moglich, wenn der Mensch
nicht eine menschliche Wesenheit begreift, die seiner Wirklichkeit entgegen-
steht. Es ist diese Vision der menschlichen Essens (und das Wort Ideal, von eidos,
bedeutet 1Vision), die es dem Menschen erlaubt, den Menschen zu hassen.

Offensichtlich spielt bei Kierkegaard in der Dialektik, in welcher der Mensch
lebt und sich dem eigenen Selbst gegentiberstellt, das religiose Problem eine
fundamentale und beherrschende Rolle. Aber in dieser Studie wollen wir die
religiése Losung bewulit «einklammern». Damit ist nicht gesagt, es sei nicht
wichtig, sie im Zusammenhang mit Kierkegaard oder im allgemeinen zu stu-
dieren. Aber unser Ziel liegt darin, die Dialektik, die Kierkegaard zur Offnung
auf das Christentum und auch zur Kritik alles bisherigen Christentums fithren
wird, am Ursprung und in der konkreten Erfahrung zu fassen. Mit anderen
Worten: Wir wollen, nachdem wir die wie immer geartete religidse Losung
eingeklammert haben, im Subjekt jene Vorginge fassen, durch die es, indem

179



es sich selbst in die Negativitit oder die Stinde bringt, gleichzeitig und viel-
leicht ohne es zuzugeben, in der Natur des Menschen ein positives Element
findet. Der Denkvorgang hitte beispielsweise auch fiir den Buddhismus und
seine Entwicklungen, besonders im Zen-Buddhismus, Geltung. Jedesmal,
wenn der Mensch auf der Negativitit beharrt, entdeckt er schlieBlich, dal3 er
es im Namen einer Positivitit tut, die nicht seine tatsichliche Wirklichkeit oder
jene der Welt ist, sondern sich als ein Ideal setzt, das die Wirklichkeit verwan-
deln will. So geschieht es, daB der Zen-Buddhismus einerseits die Welt ver-
urteilt, anderseits aber das Bediirfnis gibt, nach erfolgter Verurteilung in die
Welt zuriickzukehren.

Man hat oft bemerkt, daB gewisse Uberlegungen Kierkegaards jenen Feuer-
bachs dhnlich sind. In bezug auf das, was wir vom Ideal des Menschen sagten,
in dessen Namen er sich selber halit, konnte man bemerken, dall Feuerbach
den Blick vor allem auf den Moment richtet, in dem dieses Ideal Wirklichkeit
wird, wiahrend der wirkliche Mensch dem verwirklichten Ideal gegentiber un-
wirklich wird. Bei Feuerbach wird das positive Element des Menschen als die
transzendente Wirklichkeit Gottes dargelegt. Nachdem der Mensch die ganze
Positivitit Gott gegeben hat, entdeckt er die eigene Negativitit. Im AnschluB
an diesen ProzeB kritisiert Feuerbach die religiése Entfremdung und geht so
weit, die religiose Erfahrung des Menschen gegen jene zu verteidigen, die dar-
aus eine Theorie machen wollen. Wenn wir nun von hier aus zu Kierkegaard
zuriickkehren, so stellen wir fest, dal3 das Ideal des Menschen in der Kierke-
gaardschen Dialektik die Verzweiflung und den HaB gegen den Menschen
hervorbringt. Hier kommt es nicht auf die metaphysische Erorterung der Na-
tur des positiven Ideals an, sondern auf die Tatsache, daf3 dieses Ideal im Men-
schen empirisch wirkt, und das heil3t: zazsdchlich wirkt, wenn der Mensch sich
selber halit. So seltsam es scheinen mag: obwohl das Ideal ein Ideal bleibt,
erfihrt es der Mensch, sei es auch in der Art einer Phantasie oder eines Mythos.
Da der Mensch es erfihrt, wirkt diese Erfahrung psychologisch in ihm und
beeinflult sein Leben. Da wir die religiose Losung eingeklammert haben, be-
merken wir, auch wenn wir nichts iiber ihre Natur oder iiber eine bestimmte
Religion aussagen wollen, daf3 gerade das das Ideal ist, was bewirkt, daB der
Mensch sich spaltet und in sich etwas findet, was ihn sich selbst ablehnen liBt.

Wenn wir Die Krankheit gum Tode nachlesen und uns auf die so wichtige
Analyse der Zeit im Begriff Angst besinnen, so miissen wir die Tatsache be-
tonen, daB die urspriinglichen Vorginge, die wir zu beschreiben suchten, in
der Zeit vor sich gehen. Sie gehen in der Zeit vor sich, von der aktuellen Si-
tuation aus, von jener Situation, die Kierkegaard den Augenblick nennt. Der
Moglichkeit eines von meinem wirklichen Ich verschiedenen Ichs werde ich
mir im Augenblick bewuBt. In der Vergangenheit hitte ich anders sein konnen.
Indem wir zum Ursprung hinabsteigen, finden wir hier den Hinweis auf ein
urspriingliches Subjekt, das sich zum erstenmal in der Zeit befand. Der aktuelle

180



Augenblick ruft mich zu dem Augenblick zuriick, in dem ich auf die Welt ge-
kommen bin, und so miissen wir sagen, da} dieser Augenblick die Geburt ist.
Wenn der Mensch die Leidenschaft des Endlichen hat, so trigt er in sich die
Leidenschaft, geboren zu sein, da geboren werden sich in der zeitlichen End-
lichkeit finden heiB3t. Diese Leidenschaft hat Kierkegaard im Begriff Angst ana-
lysiert, und sie erscheint wieder im zweiten Teil der Krankhbeit gum Tode, als die
Beziehung zwischen Verzweiflung und Siinde.

Bemerkenswert ist die Tatsache, daf} Kierkegaard auf dem positionalen und
nicht negativen Charakter der Siinde besteht. Die Siinde ist keine Negation,
sondern eine Position. Das heil3t: der Mensch befindet sich in der Position des
Endlichen, und diese Position als solche macht sich als Erbsiinde geltend. Die
Natur des Menschen scheint an die Tatsache gebunden zu sein, daB3 er in der
Zeit lebt und in der Zeit beginnt. In der Zeit beginnen bedeutet verkorpert
und konkret sein. Es kann auch den Eintritt in die Geschichte bedeuten. Im
allgemeinen konnte es hier den Anschein haben, als werde der Eintritt in die
Geschichte als ein dem der Stnde identischer Begriff gesetzt. Wenn wir in die-
ser Richtung weiterdenken, werden wir jedoch auf die Schwere der Folgen
aufmerksam. Wenn es genligte, in der Zeit zu sein, um siindig zu werden, so
triige der Mensch letztlich keine Verantwortung. Er wire wie ein Naturding.
Die Naturdinge sind sich nicht bewuBt, in der Zeit und in der Geschichte zu
sein. Der Mensch jedoch hat dieses BewuBtsein. Wenn er aber dazu kommt,
die Stunde als ebenso unvermeidlich wie die Zeit anzusehen, so falt er sich
mechanisch und naturalistisch auf. Was er in diesem Fall vollzieht, ist die
eigene Verdinglichung. Es ist somit nicht méglich, den Augenblick mit dem
Moment der Geburt und des Anfangs des Menschen zu identifizieren. In die-
sem Anfang ist sich der Mensch seiner selbst nicht bewul3t, und daher kann er
auch nicht von sich reden und nicht einmal sich selbst hassen. Wenn das ge-
schieht, so geschieht es in dem Augenblick, da der Mensch sich seiner bewul3t
ist und seine Gegenwart mit seiner Vergangenheit vergleichen kann. Man
trifft hier auf einen charakteristischen Zug des BewuBtseins. Im BewuBtsein
geht es immer um einen Unterschied. Der Mensch vergleicht das, was heute
ist, mit dem, was gewesen ist. Diesem Vergleich entspringt der Unterschied,
der im wesentlichen der Unterschied zwischen der Moglichkeit, die hitte sein
konnen, und der seienden Wirklichkeit ist. Dieser Unterschied wiederum ist
der Ursprung des Ideals des Menschen. Wir nennen das BewuBtsein intentional,
insofern es sich auf etwas richtet. Hier richtet sich das BewuBtsein einerseits auf
den Menschen, der gewesen ist und ist, und anderseits auf die Moglichkeit und
das Ideal des Menschen. Deshalb hat Kierkegaard recht, wenn er sagt, der Ver-
zweifelnde verzweifle iiber ezwas. Aber er hat noch mehr recht, wenn er sagt,
er verzweifle tiber sich selbst und wolle folglich sich selber loswerden.

Bisher sprachen wir von der Spaltung des Subjekts in der zeitlichen Prisenz
beziiglich der Vergangenheit und der Méglichkeit der Vergangenheit. Aber -

181



bei der Analyse des Menschen, der in der zeitlichen Prisenz lebt, finden wir
nicht nur die Vergangenheit — das Vergessen der Vergangenheit oder die
Erinnerung an sie —, sondern auch die Zukunft. Ich kann mich iiber die Ver-
gangenheit dngstigen; aber ich kann mich auch iiber die Zukunft 4dngstigen.
Die Zukunft dngstigt mich in dem Sinne anders als die Vergangenheit, dal
sie mich teilweise frei laBt. Hinsichtlich der Vergangenheit kann ich mir ein
anderes Leben nur deshalb vorstellen, weil die Vergangenheit unabinderlich
ist. Hinsichtlich der Zukunft kann ich mir auch ein anderes Leben vorstellen,
aber dariiber hinaus kann ich in gewissen Grenzen versuchen, ein anderes
Leben zu leben. Wenn ich mich selbst in der Vergangenheit hasse, so kann ich
diesen HaB in eine Anderung meiner selbst verwandeln, die in der Gegenwart
beginnt und sich in die Zukunft ausdehnt. Hier verwirklicht sich ein kom-
plexer Bezug, der nicht mehr jener der einfachen Selbstverneinung ist, sondern
der der Selbstverbesserung, oder — auf die Stinde bezogen — der Siihne. Das
Ideal des Menschen wird sicher in der Zukunft nicht zu verwirklichen sein,
da die Vergangenheit unauslgschbar ist; aber die Zukunft kann auf gewisse
Weise versuchen, zu kotrrigieren, was an Negativem in der Vergangenheit ge-
wesen ist. Die Verzweiflung wird hier zum Gefiihl fiir die Unmoglichkeit der
Stihne. Die Verzweiflung stellt sich gegen die Hoffnung, und die Hoffnung
liegt in stindigem Kampf mit der Verzweiflung. Die Krankheit zum Tode
wird um so schwerer, je mehr der Mensch sich tiberzeugt, daf es ihm unmog-
lich sei, die schon begangenen Fehler nicht zu wiederholen, und dal er sich
somit nicht 4ndern konne. Vom psychologischen Standpunkt aus ist das eine
Situation der Knechtschaft. In ihr ist der Mensch noch an sein vergangenes
Selbst und an die Vergangenheit gebunden, auch wenn er sie hallt. Anderseits
will er vor sich selber fliechen und kann es nicht. In dieser Situation stellen sich
die Fehler der Vergangenheit gewissermaflen ein, um zu unterstreichen, dal3
sie noch nicht verbessert worden sind. Die Vergangenheit verlangt eine
Stihne. Wenn sie keine andere Art hat, sie zu fordern, stellt sie das Subjekt
mit unbewuliten Begriindungen vor seine Negativitit. Sie zwingt es zur Wie-
derholung, damit der Mensch die Dringlichkeit verspiire, sich vom Negativen
zu befreien.

Die Knechtschaft, von der wir sprachen, stellt sich vom psychiatrischen
Standpunkt aus als Wiederholungsgwang dar. Interessanterweise ist die Bewegung
des Zwangs zugleich negativ und positiv. Das Individuum ist unbewul3t zur
Wiederholung gezwungen, weil es sich nicht gebessert hat, und doch ist die
Wiederholung eine stindige Aufforderung zur Besserung. Die Besserung kann
nur durch eine BewuBtwerdung zustandekommen, die den negativen unbe-
wuBten Impuls des Zwangs beseitigt und zur Wiedergutmachung gelangt.

Auch im Fall einer psychiatrischen Analyse des Problems — und Kierke-
gaards ganzes Werk kann von diesem Standpunkt aus betrachtet werden —
muf} man festhalten, daf3 die beschriebene Bewegung nicht méglich wire, wenn

182



der Mensch nicht in sich ein positives Geprige hitte, das nicht versteckt oder
verkannt werden kann. Letztlich ist das, was den Menschen gegen sich selber
stellt, die Tatsache, daf3 die menschliche Natur die Negativitit nicht auf totale
Weise aushalten kann und daher schlieSlich eine Reihe von Handlungen voll-
zieht, welche die Negativitit bekimpfen. Der Mensch, der in der Zeit lebt, ist
sicher endlich. Aber der Mensch schlieBt eine Wesenheit in sich, die Gber ihn
hinausgeht, eine intentionale Bewegung auf die Wahrheit zu. Diese intentio-
nale Bewegung stellt sich dann gegen die Endlichkeit, wenn die Endlichkeit
den Menschen einschliet und dieser sich zur absoluten Verzweiflung zwingen
will. In dieser Situation ist der Mensch zu sagen versucht, die menschliche Na-
tur sei so geartet, dal3 sie sich auf keinen Fall bessern und dem Guten zuwenden
konne. Aber diese Verneinung der Positivitit der menschlichen Natur ist, wie
wir gesehen haben, unmoglich. Der Mensch, der es unternimmt, die positive
Bedeutung des Lebens zu negieren, haB3t sich zuletzt selbst. Doch haben wir
gezeigt, daBl dieser HaB} seinen Ursprung gerade in einem positiven Ideal des
Lebens hat und daBl daher auch der HaBl nicht méglich wire, wenn er nicht
von seinem Gegenteil bestimmt wiirde.

In der erwihnten dialektischen Bewegung enthiillt sich fiir Kierkegaard der
positive Charakter der Liebe. Es muf festgehalten werden, dal HaB und Liebe
nie das einzelne Subjekt betreffen, sondern die Beziehungen zwischen den
Menschen. Kierkegaards ganzer DenkprozeB iiber die Einzelheit des Menschen
ist in Wirklichkeit eine kritische Darlegung des vergeblichen Bestrebens des
Menschen, sich von den anderen zu isolieren. Auch die Erfahrung der Einsam-
keit scheitert, so wie die Erfahrung der Verzweiflung scheitert. Setzt die Ver-
zweiflung die Hoffnung voraus, so verlangt die Einsamkeit die Vereinigung
der Subjekte, ein urspriingliches Band, das den Menschen mit dem anderen
Menschen verbindet, so wie Kinder und Eltern in der Generationenkette ver-
bunden sind.

Wollte man das Thema der Intersubjektivitit bei Kierkegaard vertiefen, so
miifte man das Gesamtwerk des dinischen Philosophen untersuchen. Hier
konnen wir nur soviel sagen, daBl Kierkegaard die Beziehung zwischen den
Subjekten vor allem hinsichtlich des Eros und seiner Verwandlungen unter-
sucht hat. Dabei handelt es sich bestimmt um einen fundamentalen Bezug, aber
er muf} mit der geschichtlichen und sozialen Situation zusammengehalten wer-
den, in der sich die Menschen befinden.

Einer der grundlegenden Texte, worin man Kierkegaards Gesichtspunkt
Uber die Liebe verfolgen kann, sind Die Taten der Liebe. Es kommt darauf an,
den Kierkegaardschen Begriff der Liebe mit dem der Verzweiflung in Bezie-
hung zu setzen. Hier zeigt sich gine weitere dialektische Figur, die alle anderen
zusammenfaBt: die Figur des Hasses, der vergeblich versucht, sich zu verwirk-
lichen und der sich immer der eigenen Projektion gegentbersieht. Der Mensch
hafBt sich um so mehr, je mehr er die Liebe verleugnet. Das ist eine Form der

183



«Angst vor dem Guten». Der Hal mochte, daf3 es die Liebe nicht gibe und
daB sie nicht moglich wire. In Wirklichkeit ist er Hal3 gerade weil es die Liebe
gibt und sie moglich ist. Die Liebe ist in sich selbst, und doch ist sie im anderen.
Sie ist in jedem Einzelnen, und doch ist sie auch in dem, der anders als ich ist.
Wenn ich die Liebe in der Einsamkeit toten will, so stellt sich die Einsamkeit
als Bediirfnis nach dem anderen und als Beduirfnis nach Anerkennung des an-
deren dar. Kierkegaard driickt diese Situation gut aus, wenn er schreibt: «Die
Liebe bleibt sich selbst, so wie sie von der Liebe in einem anderen Wesen er-
kannt und anerkannt wird. »

Diese kurzen Anmerkungen konnen gentigen, um eine Kierkegaardlektiire
anzuregen, aus der sich die positive Bedeutung des Menschen ergibt. Die Ver-
tiefung des Gegenstandes wiirde eine lange Studie erfordern, die wir so zu-
sammenzufassen suchen: Awus welchen Grinden anch ein Mensch sich verneinen und
hassen gu miissen glaubt, er hat nicht das Recht, u sagen, dies gebire sur Natur des
menschlichen Wesens. Gerade aus der Lebensbeschreibung eines Menschen und
aus der stirmischen Dialektik der Einzelheit ergibt sich, daBl der Einzelne
nicht von der Gattung zu trennen ist. Daraus folgt die positive Wabrheitsbeden-
tung der Beziehung zwischen Individualitit und Menschengeschlecht.

1 Ich verweise auf meine fritheren Veroffentlichungen tiber Kierkegaard, deren Biblio-
graphie in meinem Buch «Tempo e verita nella fenomenologia di Husserl», Bari 1961, S. 25,
zu finden ist.

184



	Die positive Bedeutung des Menschen bei Kierkegaard

