Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 2

Artikel: Existenz und Ethik

Autor: Levinas, Emmanuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161472

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Existenz und Ethik

EMMANUEL LEVINAS

1. Die triumphierende Wabrbeit

Die Idee der Existenz im starken Sinne, die das europiische Denken Kierke-
gaard verdankt, liuft darauf hinaus, die menschliche Subjektivitit — und die
Dimension der Innerlichkeit, die sie 6ffnet — als eine absolute, getrennte, sich
diesseits vom objektiven Sein haltende Subjektivitit zu bewahren; aber auch
darauf, paradoxerweise die unreduzierbare Stellung des Subjekts gegen den
Idealismus zu verteidigen, der ihm immerhin von einer vor-philosophischen
Erfahrung aus einen philosophischen Rang verliehen hatte. Denn der Idealis-
mus ging entweder so weit, den Menschen auf einen korperlosen und empfin-
dungslosen Punkt und seine Innerlichkeit auf die Ewigkeit eines logischen
Vollzugs zu reduzieren; oder aber er liel mit Hegel das menschliche Subjekt
durch das Sein aufsaugen, das durch das Subjekt enthiillt wurde. Der Idealis-
mus behauptete, das Aufrollen des Seins durch das Denken erlaube es dem
Subjekt, sich zu iiberfliegen und seine letzten Geheimnisse der Vernunft auszu-
liefern. Es war, als finde sich ein Maler bei der Vollendung seines Werkes in
dem Bild, das aus seinem Pinsel geflossen war, gefangen und in eine Welt ver-
setzt, die er selbst geschaffen hatte.

Kierkegaard bekimpfte diesen Anspruch, indem er bestritt, dal3 die Bewe-
gung, worin der Idealismus die Subjektivitit erfallte, im urspriinglichen Sinne
das Denken sei, daB3 sie also jenes Vermogen sei, «zum Thema zu nehmen»,
das die Erfahrungen totalisiert, erweist, daB sie vergleichbar sind und folglich
verallgemeinert werden konnen und gerade durch ihre Unterschiede und Ge-
gensitze ein System und eine Idee bilden. Er bestritt, dal das Subjekt sich in
diesem Vermogen zusammenfasse, das gleichzeitig jedes Wesen in den Bereich
des Denkers riickt und den Denker in den Wesen ausdriickt, die er denkend
formt. Er bestritt so, daB3 das Sein das Korrelat des Denkens sei.

Worin liegt nun die Subjektivitit des Subjekts? Kierkegaard konnte nicht
zur Besonderheit des Fiihlens und GenieBens Zuflucht nehmen, die der All-
gemeinheit des Begriffs gegentibersteht. Das Stadium, das er das isthetische
nannte und das jenes der Zerstreuung in der Empfindung ist, fithrt ja in die
Sackgasse der Verzweiflung, in der sich die Subjektivitit verliert. Aber in dem
Stadium, das den anderen Pol der Alternative darstellt — in dem es darum
geht, das innere Leben in die gesetzliche Ordnung zu iibersetzen, es in der
Gesellschaft, in der Treue zu den Einrichtungen und Grundsitzen und in der
Kommunikation mit den Menschen zu vollenden — im ethischen Stadium

170



also ist das totalisierende und verallgemeinernde Denken unfihig, den Denker
in sich zu enthalten. Die AuBerlichkeit kann der menschlichen Innerlichkeit
nie gleichkommen, das Subjekt bewahrt ein fiir immer unaussprechliches Ge-
heimnis, das seine Subjektivitit bestimmt. Das Geheimnis ist nicht einfach et-
was, das man weill und verschweigt, sondern etwas, das, dem Brand der Siinde
gleichgesetzt, von sich aus unausdriickbar bleibt. Keine triumphierende, das
heiBt rationale oder universale Wahrheit, kein Ausdruck kann es zudecken oder
ausloschen.

Aberdieserunmitteilbare Brand, dieser « Pfahlim Fleisch » bezeugtdie Subjek-
tivitit als eine Selbstspannung, in der man jenseits des philosophischen Be-
griffs der Subjektivitit die Riickkehr zur christlichen Erfahrung und sogar zu
deren heidnischen Quellen erkennen kann: eine in sich selbst gespannte Exi-
stenz, in Ungeduld und Erwartung auf die AuBerlichkeit gedfinet; in einer
Ungeduld, welche durch die vom entspannten und teilnahmslosen Denken ein-
gehiillte AuBerlichkeit — der Menschen und Dinge — nicht befriedigt werden
kann. Und jenseits dieses Heilsdurstes eine noch iltere Spannung der — viel-
leicht deshalb «von Natur aus christlichen» — menschlichen Seele, die sich
im Begehr verzehrt.

Die aus dieser antiken Erfahrung empfangene Subjektivitit, die der Philo-
sophie der Existenz und der spekulativen Philosophie gemeinsam ist, ist fiir
das Wesen eine Art, sich hervorzubringen; eine solche Art sich hervorzubrin-
gen, dalB3 seine Identifikation keine einfache logische Tautologie ist, die {iber
das Wesen ansgesagt wiirde — die Wiederholung von A ist A — und die seine
Art {iber dem Nichts zu schweben oder seine Meseorie gleichgiiltig lieBe. Die
Tautologie setzt in gewissem Sinne dieses Auftauchen aus dem Nichts und
diesen Aufschwung in Bewegung. Vor aller Sprache ist die Identifikation der
Subjektivitit fiir das Wesen das Festhalten an seinem Sein. Die Identifikation
von A als A ist die Unruhe von A fiir A. Die Subjektivitit des Subjekts ist eine
Identifikation des Selbst in seiner Sorge um das Selbst. Sie ist Egoismus. Die
Subjektivitit ist ein Ich.

Das Denken, das der Hegelsche Idealismus in die Subjektivitit legte, ging
ebenfalls von dieser egozentrischen Orientierung des Subjekts aus. Die be-
merkenswerte Anstrengung der Dialektik bestand darin, die Notwendigkeit
der Bekehrung dieses Egoismus zum Sein und zur Wahrheit zu zeigen und
gerade dadurch ein Denken zu offenbaren, das in der Subjektivitit des Subjekts
schlummerte. In einem bestimmten Augenblick entspannt sich die Selbstspan-
nung und wird SelbstbewuBtsein, das Ich erfafit sich in einer Totalitit, unter
einem allgemeinen Gesetz, von einer Wahrheit aus, die triumphiert, das hei3t
zum diskursiven Denken fiihrt. Das bedeutet genau den Ubergang von der
Subjektivitit zur Philosophie.

Jedoch: in diesem diskursiven Denken, in dieser vom totalisierenden Den-
ken aus erlangten Mdglichkeit gu sprechen eine ferne Unmoglichkeit der Rede

171



— den Abendschatten in voller Mittagssonne — bemerkt zu haben; durch
diese Philosophie der Totalitit hindurch, die den subjektiven Egoismus (wire
er auch sublim wie das Heilsstreben) entspannt, das Ende der Philosophie vor-
ausgefiihlt zu haben, die zum politischen Totalitarismus fiihrt, wo die Men-
schen nicht mehr Quelle ihrer Sprache, sondern Abglanz des unpersonlichen
Logos oder von Statisten gespielte Rollen sind — all das macht den Wert des
Kierkegaardschen Existenzbegriffs und seines zutiefst protestantischen Protests
gegen die Systeme aus. Aber man kann sich wiederum fragen, ob die Riick-
kehr zur Subjektivitit, die sich dem Denken — das heifit der triumphierenden
Wahrheit — verweigert und sich weigert, sie zu denken, weil sie der Liige und
Ablenkung verdichtig ist, wenn sie die Unruhe zu beschwichtigen vorgibt —
uns nicht anderen Gewaltsamkeiten zufithrt. Man mul sich schlieBlich fragen,
ob die nicht auf das objektive Sein reduzierbare Subjektivitit nicht von einem
anderen Prinzip als von dem ihres Egoismus aus verstanden werden konnte,
wenn Kierkegaard das eigentliche ethische Stadium korrekt als Allgemeinheit
und als Gleichwertigkeit von AuBlen und Innen beschreibt. Konnte die Exi-
stenz sich nicht auferhalb sowohl des spekulativen Totalitarismus als auch der
Kierkegaardschen Nicht-Philosophie stellen?

2. Die verfolgte Wabrbeit

Der dem Wissen zuginglichen triumphierenden Wahrheit, in der die Existenz
die Illusion — aber nur die Illusion — hat, sich zu «losen», stellt Kierkegaard
den Glauben gegeniiber, der dadurch authentisch ist, daBl er die unvergleich-
bare Stellung der Subjektivitit widerspiegelt. Der Glaube ist weder die un-
vollkommene Kenntnis einer Wahrheit, die in sich vollkommen und trium-
phierend wire und ohne weiteres auf das Denken aller wirkte, noch die Kennt-
nis einer nur unsicheren Wahrheit. In beiden Fillen wire der Glaube eine
bloBe Degradierung des Wissens. Die Subjektivitit, die ihn trigt, hitte sich in
eine Undurchsichtigkeit verloren, die das sonnenbeschienene Feld der Aufler-
lichkeit durchliuft, bevor sie sich verfliichtigt. Der Glaube tibersetzt die Lage
einer Existenz, die in keinem «AuBen » enthalten sein kann, und die gleichzeitig
drmlich und bedirftig ist, arm von jener radikalen Armut, jener unheilbaren
Armut, jenem absoluten Hunger, worin letztlich die Stinde besteht. Der Glanbe
steht in Begiehung mit einer leidenden Wabrheit. Die Wahrheit, die leidet und ver-
folgt ist — das ist sehr verschieden von einer schlecht angeniherten Wahrheit!
So sehr verschieden, daB sich fur Kierkegaard durch die leidende Wahrheit
die Kundgebung des Géttlichen beschreibt: Gleichzeitigkeit des Ganzen und
des Nichts, Beziechung mit einer zugleich gegenwirtigen und abwesenden Per-
son — mit einem erniedrigten Gott, der leidet, stirbt und die, welche er rettet,
verzweifelt zuriickliBt. GewiBlheit, die mit der absoluten Ungewilheit zusam-
men lebt — so sehr, da3 man sich fragen kann, ob nicht sogar die Offenbarung

172



im Gegensatz zum Wesen dieser gekreuzigten Wahrheit stehe, ob nicht das
Leiden Gottes und die Verkennung der Wahrheit ihre hochste Stufe in einem
totalen Inkognito erreichen miiliten.

Der Widerspruch zwischen der An- und Abwesenheit, in dem sich der
Glaube befindet, bleibt unversbhnt — wie eine offene Wunde, im Zustand
unerschopflicher Blutung. Die Ablehnung der Synthese ist hier keine intel-
lektuelle Schwiche. Sie entspricht genau diesem neuen Modus der Wahrheit:
das Leiden und die Erniedrigung ergeben sich nicht aus einem Abenteuer, das
zur Wahrheit des AuBBeren gelangt. Sie gehdren zum Wesen der Wahrheit und, in
gewissem Sinne, zu ihrer Gottlichkeit. Von nun an ist der Glaube als das einzig
mogliche Aus-sich-Heraustreten der Subjektivitit die Einsamkeit des Zwie-
gesprichs mit dem, was fir Kierkegaard nur das einsame Zwiegesprich zu-
1aBt: mit Gott. Der Salto mortale, den die Existenz ausfithrt, um von der Ab-
wesenheit zur Prisenz zu kommen, mul3 immer wieder von vorn beginnen.
Der Besitz ist nie sichergestellt. Wenn sich die Synthese vollzoge, wiirde das
Gegeniiber unterbrochen. Es konnte dann gesagt werden. Die Subjektivitit ver-
16re ihre Selbstspannung, ihren Krampf, ihren grundtiefen Egoismus; sie trite
in die AuBerlichkeit und Allgemeinheit ein. Sie wiirde Philosophie oder zu-
kinftiges Lebenl. Im Glauben sucht die Existenz, wie das BewuBtsein bei
Hegel, die Anerkennung. Sie kimpft um diese Anerkennung, indem sie Ver-
gebung und Heil sucht; aber diese Anerkennung wird ihr durch eine Wahrheit
gewihrt, die selber verhohnt, nicht anerkannt und immer ers? noch gu anerkennen
ist; und der Subjektivismus der Subjektivitit ist nie zu Ende.

Aber die Idee der leidenden Wahrheit verwandelt jede Wahrheitssuche —
jede Beziehung zur AuBerlichkeit — in ein inneres Drama. Fiir das AuBere
hilt sie sich in der Unbescheidenheit und im Argernis. Ihre nach auBen ge-
richtete Rede ist Zorn und Schmihung, ist unerbittlich. Die leidende Wahrheit
offnet dem Menschen nicht die anderen Menschen, sondern Gott in der Ein-
samkeit. Diese Existenz, deren Innerlichkeit fiir die AuBerlichkeit zu groB ist
und nicht in sie eingehen kann, hat betrichtlichen Anteil an der Gewaltsamkeit
der modernen Welt und ihrem Kult fiir Heftigkeit und Leidenschaft. Sie
schlieBt eine Verantwortungslosigkeit, ein Ferment der Auflésung in sich.
Wie die «poetes maudits » erstehen verfluchte oder verfluchende Philosophen.
Aber man kann sich auch fragen, ob die Erh6hung des reinen, der gekreuzigten
Wahrheit korrelativen Glaubens (dessen «Phinomenologie» niemand strenger
aufgerollt hat als Kierkegaard), nicht selbst die letzte Folge jener noch natiir-
lichen Spannung des Wesens in sich selbst ist, die wir frither als Egoismus be-
zeichnet haben, der nicht ein hiBlicher Fehler des Subjekts, sondern seine
Ontologie ist, und den wir im sechsten Lehrsatz des dritten Teils von Spinozas
Ethik finden: «Ein jedes Ding strebt, soviel an ihm liegt, in seinem Sein zu
beharren», wie auch in Heideggers Formel iiber das Dasein, «dem es in seinem
Sein um dieses selbst geht».

173



Kierkegaards Philosophie hat das heutige Denken so tief geprigt, dal3 die
Vorbehalte und sogar die Ablehnung, die sie herausfordern kann, immer noch
eine Form dieses Einflusses bezeugen. Der Zauber des spiten Heidegger be-
ruht zum Teil auf dem streng ontologischen Stil, den sein Denken des Seins
angenommen hat. Dieses Denken widersetzt sich dem Kierkegaardschen Sub-
jektivismus nur deshalb mit so groBer Kraft, weil es das Abenteuer der Exi-
stenz bis zum Ende durchlaufen hat und weil es vielleicht in Sein #nd Zeit am
meisten dazu beigetragen hat, die Begriffe, die bei Kierkegaard noch die Be-
deutung subjektiver Verkorperungen haben, auf die Ebene philosophischer
Begriffe zu erheben2. Ebenso griinden sich die Riickkehr des Hegelschen
Denkens und die Faszination, die es ausubt, nicht allein darauf, daBl es eine
Basis liefert fiir die groBen politischen Fragen der Stunde, welche die Anhinger
und Gegner des Marxismus, das heilit die gesamte denkende Menschheit der
Jahrhundertmitte, beschiftigen. Der Neo-Hegelianismus bezieht etwas wie
einen Adel aus seiner Reaktion gegen den aufgereizten Subjektivismus der Exi-
stenz. Nach hundert Jahren kierkegaardschen Protestes will man iiber dieses
Pathetische hinausgehen. An die Stelle der Zerstreuung, die Kierkegaard, in
Anlehnung an Pascals Begriff des divertissement, in den Systemen aufzeigt, ist
allmihlich die Evidenz einer Schamlosigkeit getreten. Man kann sich fragen,
ob zu der Authentizitit, woftr uns Kierkegaard den Geschmack zuriickgege-
ben hat, nicht in einem gewissen Sinne das Vergessen und die Verdringung
jener Selbstspannung gehdren, und ob nicht ein Selbstverzicht jene Sorge nach
dem Heil begleiten multe, iiber welche die systematische Philosophie zu leicht
hinweggeht. Im Dialog zwischen Anima und Animus, zwischen der indivi-
duellen und empfindenden Seele und dem universalen Geist scheint uns die
Stimme des Geistes — selbst in ihrer hegelschen Form — Nachgiebigkeiten
zu begrenzen, welche die Seele und die Innerlichkeit sich selber gegeniiber
immer haben. Aber das Zurlickgreifen auf das Sein des Seienden, das sich ent-
hiillt und die menschliche Subjektivitit nur durch seine Wahrheit und sein
Geheimnis hervorbringt, wie das Zuriickgreifen auf die unpersénlichen Struk-
turen des Geistes jenseits von Willkiir und Einbildungskraft, beide nehmen
einen minnlichen und unerbittlichen Ton an, auf den die Menschen ansprechen
kénnen, welche aus der existentialistischen Erfahrung kommen, nicht nur so,
wie man auf einen Klimawechsel anspricht, sondern so, wie man liebt, was
einem vertraut ist. Kierkegaards Denken hat dazu beigetragen durch seine
unnachgiebige Heftigkeit, durch eine Vorliebe fiir das Argernis. Auf jeden
Fall gibt es von nun an einen neuen Ton in der Philosophie, den Nietzsche in
Anspruch genommen hat, als er «mit dem Hammer» zu philosophieren be-
gann.

Die Hirte und Aggressivitit im Denken, die bisher nur die skrupelloseste
und realistische Tat charakterisierte, rechtfertigt von nun an diese Gewaltsam-
keit und diesen Terror. Es geht nicht nur um eine literarische Form. Die Ge-

174



walt entspringt bei Kierkegaard genau in dem Augenblick, da die Existenz,
tber das édsthetische Stadium hinausgehend, sich nicht an das halten kann, was
sie fiir ein ethisches Stadium nimmt, sondern in das religiése Stadium, den
Bereich des Glaubens eintritt. Der Glaube rechtfertigt sich nach auBen nicht
mehr. Sogar im Innern ist er zugleich Kommunikation und Einsamkeit, und
dadurch Gewalt und Leidenschaft. So beginnt die Verachtung fiir das ethische
Fundament des Seins, der auf gewisse Weise sekundire Charakter jeder ethi-
schen Erscheinung, der uns, durch Nietzsche hindurch, zum Amoralismus der
neuesten Philosophien fiihrt.

3. Die Diakonie

Die ganze Polemik zwischen Kierkegaard und der spekulativen Philosophie
setzt die Subjektivitit als in sich selbst gespannt voraus, als die Sorge eines
Daseins um die eigene Existenz, als eine Qual um sich selbst. Das Ethische
bedeutet fiir Kierkegaard das Allgemeine. Die Einzelheit des Ichs verlore sich
unter der fir alle gltigen Regel. Die Allgemeinheit kann das Geheimnis und
das unendlich bedirftige und in Angst um sich selbst befindliche Ich weder
enthalten noch ausdriicken. Ist der Bezug zum anderen wirklich dieser Ein-
tritt und dieses Verschwinden in der Allgemeinheit? — das ist die Frage, die
man gegen Kierkegaard — wie gegen Hegel — stellen muf3. Wenn die Bezie-
hung mit der AuBerlichkeit keine Totalitit zustande bringt, deren Teile sich
vergleichen und verallgemeinern, so nicht deshalb, weil das Ich im System
sein Geheimnis bewahrt, sondern weil die AuBerlichkeit, in der uns die Men-
schen ihr Gesicht zeigen, die Totalitit zum Bersten bringt3. Dieses Platzen des
Systems vom Anderen her ist kein apokalyptisches Bild, sondern die Unmdog-
lichkeit fiir das Denken — das jedes «andere» auf das «selbe» zuriickfithrt —
den Anderen zu reduzieren. Eine Unmoglichkeit, die nicht bei ihrer negativen
Bedeutung stehen bleibt, sondern sogleich das Ich in Frage stellt. Diese In-
fragestellung bedeutet die Verantwortung des Ichs fiir den Anderen. Die Sub-
jektivitit ist in dieser Verantwortung, und nur die unreduzierbare Subjektivi-
tit kann eine Verantwortung ubernehmen. Das ist die Ethik.

Ich sein bedeutet von nun an: sich der Verantwortung nicht entziehen
konnen. Dieses Mehr an Sein, diese existentielle Ubertreibung, die Jch sein
heiit — dieses HervorschieBen der Selbstheit im Dasein vollzieht sich als ein
Anschwellen der Verantwortung. Die Infragestellung des Ichs durch das Ge-
sicht des Anderen ist eine neue Spannung im Ich, die keine Selbstspannung ist.
Anstatt das Ich zu vernichten, macht es die Infragestellung auf unvergleich-
liche und einzige Weise solidarisch mit dem Anderen. Nicht so, wie die Ma-
terie mit dem Block, dem sie angehort, oder das Organ mit dem Organismus,
worin es seine Funktion erfullt, solidarisch ist. Eine mechanische oder organi-

v g



sche Solidaritit wiirde das Ich in einer Totalitit auflosen. Das Ich ist mit dem
Nicht-Ich solidarisch, als lige das ganze Schicksal des Anderen in seinen Hin-
den. Die Einzigartigkeit des Ichs besteht darin, da niemand an seiner Stelle
antworten kann. Die Infragestellung des Ichs durch den Anderen ist anfinglich
kein Akt der Reflexion, worin das Ich wieder emporsteigt und sich stolz und
abgeklirt uberfliegt; aber sie ist auch nicht der Eintritt des Ichs in eine iiber-
personliche, kohirente und universale Gedankenfolge. Die Infragestellung des
Ichs durch den Anderenistipso facto eine Auserwihlung, die Versetzung in
eine privilegierte Stellung, von der alles abhidngt, was nicht Ich ist.

Diese Auserwihlung bedeutet die radikalste Verpflichtung, den totalen
Altruismus, Die Verantwortung, die dem Ich seinen Imperialismus und Egois-
mus entzieht, verwandelt es nicht in einen Augenblick der universalen Ord-
nung. Sie bestitigt es in seiner Selbstheit, in seiner zentralen Stellung im Sein,
Stiitze des Universums.

Das Ich vor dem Anderen ist unendlich verantwortlich. Der Andere ist der
Arme und EntbloBte, und nichts, was diesen Fremden betrifft, kann mich
gleichgiltig lassen. Er erreicht wie ich den Héhepunkt seiner Existenz genau
dann, wenn alles ihn im Anderen anblickt. Die Fiille des Vermdgens, worin
sich die Souverinitit des Ichs aufrechterhilt, dehnt sich nicht auf den Anderen
aus, um ihn zu erobern, sondern um ihn zu stiitzen. Aber zugleich bedeutet
das Tragen der Last des Anderen, daB3 ich ihn in seiner Substantialitit bestitige
und sie tiiber mich setze. Das Ich bleibt dem, welchem es hilft, verantwortlich
fiir die Last, die es ihm abnimmt. Der, fiir den ich verantwortlich bin, ist auch
der, dem ich verantwortlich bin. Diese doppelte Bewegung der Verantwortung
bezeichnet die Dimension der Hohe. Sie vetbietet mir, die Verantwortung als
Mitleid auszuiiben, denn ich schulde demselben Rechenschaft, fiir den ich ver-
antwortlich bin. Sie verbietet mir auch, die Verantwortung als bedingungslo-
sen Gehorsam in einer hierarchischen Ordnung auszuiiben, denn ich bin fiir
den verantwortlich, der mir befiehlt.

Kierkegaard hat eine Votliebe fiir die biblische Erzihlung vom Opfer Isaaks.
Er beschreibt so die Begegnung einer Subjektivitit, die sich auf die religicse
Ebene erhebt, mit Gott. Gott Gber der ethischen Ordnung! Seine Interpreta-
tion der Erzihlung kann zweifellos in einem anderen Sinne wieder aufgegriffen
werden. Vielleicht war das Gehor, das Abraham der Stimme schenkte, die ihn
zur ethischen Ordnung zurickfithrte, der hochste Augenblick dieses Dramas.
Aber Kierkegaard spricht nie von der Situation, in der Abraham mit Gott in
Zwiesprache tritt, um ein Wort zugunsten von Sodom und Gomorrha einzu-
legen, im Namen der Gerechten, die vielleicht auch dort leben. Hier ist sich
Abraham seiner Nichtigkeit und Sterblichkeit voll bewuBt. «Ich bin Staub und
Asche»: so beginnt die Unterredung, und die vernichtende Flamme des gott-
lichen Zorns brennt vor Abrahams Augen bei jedem seiner Sitze. Aber der
Tod ist ohne Macht, denn das Leben erhilt einen Sinn von einer unendlichen

176



Verantwortlichkeit, von einer bis auf den Grund reichenden Diakonie her,
welche die Subjektivitit des Subjekts konstituiert, ohne dal} diese ganz auf den
Anderen hin gespannte Verantwortlichkeit MuBe 1iBt, zu sich selbst zuriick-
zukehren.

1Vgl. Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, Paris 1949, S. 436: «Ce qui fait la grandeur
du christianisme... ne doit-il pas finalement disparaitre?»

% Jean Wahl, der Kierkegaard am vollstindigsten, eindringlichsten und am meisten philo-
sophisch beschrieben hat, gibt dies beispielsweise fiir den Begtiff der Angst zu. Vgl. Etudes
Kierkegaardiennes, S. 221, Anm, 2.

3 Ich beniitze den Anlal, um dem groBartigen Wetk von Max Picard zu huldigen, der
auf so tiefe Weise von der metaphysischen Offnung im menschlichen Gesicht gesprochen hat.

Die positive Bedeutung des Menschen bei Kierkegaard

ENZO PACI

Diese kurze Studie will keine Auslegung und auch keine Neuerarbeitung
von Kierkegaards Denken sein. Wir werden vielmehr zu einigen Beobach-
tungen kommen, welche die tiefe dialektische Bedeutung dieses Denkens zu
kliren streben. Wir haben schon andere Male darauf hingewiesen, daf sich der
Leser Kierkegaards oft in der Lage eines dialektischen Kritikers befindet. Er
ist hiufig gezwungen, Kierkegaard gegen Kierkegaard zu stellen?.

Was unser Problem angeht, so kann man ohne weiteres die Meinung ver-
treten, Kierkegaard biete uns eine negative Auffassung des menschlichen
Lebens. Dieses Leben verliert sich in Angst und Verzweiflung. Und doch
wissen wir, daf dies nur eine Seite von Kierkegaards Denken ist. Mit Recht
haben verschiedene Forscher darauf hingewiesen, dafl Kierkegaard vom ne-
gativen Element des Menschen vor allem in den pseudonymen Schriften
spricht, deren wichtigste von unserem Standpunkt aus Der Begriff Angst
(Vigilius Haufniensis), die Philosophischen Brocken (Johannes Climacus) und
Die Krankbheit gum Tode (Anticlimacus) sind. Dieses letzte Werk ist deshalb
charakteristisch, weil es den negativsten dialektischen Moment darstellt, den
Kierkegaard erreicht. Die Krankheit zum Tode ist im wesentlichen die Ver-
zweiflung. Und die Verzweiflung erweist sich in Kierkegaards reicher, Ana-
lyse im wesentlichen als die Versuchung des Menschen, sich nicht zu retten.

T



	Existenz und Ethik

