
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 43 (1963-1964)

Heft: 2

Artikel: Existenz und Ethik

Autor: Levinas, Emmanuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Existenz und Ethik

EMMANUEL LÉVINAS

i. Die triumphierende Wahrheit

Die Idee der Existenz im starken Sinne, die das europäische Denken Kierkegaard

verdankt, läuft darauf hinaus, die menschbche Subjektivität — und die
Dimension der InnerUchkeit, die sie öffnet — als eine absolute, getrennte, sich
diesseits vom objektiven Sein haltende Subjektivität zu bewahren; aber auch

darauf, paradoxerweise die unreduzierbare Stellung des Subjekts gegen den
Ideabsmus zu verteidigen, der ihm immerhin von einer vor-philosophischen
Erfahrung aus einen philosophischen Rang verbehen hatte. Denn der Ideabsmus

ging entweder so weit, den Menschen auf einen körperlosen und
empfindungslosen Punkt und seine Innerlichkeit auf die Ewigkeit eines logischen
Vollzugs zu reduzieren; oder aber er heß mit Hegel das menschUche Subjekt
durch das Sein aufsaugen, das durch das Subjekt enthüUt wurde. Der IdeaUs-

mus behauptete, das AufroUen des Seins durch das Denken erlaube es dem

Subjekt, sich zu überfliegen und seine letzten Geheimnisse der Vernunft auszu-
befern. Es war, als fände sich ein Maler bei der VoUendung seines Werkes in
dem Bild, das aus seinem Pinsel geflossen war, gefangen und in eine Welt
versetzt, die er selbst geschaffen hatte.

Kierkegaard bekämpfte diesen Anspruch, indem er bestritt, daß die Bewegung,

worin der Ideahsmus die Subjektivität erfaßte, im ursprüngbchen Sinne
das Denken sei, daß sie also jenes Vermögen sei, «zum Thema zu nehmen»,
das die Erfahrungen totabsiert, erweist, daß sie vergleichbar sind und folgbch
verallgemeinert werden können und gerade durch ihre Unterschiede und
Gegensätze ein System und eine Idee bilden. Er bestritt, daß das Subjekt sich in
diesem Vermögen zusammenfasse, das gleichzeitig jedes Wesen in den Bereich
des Denkers rückt und den Denker in den Wesen ausdrückt, die er denkend
formt. Er bestritt so, daß das Sein das Korrelat des Denkens sei.

Worin liegt nun die Subjektivität des Subjekts? Kierkegaard konnte nicht
zur Besonderheit des Fühlens und Genießens Zuflucht nehmen, die der AU-

gemeinheit des Begriffs gegenübersteht. Das Stadium, das er das ästhetische

nannte und das jenes der Zerstreuung in der Empfindung ist, führt ja in die

Sackgasse der Verzweiflung, in der sich die Subjektivität verbert. Aber in dem

Stadium, das den anderen Pol der Alternative darstellt — in dem es darum
geht, das innere Leben in die gesetzUche Ordnung zu übersetzen, es in der

GeseUschaft, in der Treue zu den Einrichtungen und Grundsätzen und in der
Kommunikation mit den Menschen zu voUenden — im ethischen Stadium

170



also ist das totaUsierende und veraUgemeinernde Denken unfähig, den Denker
in sich zu enthalten. Die Äußerbchkeit kann der menschUchen Innerlichkeit
nie gleichkommen, das Subjekt bewahrt ein für immer unaussprechbches
Geheimnis, das seine Subjektivität bestimmt. Das Geheimnis ist nicht einfach
etwas, das man weiß und verschweigt, sondern etwas, das, dem Brand der Sünde

gleichgesetzt, von sich aus unausdrückbar bleibt. Keine triumphierende, das

heißt rationale oder universale Wahrheit, kein Ausdruck kann es zudecken oder
auslöschen.

Aber dieserunmitteübare Brand, dieser « Pfahl im Fleisch » bezeugt die Subjek-
tivität als eine Selbstspannung, in der man jenseits des philosophischen
Begriffs der Subjektivität die Rückkehr zur christUchen Erfahrung und sogar zu
deren heidnischen QueUen erkennen kann: eine in sich selbst gespannte
Existenz, in Ungeduld und Erwartung auf die ÄußerUchkeit geöffnet; in einer

Ungeduld, welche durch die vom entspannten und teilnahmslosen Denken ein-
gehüUte Äußerlichkeit — der Menschen und Dinge — nicht befriedigt werden
kann. Und jenseits dieses Heilsdurstes eine noch ältere Spannung der —
vielleicht deshalb «von Natur aus christlichen» — menschbchen Seele, die sich
im Begehr verzehrt.

Die aus dieser antiken Erfahrung empfangene Subjektivität, die der
Philosophie der Existenz und der spekulativen Philosophie gemeinsam ist, ist für
das Wesen eine Art, sich hervorzubringen; eine solche Art sich hervorzubringen,

daß seine Identifikation keine einfache logische Tautologie ist, die über
das Wesen ausgesagt würde — die Wiederholung von A ist A — und die seine

Art über dem Nichts zu schweben oder seine Meteorie gleichgültig ließe. Die
Tautologie setzt in gewissem Sinne dieses Auftauchen aus dem Nichts und
diesen Aufschwung in Bewegung. Vor aller Sprache ist die Identifikation der

Subjektivität für das Wesen das Festhalten an seinem Sein. Die Identifikation
von A als A ist die Unruhe von A für A. Die Subjektivität des Subjekts ist eine

Identifikation des Selbst in seiner Sorge um das Selbst. Sie ist Egoismus. Die
Subjektivität ist ein Ich.

Das Denken, das der Hegeische Ideahsmus in die Subjektivität legte, ging
ebenfaUs von dieser egozentrischen Orientierung des Subjekts aus. Die
bemerkenswerte Anstrengung der Dialektik bestand darin, die Notwendigkeit
der Bekehrung dieses Egoismus zum Sein und zur Wahrheit zu zeigen und
gerade dadurch ein Denken zu offenbaren, das in der Subjektivität des Subjekts
schlummerte. In einem bestimmten Augenbbck entspannt sich die Selbstspannung

und wird Selbstbewußtsein, das Ich erfaßt sich in einer Totabtät, unter
einem aUgemeinen Gesetz, von einer Wahrheit aus, die triumphiert, das heißt
zum diskursiven Denken führt. Das bedeutet genau den Übergang von der

Subjektivität zur Phüosophie.
Jedoch: in diesem diskursiven Denken, in dieser vom totaUsierenden Denken

aus erlangten Möglichkeit zu sprechen eine ferne UnmögUchkeit der Rede

171



¦— den Abendschatten in voUer Mittagssonne — bemerkt zu haben; durch
diese Philosophie der Totabtät hindurch, die den subjektiven Egoismus (wäre
er auch subhm wie das Heilsstreben) entspannt, das Ende der Philosophie
vorausgefühlt zu haben, die zum pobtischen Totahtarismus führt, wo die
Menschen nicht mehr Quelle ihrer Sprache, sondern Abglanz des unpersönlichen
Logos oder von Statisten gespielte Rollen sind — aU das macht den Wert des

Kierkegaardschen Existenzbegriffs und seines zutiefst protestantischen Protests

gegen die Systeme aus. Aber man kann sich wiederum fragen, ob die Rückkehr

zur Subjektivität, die sich dem Denken — das heißt der triumphierenden
Wahrheit — verweigert und sich weigert, sie zu denken, weil sie der Lüge und

Ablenkung verdächtig ist, wenn sie die Unruhe zu beschwichtigen vorgibt —
uns nicht anderen Gewaltsamkeiten zuführt. Man muß sich schließhch fragen,
ob die nicht auf das objektive Sein reduzierbare Subjektivität nicht von einem
anderen Prinzip als von dem ihres Egoismus aus verstanden werden könnte,
wenn Kierkegaard das eigenthche ethische Stadium korrekt als Allgemeinheit
und als Gleichwertigkeit von Außen und Innen beschreibt. Könnte die
Existenz sich nicht außerhalb sowohl des spekulativen Totalitarismus als auch der

Kierkegaardschen Nicht-Philosophie stellen?

2. Die verfolgte Wahrheit

Der dem Wissen zugängUchen triumphierenden Wahrheit, in der die Existenz
die Illusion — aber nur die Illusion — hat, sich zu «lösen», stellt Kierkegaard
den Glauben gegenüber, der dadurch authentisch ist, daß er die unvergleichbare

Stellung der Subjektivität widerspiegelt. Der Glaube ist weder die
unvollkommene Kenntnis einer Wahrheit, die in sich vollkommen und
triumphierend wäre und ohne weiteres auf das Denken aller wirkte, noch die Kenntnis

einer nur unsicheren Wahrheit. In beiden FäUen wäre der Glaube eine
bloße Degradierung des Wissens. Die Subjektivität, die ihn trägt, hätte sich in
eine Undurchsichtigkeit verloren, die das sonnenbeschienene Feld der Äußer-
Uchkeit durchläuft, bevor sie sich verflüchtigt. Der Glaube übersetzt die Lage
einer Existenz, die in keinem «Außen » enthalten sein kann, und die gleichzeitig
ärmlich und bedürftig ist, arm von jener radikalen Armut, jener unheilbaren
Armut, jenem absoluten Hunger, worin letztbch die Sünde besteht. Der Glaube

steht in Beziehung mit einer leidenden Wahrheit. Die Wahrheit, die leidet und
verfolgt ist — das ist sehr verschieden von einer schlecht angenäherten Wahrheit
So sehr verschieden, daß sich für Kierkegaard durch die leidende Wahrheit
die Kundgebung des Göttlichen beschreibt: Gleichzeitigkeit des Ganzen und
des Nichts, Beziehung mit einer zugleich gegenwärtigen und abwesenden Person

— mit einem erniedrigten Gott, der leidet, stirbt und die, welche er rettet,
verzweifelt zurückläßt. Gewißheit, die mit der absoluten Ungewißheit zusammen

lebt — so sehr, daß man sich fragen kann, ob nicht sogar die Offenbarung

172



im Gegensatz zum Wesen dieser gekreuzigten Wahrheit stehe, ob nicht das

Leiden Gottes und die Verkennung der Wahrheit ihre höchste Stufe in einem
totalen Inkognito erreichen müßten.

Der Widerspruch zwischen der An- und Abwesenheit, in dem sich der
Glaube befindet, bleibt unversöhnt — wie eine offene Wunde, im Zustand
unerschöpflicher Blutung. Die Ablehnung der Synthese ist hier keine
intellektuelle Schwäche. Sie entspricht genau diesem neuen Modus der Wahrheit:
das Leiden und die Erniedrigung ergeben sich nicht aus einem Abenteuer, das

zur Wahrheit des Äußeren gelangt. Sie gehören zum Wesen der Wahrheit und, in
gewissem Sinne, zu ihrer Göttlichkeit. Von nun an ist der Glaube als das einzig
möghche Aus-sich-Heraustreten der Subjektivität die Einsamkeit des

Zwiegesprächs mit dem, was für Kierkegaard nur das einsame Zwiegespräch
zuläßt : mit Gott. Der Salto mortale, den die Existenz ausführt, um von der
Abwesenheit zur Präsenz zu kommen, muß immer wieder von vorn beginnen.
Der Besitz ist nie sichergestellt. Wenn sich die Synthese vollzöge, würde das

Gegenüber unterbrochen. Es könnte dann gesagt werden. Die Subjektivität verlöre

ihre Selbstspannung, ihren Krampf, ihren grundtiefen Egoismus ; sie träte
in die ÄußerUchkeit und Allgemeinheit ein. Sie würde Philosophie oder
zukünftiges Leben1. Im Glauben sucht die Existenz, wie das Bewußtsein bei

Hegel, die Anerkennung. Sie kämpft um diese Anerkennung, indem sie

Vergebung und Heil sucht ; aber diese Anerkennung wird ihr durch eine Wahrheit
gewährt, die selber verhöhnt, nicht anerkannt und immer erst noch zu anerkennen

ist; und der Subjektivismus der Subjektivität ist nie zu Ende.
Aber die Idee der leidenden Wahrheit verwandelt jede Wahrheitssuche —¦

jede Beziehung zur Äußerlichkeit — in ein inneres Drama. Für das Äußere
hält sie sich in der Unbescheidenheit und im Ärgernis. Ihre nach außen
gerichtete Rede ist Zorn und Schmähung, ist unerbittlich. Die leidende Wahrheit
öffnet dem Menschen nicht die anderen Menschen, sondern Gott in der
Einsamkeit. Diese Existenz, deren Innerhchkeit für die Äußerlichkeit zu groß ist
und nicht in sie eingehen kann, hat beträchthchen Anteil an der Gewaltsamkeit
der modernen Welt und ihrem Kult für Heftigkeit und Leidenschaft. Sie

schbeßt eine Verantwortungslosigkeit, ein Ferment der Auflösung in sich.

Wie die «poètes maudits» erstehen verfluchte oder verfluchende Philosophen.
Aber man kann sich auch fragen, ob die Erhöhung des reinen, der gekreuzigten
Wahrheit korrelativen Glaubens (dessen «Phänomenologie» niemand strenger
aufgeroUt hat als Kierkegaard), nicht selbst die letzte Folge jener noch natürbchen

Spannung des Wesens in sich selbst ist, die wir früher als Egoismus
bezeichnet haben, der nicht ein häßbcher Fehler des Subjekts, sondern seine

Ontologie ist, und den wir im sechsten Lehrsatz des dritten Teils von Spinozas
Ethik finden: «Ein jedes Ding strebt, soviel an ihm begt, in seinem Sein zu
beharren», wie auch in Heideggers Formel über das Dasein, «dem es in seinem
Sein um dieses selbst geht».

173



Kierkegaards Philosophie hat das heutige Denken so tief geprägt, daß die
Vorbehalte und sogar die Ablehnung, die sie herausfordern kann, immer noch
eine Form dieses Einflusses bezeugen. Der Zauber des späten Heidegger
beruht zum Teil auf dem streng ontologischen Stil, den sein Denken des Seins

angenommen hat. Dieses Denken widersetzt sich dem Kierkegaardschen
Subjektivismus nur deshalb mit so großer Kraft, weil es das Abenteuer der
Existenz bis zum Ende durchlaufen hat und weil es vielleicht in Sein und Zeit am
meisten dazu beigetragen hat, die Begriffe, die bei Kierkegaard noch die
Bedeutung subjektiver Verkörperungen haben, auf die Ebene philosophischer
Begriffe zu erheben2. Ebenso gründen sich die Rückkehr des Hegeischen
Denkens und die Faszination, die es ausübt, nicht allein darauf, daß es eine
Basis Uefert für die großen poUtischen Fragen der Stunde, welche die Anhänger
und Gegner des Marxismus, das heißt die gesamte denkende Menschheit der

Jahrhundertmitte, beschäftigen. Der Neo-Hegehanismus bezieht etwas wie
einen Adel aus seiner Reaktion gegen den aufgereizten Subjektivismus der
Existenz. Nach hundert Jahren kierkegaardschen Protestes will man über dieses

Pathetische hinausgehen. An die Stelle der Zerstreuung, die Kierkegaard, in
Anlehnung an Pascals Begriff des divertissement, in den Systemen aufzeigt, ist
aUmähhch die Evidenz einer Schamlosigkeit getreten. Man kann sich fragen,
ob zu der Authentizität, wofür uns Kierkegaard den Geschmack zurückgegeben

hat, nicht in einem gewissen Sinne das Vergessen und die Verdrängung
jener Selbstspannung gehören, und ob nicht ein Selbstverzicht jene Sorge nach
dem Heil begleiten mußte, über welche die systematische Philosophie zu leicht
hinweggeht. Im Dialog zwischen Anima und Animus, zwischen der
individuellen und empfindenden Seele und dem universalen Geist scheint uns die
Stimme des Geistes — selbst in ihrer hegelschen Form — Nachgiebigkeiten
zu begrenzen, welche die Seele und die Innerlichkeit sich selber gegenüber
immer haben. Aber das Zurückgreifen auf das Sein des Seienden, das sich
enthüllt und die menschbche Subjektivität nur durch seine Wahrheit und sein
Geheimnis hervorbringt, wie das Zurückgreifen auf die unpersönlichen Strukturen

des Geistes jenseits von WiUkür und Einbildungskraft, beide nehmen
einen männbchen und unerbittbchen Ton an, auf den die Menschen ansprechen
können, welche aus der existentialistischen Erfahrung kommen, nicht nur so,
wie man auf einen Khmawechsel anspricht, sondern so, wie man bebt, was
einem vertraut ist. Kierkegaards Denken hat dazu beigetragen durch seine

unnachgiebige Heftigkeit, durch eine Vorbebe für das Ärgernis. Auf jeden
FaU gibt es von nun an einen neuen Ton in der Philosophie, den Nietzsche in
Anspruch genommen hat, als er «mit dem Hammer» zu philosophieren
begann.

Die Härte und Aggressivität im Denken, die bisher nur die skrupeUoseste
und realistische Tat charakterisierte, rechtfertigt von nun an diese Gewaltsamkeit

und diesen Terror. Es geht nicht nur um eine literarische Form. Die Ge-

174



wait entspringt bei Kierkegaard genau in dem Augenbbck, da die Existenz,
über das ästhetische Stadium hinausgehend, sich nicht an das halten kann, was
sie für ein ethisches Stadium nimmt, sondern in das reUgiöse Stadium, den
Bereich des Glaubens eintritt. Der Glaube rechtfertigt sich nach außen nicht
mehr. Sogar im Innern ist er zugleich Kommunikation und Einsamkeit, und
dadurch Gewalt und Leidenschaft. So beginnt die Verachtung für das ethische
Fundament des Seins, der auf gewisse Weise sekundäre Charakter jeder
ethischen Erscheinung, der uns, durch Nietzsche hindurch, zum Amoralismus der

neuesten Phüosophien führt.

Die Diakonie

Die ganze Polemik zwischen Kierkegaard und der spekulativen Philosophie
setzt die Subjektivität als in sich selbst gespannt voraus, als die Sorge eines

Daseins um die eigene Existenz, als eine Qual um sich selbst. Das Ethische
bedeutet für Kierkegaard das AUgemeine. Die Einzelheit des Ichs verlöre sich

unter der für aUe gültigen Regel. Die Allgemeinheit kann das Geheimnis und
das unendhch bedürftige und in Angst um sich selbst befindliche Ich weder
enthalten noch ausdrücken. Ist der Bezug zum anderen wirklich dieser Eintritt

und dieses Verschwinden in der Allgemeinheit? — das ist die Frage, die

man gegen Kierkegaard — wie gegen Hegel — stellen muß. Wenn die Beziehung

mit der Äußerlichkeit keine Totalität zustande bringt, deren Teile sich

vergleichen und verallgemeinern, so nicht deshalb, weil das Ich im System
sein Geheimnis bewahrt, sondern weil die Äußerlichkeit, in der uns die
Menschen ihr Gesicht zeigen, die Totabtät zum Bersten bringt3. Dieses Platzen des

Systems vom Anderen her ist kein apokalyptisches Bild, sondern die Unmög-
bchkeit für das Denken — das j edes « andere » auf das « selbe » zurückführt —
den Anderen zu reduzieren. Eine Unmöghchkeit, die nicht bei ihrer negativen
Bedeutung stehen bleibt, sondern sogleich das Ich in Frage steUt. Diese In-
fragesteUung bedeutet die Verantwortung des Ichs für den Anderen. Die
Subjektivität ist in dieser Verantwortung, und nur die unreduzierbare Subjektivität

kann eine Verantwortung übernehmen. Das ist die Ethik.
Ich sein bedeutet von nun an: sich der Verantwortung nicht entziehen

können. Dieses Mehr an Sein, diese existentieUe Übertreibung, die Ich sein

heißt — dieses Hervorschießen der Selbstheit im Dasein vollzieht sich als ein
AnschweUen der Verantwortung. Die Infragestellung des Ichs durch das
Gesicht des Anderen ist eine neue Spannung im Ich, die keine Selbstspannung ist.
Anstatt das Ich zu vernichten, macht es die InfragesteUung auf unvergleich-
hche und einzige Weise sobdarisch mit dem Anderen. Nicht so, wie die
Materie mit dem Block, dem sie angehört, oder das Organ mit dem Organismus,
worin es seine Funktion erfüUt, soUdarisch ist. Eine mechanische oder organi-

175



sehe Sohdarität würde das Ich in einer Totahtät auflösen. Das Ich ist mit dem

Nicht-Ich sobdarisch, als läge das ganze Schicksal des Anderen in seinen Händen.

Die Einzigartigkeit des Ichs besteht darin, daß niemand an seiner SteUe

antworten kann. Die Infragestellung des Ichs durch den Anderen ist anfängbeh
kein Akt der Reflexion, worin das Ich wieder emporsteigt und sich stolz und
abgeklärt überfliegt; aber sie ist auch nicht der Eintritt des Ichs in eine über-

persönbehe, kohärente und universale Gedankenfolge. Die Infragestellung des

Ichs durch den Anderen ist ipso facto eine Auserwählung, die Versetzung in
eine privilegierte Stellung, von der alles abhängt, was nicht Ich ist.

Diese Auserwählung bedeutet die radikalste Verpflichtung, den totalen
Altruismus. Die Verantwortung, die dem Ich seinen Imperiahsmus und Egoismus

entzieht, verwandelt es nicht in einen Augenbbck der universalen

Ordnung. Sie bestätigt es in seiner Selbstheit, in seiner zentralen Stellung im Sein,
Stütze des Universums.

Das Ich vor dem Anderen ist unendhch verantworthch. Der Andere ist der
Arme und Entblößte, und nichts, was diesen Fremden betrifft, kann mich
gleichgültig lassen. Er erreicht wie ich den Höhepunkt seiner Existenz genau
dann, wenn alles ihn im Anderen anbbekt. Die FüUe des Vermögens, worin
sich die Souveränität des Ichs aufrechterhält, dehnt sich nicht auf den Anderen
aus, um ihn zu erobern, sondern um ihn zu stützen. Aber zugleich bedeutet
das Tragen der Last des Anderen, daß ich ihn in seiner Substantiabtät bestätige
und sie über mich setze. Das Ich bleibt dem, welchem es hilft, verantworthch
für die Last, die es ihm abnimmt. Der, für den ich verantworthch bin, ist auch

der, dem ich verantworthch bin. Diese doppelte Bewegung der Verantwortung
bezeichnet die Dimension der Höhe. Sie verbietet mir, die Verantwortung als

Mitleid auszuüben, denn ich schulde demselben Rechenschaft, für den ich
verantworthch bin. Sie verbietet mir auch, die Verantwortung als bedingungslosen

Gehorsam in einer hierarchischen Ordnung auszuüben, denn ich bin für
den verantworthch, der mir befiehlt.

Kierkegaard hat eine Vorhebe für die biblische Erzählung vom Opfer Isaaks.

Er beschreibt so die Begegnung einer Subjektivität, die sich auf die rebgiöse
Ebene erhebt, mit Gott. Gott über der ethischen Ordnung! Seine Interpretation

der Erzählung kann zweifellos in einem anderen Sinne wieder aufgegriffen
werden. VieUeicht war das Gehör, das Abraham der Stimme schenkte, die ihn
zur ethischen Ordnung zurückführte, der höchste Augenbbck dieses Dramas.
Aber Kierkegaard spricht nie von der Situation, in der Abraham mit Gott in
Zwiesprache tritt, um ein Wort zugunsten von Sodom und Gomorrha einzulegen,

im Namen der Gerechten, die vieUeicht auch dort leben. Hier ist sich
Abraham seiner Nichtigkeit und Sterbbchkeit voU bewußt. «Ich bin Staub und
Asche»: so beginnt die Unterredung, und die vernichtende Flamme des
göttUchen Zorns brennt vor Abrahams Augen bei jedem seiner Sätze. Aber der
Tod ist ohne Macht, denn das Leben erhält einen Sinn von einer unendbehen

176



Verantwortlichkeit, von einer bis auf den Grund reichenden Diakonie her,
welche die Subjektivität des Subjekts konstituiert, ohne daß diese ganz auf den
Anderen hin gespannte Verantwortbchkeit Muße läßt, zu sich selbst
zurückzukehren.

1 Vgl. Jean Wahl, Etudes Kierkegaardiennes, Paris 1949, S. 436: «Ce qui fait la grandeur
du christianisme... ne doit-il pas finalement disparaître?»

2 Jean Wahl, der Kierkegaard am vollständigsten, eindringlichsten und am meisten
philosophisch beschrieben hat, gibt dies beispielsweise für den Begriff der Angst zu. Vgl. Etudes
Kierkegaardiennes, S. 221, Anm. 2.

3 Ich benütze den Anlaß, um dem großartigen Werk von Max Picard zu huldigen, der
auf so tiefe Weise von der metaphysischen Öffnung im menschUchen Gesicht gesprochen hat.

Die positive Bedeutung des Menschen bei Kierkegaard

ENZO PACI

Diese kurze Studie wiU keine Auslegung und auch keine Neuerarbeitung
von Kierkegaards Denken sein. Wir werden vielmehr zu einigen Beobachtungen

kommen, welche die tiefe dialektische Bedeutung dieses Denkens zu
klären streben. Wir haben schon andere Male darauf hingewiesen, daß sich der
Leser Kierkegaards oft in der Lage eines dialektischen Kritikers befindet. Er
ist häufig gezwungen, Kierkegaard gegen Kierkegaard zu stehen1.

Was unser Problem angeht, so kann man ohne weiteres die Meinung
vertreten, Kierkegaard biete uns eine negative Auffassung des menschlichen
Lebens. Dieses Leben verbert sich in Angst und Verzweiflung. Und doch
wissen wir, daß dies nur eine Seite von Kierkegaards Denken ist. Mit Recht
haben verschiedene Forscher darauf hingewiesen, daß Kierkegaard vom
negativen Element des Menschen vor aUem in den Pseudonymen Schriften
spricht, deren wichtigste von unserem Standpunkt aus Der Begriff Angst
(Vigihus Haufniensis), die Philosophischen Brocken (Johannes Chmacus) und
Die Krankheit zum Tode (Antichmacus) sind. Dieses letzte Werk ist deshalb

charakteristisch, weil es den negativsten dialektischen Moment darsteUt, den

Kierkegaard erreicht. Die Krankheit zum Tode ist im wesentbchen die
Verzweiflung. Und die Verzweiflung erweist sich in Kierkegaards reicher Analyse

im wesentbchen als die Versuchung des Menschen, sich nicht zu retten.

177


	Existenz und Ethik

